Der Fremde. Ein sozialpsychologischer Versuch
Von Alfred Schiitz

Diese Abhandlung mochte mit den Mitteln einer allgemeinen Auslegungstheorie die typische
Situation untersuchen, in der sich ein Fremder befindet, der versucht, sein Verhiltnis zur Zivi-
lisation und Kultur einer sozialen Gruppe zu bestimmen und sich in ihr neu zurechtzufinden.
Fiir diesen Zweck soll der Begriff »Fremder« einen Erwachsenen unserer Zeit und Zivilisation
bedeuten, der von der Gruppe, welcher er sich nihert, dauerhaft akzeptiert oder zumindest
geduldet werden mochte. Das hervorragende Beispiel dieser sozialen Situation ist der Immi-
grant, und mit diesem Beispiel im Blick wurden die folgenden Analysen einfachheitshalber
ausgearbeitet. Aber keineswegs ist ihre Giiltigkeit auf diesen Spezialfall beschrinkt. Wer sich
in einem geschlossenen Club um Mitgliedschaft bewirbt, der zukiinftige Brautigam, der in die
Familie seines Méddchens aufgenommen werden mdchte, der Junge vom Land, der auf die
Universitét geht, der Stadter, der sich in einer landlichen Gegend niederldsst, der »Freiwilli-
ge«, der in die Armee eintritt, eine Familie, wo der Vater arbeitslos war und die jetzt in eine
wirtschaftlich expandierende Stadt zieht — hier sind sie alle Fremde, entsprechend der eben
gegebenen Definition, obwohl in diesen Fillen die typische »Krisis«, welche der Immigrant
durchmacht, leichter verlduft oder auch ganz ausbleibt. Jedoch schlieBen wir absichtlich von
unserer vorliegenden Untersuchung bestimmte Fille aus, die, wenn wir sie mit hineinnehmen
wollten, unsere Definition verdndern wiirden: a) der Besucher oder Gast, der nur einen vor-
iibergehenden Kontakt mit der Gruppe sucht; b) Kinder oder Primitive; ¢) die Beziechungen
zwischen Individuen und Gruppen verschiedener Zivilisationsstufen, wie es z.B. bei den
Huron der Fall war, die man nach Europa gebracht hatte — ein Beispiel, das einige Moralisten
des 18. Jahrhunderts zu nennen beliebten. Weiterhin ist es nicht der Zweck dieser Abhand-
lung, iiber die Prozesse der sozialen Assimilation und sozialen Anpassung zu handeln, die in
einer iibergroBen und zum Teil ausgezeichneten Literatur' beschrieben werden, sondern iiber
die Situation der Anndherung (approaching), die jeder moglichen sozialen Anpassung vorher-
geht und deren Voraussetzungen enthilt.

Als geeigneten Ausgangspunkt wollen wir untersuchen, wie sich die Zivilisationsmuster des
Gruppenlebens dem common sense eines Menschen darstellen, der sein Alltagsleben mit
seinen Mitmenschen in dieser Gruppe lebt. Wenn wir uns der gebrduchlichen Terminologie
anschlieBen, verwenden wir den Ausdruck »Zivilisationsmuster des Gruppenlebens«, um alle
besonderen Wertungen, Institutionen sowie Orientierungs- und Fiihrungssysteme zu be-
zeichnen (z.B. Volksweisen, Sitten, Gesetze, Gewohnheiten, Brauche, gesellschaftliches Be-
nehmen, Mode), welche nach der herrschenden Meinung der Soziologen unserer Zeit jede
soziale Gruppe zu jedem Augenblick ihrer Geschichte charakterisieren, wenn nicht gar kon-
stituieren. Ein solches Zivilisationsmuster, aber auch jedes Phdnomen der sozialen Welt,
bietet dem Soziologen und dem Menschen, der in ihr handelt und denkt,” einen je verschiede-
nen Anblick. Der Soziologe (als Soziologe, nicht als Mensch unter Mitmenschen, der er natir-
lich in seinem Privatleben bleibt) ist der uninteressierte wissenschaftliche Betrachter der
sozialen Welt. Er ist insofern uninteressiert, als er absichtlich nicht am System der Pline, Mit-
tel-Zweck-Beziehungen, Motive und Chancen, Hoffnungen und Befiirchtungen teilnimmit,
welche der Handelnde in der sozialen Welt beniitzt, um seine Erfahrungen und Erlebnisse in

! Statt die einzelnen hervorragenden Beitriige amerikanischer Autoren, wie z.B. W.G. Sumner, W.I. Thomas,
Florian Znaniecki, R.E. Park, H.A. Miller, E.V. Stonequist, E.S. Bovardus und Kimball Young, und die deut-
schen Autoren, besonders Georg Simmel und Robert Michels, zu nennen, verweisen wir auf Margaret Mary
Woods wertvolle Monographie, The Stranger: A Study in Social Relationship. New York 1934 und auf die von
ihr zitierte Literatur.

2 Diese Einsicht scheint der wichtigste Beitrag von Max Webers methodologischen Schriften zu den Problemen
der Sozialwissenschaften zu sein. Vgl. auch vom Verf. Der sinnhafte Aufbau.

Schiitz - Der Fremde 1 02.06.2021



ihr auszuleben; als Wissenschaftler mochte er beobachten, beschreiben und die soziale Welt
so klar wie moglich durch wohlgeordnete Ausdriicke beschreiben, und zwar in Ubereinstim-
mung mit den wissenschaftlichen Idealen der Kohérenz, der Konsistenz und der analytischen
Konsequenz. Der Handelnde in der sozialen Welt erlebt sie jedoch primér als ein Feld seiner
aktuellen und potentiellen Handlungen und nur sekundér als ein Objekt seines Denkens.
Insofern er an Kenntnis seiner sozialen Welt interessiert ist, organisiert er diese Kenntnis nicht
in Begriffen eines wissenschaftlichen Systems, sondern in Begriffen der Relevanz fiir seine
Handlungen. Er ordnet die Welt um sich herum (als Zentrum) zu einem beherrschbaren Feld
und ist deshalb besonders an jenem Ausschnitt interessiert, der in seiner aktuellen oder poten-
tiellen Reichweite liegt. Von den Elementen dieses Ausschnitts wihlt er jene, die ihm als
Mittel oder Zwecke fiir sein »Nutzen und Frommen«® dienen kénnen, um seine Zwecke wei-
ter zu verfolgen und um Hindernisse zu iiberwinden. Sein Interesse an diesen Elementen hat
verschiedene Grade, und aus diesem Grund strebt er nicht danach, mit allen von ithnen mit
gleicher Sorgfalt bekannt zu werden. Was er wiinscht, ist ein graduelles Wissen der relevanten
Elemente, wobei der Grad des gewiinschten Wissens der Relevanz der Elemente entspricht.
Mit anderen Worten, die Welt scheint ihm zu jedem gegebenen Augenblick als in verschiede-
ne Relevanzschichten eingeteilt, deren jede einen anderen Wissensgrad verlangt. Um diese
Relevanzschichten zu verdeutlichen, konnen wir — indem wir uns einen Begriff aus der Karto-
graphie borgen — von »Isohypsen« oder von »hypsographischen Konturen der Relevanz«
sprechen; mit dieser Metapher mochten wir deutlich machen, dass wir die Interessenvertei-
lung eines Individuums zu einem gegebenen Augenblick hinsichtlich der Intensitét dieser In-
teressen und ihres Zweckes zeigen konnen, indem wir Elemente, die fiir seine Handlungen in
gleicher Weise relevant sind, verbinden, genauso wie der Kartograph Punkte gleicher Hohe
mit einer Konturlinie verbindet, um die Gestalt eines Gebirges angemessen wiederzugeben.
Die graphische Darstellung dieser »Konturen der Relevanz« wiirde diese nicht als ein ganzes
geschlossenes Feld erscheinen lassen, sondern sie wiirden eher wie zahlreiche auf der Karte
verstreute Gebiete aussehen, die alle in Grof3e und Gestalt verschieden sind. Wenn wir mit
William James®* zwei Arten des Wissens unterscheiden, namlich » Vertrautheitswissen« und
»Bekanntheitswissen«, konnen wir sagen, dass es im Feld, welches von den Relevanzkonturen
bedeckt wird, Zentren expliziten Wissens von dem gibt, worauf man abzielt; diese Zentren
werden von einem Hof des Wissens ziber das umgeben, was als geniigendes Wissen erscheint;
und dann kommt eine Region, wo es geniigt, dass »man sich auf etwas verldsst«; die benach-
barten Vorberge sind die Heimat der ungesicherten Behauptungen und Annahmen; zwischen
diesen Gebieten liegen jedoch Zonen des vollstindigen Nichtwissens.

Wir wollen dieses Bild nicht {iberbeanspruchen. Sein Hauptzweck war zu zeigen, dass das
Wissen des Menschen, der in der Welt seines tdglichen Lebens handelt und denkt, nicht
homogen ist; es ist erstens inkohdrent, zweitens nur teilweise klar und drittens nicht frei von
Widerspriichen.

1. Es ist inkohédrent, weil die Interessen des Individuums, welche die Relevanz der fiir weitere
Untersuchung ausgewihlten Gegenstdande bestimmen, selbst nicht in ein kohédrentes System
integriert sind. Sie sind nur teilweise zu Pldnen verschiedenster Art organisiert, z.B. den
Lebensplinen, den Plénen fiir Arbeit und MuBle, den Planen fiir jede soziale Rolle. Aber die
Hierarchie dieser Pléne &ndert sich mit der Situation und mit der Entwicklung der Person-
lichkeit; die Interessen schwanken dauernd und verursachen dadurch eine ununterbrochene
Umformung der Gestalt und der Dichte der Relevanzlinien. Es dndern sich nicht nur die
Gegenstdande der Neugierde, sondern auch der Grad des bezweckten Wissens.

3 John Dewey, Logic, the Theory of Inquiry. New York 1938, 4. Kapitel.
4 Vgl. William James, Principles of Psychology, New York 1890, Band I, S. 221-222.

Schiitz - Der Fremde 2 02.06.2021



2. Der Mensch des Alltagslebens ist nur teilweise — und wir wagen zu sagen: ausnahmsweise
— an der Klarheit seines Wissens interessiert, d.h. an der vollen Einsicht in die Verhéltnisse
zwischen den Elementen seiner Welt und den allgemeinen Prinzipien, die diese Verhiltnisse
beherrschen. Es geniigt ihm, wenn das Telefon funktioniert, und normalerweise fragt er nicht,
wie der ganze Apparat im Detail 1duft und welche physikalischen Gesetze dieses Funktio-
nieren ermoglichen. Er kauft eine Ware im Laden, er will aber nicht wissen, wie sie gemacht
wird, und er zahlt mit Geld, obwohl er nur eine vage Vorstellung von dem hat, was Geld wirk-
lich ist. Er nimmt es als selbstverstdndlich hin, dass sein Mitmensch seine Gedanken versteht,
wenn er sie in deutlicher Sprache ausdriickt, und er wird entsprechend antworten, ohne dass er
wissen mochte, wie diese wundersame Geschichte zu erkldren wire. Er sucht iiberhaupt nicht
nach Wahrheit und fragt auch nicht nach Gewissheit. Alles was er braucht, ist eine Informa-
tion liber die Wahrscheinlichkeit und etwas Einsicht in die Chancen oder Risiken, welche die
jeweilige Situation fiir das Ergebnis seiner Handlungen enthilt. Dass die U-Bahn morgen wie
gewoOhnlich fahren wird, hat fiir ihn fast den gleichen Wahrscheinlichkeitsgrad, wie, dass die
Sonne morgen aufgehen wird. Wenn er aufgrund irgendeines besonderen Interesses mehr und
expliziteres Wissen iiber ein Thema bendtigt, stellt ihm eine wohlmeinende moderne Zivili-
sation eine Kette von Informationsschaltern und Nachschlagebibliotheken zur Verfiigung.

3. SchlieBlich ist sein Wissen nicht konsistent. Zur selben Zeit kann er Aussagen als in glei-
cher Weise giiltig betrachten, die in der Tat vollig unvereinbar sind. Als Vater, als Biirger, als
Angestellter und als Mitglied einer Kirche kann er die verschiedensten und tiberhaupt nicht
kongruenten Meinungen iiber Moral, Politik oder wirtschaftliche Angelegenheiten haben.
Diese Inkonsequenz entspringt notwendig keinem logischen Trugschluss. Das Wissen des
Menschen verteilt sich auf Sachverhalte, deren Ort verschiedene und verschieden relevante
Ebenen sind, und man ist sich dessen im allgemeinen nicht bewusst, dass bei dem Ubergang
von einer Ebene zur anderen bestimmte Modifikationen angebracht sind. Dieses Problem und
verschiedene andere wiren in einer Logik des Alltagsdenkens zu erforschen, die alle groen
Logiker von Leibniz zu Husserl und Dewey postulierten aber niemals ausfiihrten. Bis heute
hat die Wissenschaft der Logik sich primér mit der Logik der Wissenschaft befasst.

Dieses so erworbene System des Wissens — so inkohédrent, inkonsistent und nur teilweise
klar, wie es ist — hat fiir die Mitglieder der in-group den Schein geniigender Kohirenz, Klar-
heit und Konsistenz, um jedermann eine verniinftige Chance zu geben, zu verstehen und selbst
verstanden zu werden. Jedes Mitglied, das in der Gruppe geboren oder erzogen wurde, akzep-
tiert dieses fixfertige standardisierte Schema kultureller und zivilisatorischer Muster, das ihm
seine Vorfahren, Lehrer und Autoritéten als eine unbefragte und unbefragbare Anleitung fiir
alle Situationen libermittelt haben, die normalerweise in der sozialen Welt vorkommen. Das
Wissen, das diesen kulturellen und zivilisatorischen Mustern entspricht, hat seine Evidenz in
sich selbst — oder es wird aus Mangel an gegenteiliger Evidenz fraglos hingenommen. Es ist
ein Wissen von vertrauenswerten Rezepten, um damit die soziale Welt auszulegen und um mit
Dingen und Menschen umzugehen, damit die besten Resultate in jeder Situation mit einem
Minimum von Anstrengung und bei Vermeidung unerwiinschter Konsequenzen erlangt
werden konnen. Das Rezept fungiert einerseits als eine Vorschrift fiir Handlungen und dient
daher als Anweisungsschema: wer immer ein bestimmtes Resultat erreichen will, muss so
verfahren, wie es das Rezept, das fiir diesen speziellen Zweck gilt, angibt. Auf der anderen
Seite dient das Rezept als ein Auslegungsschema: wer immer so verfahrt, wie es das spezifi-
sche Rezept anzeigt, zielt vermutlich auf das entsprechende Resultat. Daher ist es die Funk-
tion der Kultur- und Zivilisationsmuster, ermiidende Untersuchungen auszuschlieen, indem
es fertige Gebrauchsanweisungen anbietet, um die schwer zu erreichende Wahrheit durch
bequeme Wahrheiten zu ersetzen und um das Selbstverstindliche mit dem Fragwiirdigen zu
vertauschen.

Schiitz - Der Fremde 3 02.06.2021



Dieses »Denken-wie-liblich«, wie wir es nennen mochten, entspricht Max Schelers relativ
natiirlicher Weltanschauung’; es enthilt die »natiirlich«-Annahmen, die fiir eine bestimmte
soziale Gruppe relevant sind und die Robert S. Lynd — zusammen mit ihren inneren Wider-
spriichen und Ambivalenzen — als den Mittelstadtgeist® meisterhaft beschreibt. Denken-wie-
iiblich kann so lange bestehen, wie einige Grundannahmen giiltig sind, ndmlich: 1. dass das
Leben und insbesondere das soziale Leben weiterhin immer so sein wird, wie es gewesen ist;
d.h. dass dieselben Probleme, welche die gleichen Losungen verlangen, wiederkehren werden
und dass deshalb unsere fritheren Erfahrungen geniigen werden, um zukiinftige Situationen zu
meistern; 2. dass wir uns auf das Wissen verlassen konnen, das uns durch unsere Eltern, Leh-
rer, Regierungen, Traditionen, Gewohnheiten usw. liberliefert wurde, selbst wenn wir nicht
deren Ursprung und deren reale Bedeutung kennen; 3. dass in dem normalen Ablauf der
Dinge es geniigt, etwas ziber den allgemeinen Typus oder Stil der Ereignisse zu wissen, die
uns in unserer Lebenswelt begegnen, um sie zu handhaben und zu kontrollieren; und 4. dass
weder die Rezeptsysteme als Auslegungs- und Anweisungsschemen noch die zugrunde lie-
genden Grundannahmen, die wir gerade erwihnten, unsere private Angelegenheit sind,
sondern dass sie auch in gleicher Weise von unseren Mitmenschen akzeptiert und angewandt
werden.

Wenn sich nur eine dieser Annahmen nicht mehr bewéhrt, dann wird das Denken-wie-iiblich
unwirksam. Dann entsteht eine »Krisis«, die, entsprechend der berithmten Definition von W.I.
Thomas, »den Fluss der Gewohnheiten unterbricht und die Bedingungen sowohl des Bewusst-
seins wie auch der Praxis dndert«; oder, wie wir sagen, sie stiirzt die aktuellen Relevanzsyste-
me mit einem Mal um. Die Zivilisationsmuster fungieren nicht mehr als ein System erprobter
und vorhandener Rezepte; es zeigt sich, dass ihre Anwendbarkeit auf eine spezifische histori-
sche Situation beschrankt ist.

Und gerade der Fremde, aufgrund seiner personlichen Krisis, teilt die oben erwdhnten Grund-
annahmen nicht. Er ist wesentlich der Mensch, der fast alles, was den Mitgliedern der Gruppe,
der er sich néhert, unfraglich erscheint, in Frage stellt.

Fiir ihn haben die Zivilisations- und Kulturmuster der Gruppe, welcher er sich anndhert, nicht
die Autoritét eines erprobten Systems von Rezepten, und nur deshalb, und sonst aus keinem
anderen Grund, weil er nicht an der lebendigen geschichtlichen Tradition teilnimmt, durch die
diese Muster gebildet wurden. Sicherlich hat auch vom Standpunkt des Fremden aus die
Kultur der Gruppe, welcher er sich néhert, ihre besondere Geschichte, und diese Geschichte
ist ihm sogar zugénglich. Aber sie wurde niemals ein integraler Teil seiner eigenen Biogra-
phie, wie es mit der Geschichte seiner Heimatgruppe der Fall war. Nur die Weisen, in denen
Viter und Vorviter lebten, werden fiir jedermann Elemente des eigenen Lebensstils. Griaber
und Erinnerungen kdnnen weder iibertragen noch erobert werden. Der Fremde nihert sich
deshalb der anderen Gruppe wie ein Neuankdmmling im wahrsten Sinne des Wortes. Besten-
falls ist er willens und féhig, die Gegenwart und die Zukunft mit der Gruppe, welcher er sich
ndhert, in lebendiger und unmittelbarer Erfahrung zu teilen. Er bleibt jedoch unter allen Um-
stinden von den Erfahrungen ihrer Vergangenheit ausgeschlossen. Vom Standpunkt der
Gruppe aus, welcher er sich néhert, ist er ein Mensch ohne Geschichte.

Fiir den Fremden sind die Zivilisations- und Kulturmuster seiner Heimatgruppe weiterhin das
Ergebnis einer ungebrochenen historischen Entwicklung und ein Element seiner personlichen

5 Max Scheler, Probleme einer Soziologie des Wissens, in: Die Wissensformen und die Gesellschaft. Leipzig
1926, Neuauflage Bern; vgl. dazu auch Howard Becker und Hellmuth Otto Dahlke, Max Schelers sociology of
knowledge, in: Philosophy and Phenomenological Research 2, 1942, S. 310-322, besonders S. 315.

6 Robert S. Lvnd, Middletown in Transition. New York 1937, 12. Kapitel, und Knowledge for What?, Princeton
1939, S. 58-63.

Schiitz - Der Fremde 4 02.06.2021



Biographie, welche aus genau diesem Grund immer noch das unbefragte Bezugsschema
seiner »relativ natiirlichen Weltanschauung« ist. Ganz von alleine beginnt deshalb der Fremde
seine neue Umwelt im Sinn seines Denkens-wie-iiblich auszulegen. Im Bezugsschema, das er
aus seiner Heimat mitbrachte, findet er jedoch ein fertiges Vorstellungsmuster, das vermutlich
in der Gruppe, welcher er sich ndhert, giiltig bleibt — eine Vorstellung, die sich aber sehr bald
notwendigerweise als ungeeignet erweisen wird.’

1. Die Vorstellung von den Zivilisations- und Kulturmustern der Gruppe, welcher er sich
néhert, die der Fremde im Auslegungsschema seiner Heimatgruppe vorgefunden hat, ent-
sprang aus seiner Einstellung als der eines uninteressierten Beobachters. Der sich anndhernde
Fremde ist jedoch danach bestrebt, sich selbst vom unbetroffenen Zuschauer zu einem Moch-
tegernmitglied der Gruppe, welcher er sich ndhert, zu wandeln. Die Kultur- und Zivilisations-
muster der Gruppe, welcher er sich néhert, sind dann nicht mehr Gegenstinde seines Denkens,
sondern ein Segment der Welt, die durch Handlungen beherrscht werden muss. Somit dndert
sich ihre Position innerhalb des Relevanzsystems des Fremden entscheidend, und das bedeu-
tet, wie wir gesehen haben, dass man fiir ihre Auslegung einen anderen Wissenstyp bendtigt.
Der frithere Zuschauer springt sozusagen vom Parkett auf die Biihne, er wird ein Mitglied des
Ensembles, tritt als Partner in die sozialen Beziehungen seiner Mit-Spieler und nimmt von
nun an am Spielgeschehen teil.

2. Die neuen Kultur- und Zivilisationsmuster erhalten einen umweltlichen Charakter. Thre
Entferntheit wandelt sich zu Nihe; ihr leerer Raum wird durch lebendige Erfahrungen ausge-
fiillt; aus ihrem anonymen Inhalt werden definite soziale Situationen; ihre fix-fertigen Typo-
logien fallen auseinander. Mit anderen Worten, die Ebene der umweltlichen Erfahrung von
sozialen Gegenstdnden ist nicht mit der Ebene der bloen Vermutungen iiber Gegensténde,
denen man sich noch nicht gendhert hat, kongruent; wenn man von der letzteren zur ersteren
iibergeht, wird jedes Konzept, das von der Ausgangsebene her kam, notwendig inadiquat,
wenn man es auf die neue Ebene anwendet, ohne dass es zuvor neu formuliert wurde.

3. Das fertige Bild von der fremden Gruppe, das sich innerhalb der Heimatgruppe des Frem-
den gebildet hat, beweist seine Inaddquatheit fiir den sich ndhernden Fremden aus dem ein-
zigen Grund, dass es nicht mit dem Zweck entworfen wurde, eine Antwort oder Reaktion der
Mitglieder der fremden Gruppe hervorzurufen. Das Wissen, welches dieses Bild anbietet,
dient nur als ein handliches Auslegungsschema und nicht als eine Anleitung zur Interaktion
der beiden Gruppen. Seine Giiltigkeit ist primér auf dem Konsensus derjenigen Mitglieder der
Heimatgruppe gegriindet, die keine direkten sozialen Beziehungen zu den Mitgliedern der
fremden Gruppe herstellen wollen. (Die, die das wollen, befinden sich in einer dhnlichen
Situation wie der sich anndhernde Fremde.) Entsprechend bezieht sich das Auslegungsschema
auf die Mitglieder der fremden Gruppe nur als Gegenstinde aber dariiber hinaus nicht als
Adressaten moglicher Handlungen, die das Ergebnis der Auslegungsprozedur bilden, also
nicht auf sie als Subjekte von antizipierten Reaktionen gegeniiber jenen Handlungen. Daher
ist diese Wissensart sozusagen isoliert; sie kann durch die Antworten der Mitglieder der frem-
den Gruppe weder verifiziert noch falsifiziert werden. Die letzteren betrachten daher dieses
Wissen — mit einer Art »Spiegel«-Effekt® — sowohl als kommunikationslos wie auch als un-

7 Als Beispiel, wie sich die amerikanischen Kultur- und Zivilisationsmuster als »unbefragte« Elemente im Aus-
legungsschema europaischer Intellektueller darstellen, verweisen wir auf Martin Gumperts humorvolle Dar-
stellung in seinem Buch First Papers, New York 1941, S. 8-9. Vgl. auch Jules Romain, Visite chez les Améri-
cains. Paris 1930 und Jean Prevost Usonie, Esquisse de la civilisation américaine. Paris 1939, S. 246-266.

8 Indem wir diesen Ausdruck verwenden, spielen wir auf die wohl bekannte Theorie an, die Charles H. Cooley,
Human Nature and Social Order. Neubearbeitung New York 1922, S. 184, vom »reflektierten Selbst« oder dem
»Spiegel-Selbst« aufgestellt hat.

Schiitz - Der Fremde 5 02.06.2021



verantwortlich und sie beklagen sich iiber die Vorurteile, die schiefe Sicht und die Missver-
standnisse, die daraus entstehen. Der sich nihernde Fremde wird sich jedoch der Tatsache
bewusst, dass ein wichtiges Element seines »Denkens-wie-iliblich«, ndmlich seine Vorstellun-
gen von der fremden Gruppe, von deren Zivilisationsmuster und ihrem Lebensstil, sich nicht
in seiner lebendigen Erfahrung und in der sozialen Interaktion bewéhrt.

Die Entdeckung, dass die Dinge in einer neuen Umgebung ganz anders aussehen, als man dies
sich noch zu Hause vorgestellt hatte, ist hdufig die erste Erschiitterung des Vertrauens des
Fremden in die Giiltigkeit seines habituellen »Denkens-wie-liblich«. Nicht nur das Bild, das
der Fremde von den Kultur- und Zivilisationsmustern der Gruppe, welcher er sich néhert,
mitbrachte, sondern auch das ganze bisher unbefragte Auslegungsschema, das ihm in seiner
Heimatgruppe geldufig war, wird durchgestrichen. Es kann nicht mehr als Orientierungssche-
ma in der neuen sozialen Umgebung gebraucht werden. Fiir die Mitglieder der Gruppe, wel-
cher er sich nihert, erfiillen deren Zivilisationsmuster die Funktion eines solchen Schemas.
Aber der sich ndhernde Fremde kann diese nicht einfach so verwenden, wie sie sind, und auch
nicht eine allgemeine Transformationsformel fiir beide Zivilisationsmustersysteme aufstellen,
die es ihm sozusagen erlaubt, alle Koordinaten des einen Orientierungsschemas in solche um-
zuwandeln, die fiir das andere giiltig sind — und dies aus den folgenden Griinden.

1. Jedes Orientierungsschema setzt voraus, dass jeder Benutzer die ihn umgebende Welt so
betrachtet, als wire sie um ihn herum gruppiert und er stiinde in ihrem Zentrum. Wer einen
Stadtplan erfolgreich beniitzen will, muss zuallererst seinen Standpunkt in zweierlei Hinsich-
ten bestimmen: seine Lokalisierung auf dem Boden und deren Darstellung auf der Karte. Auf
die soziale Welt angewandt bedeutet dies, dass nur Mitglieder der in-group, die einen defi-
nierten Status in deren Hierarchie besitzen und sich dessen auch bewusst sind, die Kultur- und
Zivilisationsmuster der Gruppe als ein natiirliches und vertrauenswiirdiges Orientierungs-
schema verwenden konnen. Der Fremde jedoch sieht sich mit der Tatsache konfrontiert, dass
er keinerlei Status als Mitglied der sozialen Gruppe besitzt, welcher er sich anschlieBen moch-
te, und dass er deshalb nicht in der Lage ist, einen Ausgangspunkt fiir seinen Versuch einzu-
nehmen. Er findet sich als Grenzfall auBBerhalb des Gebietes, das von dem geldufigen Orien-
tierungsschema der Gruppe gedeckt wird. Es ist ihm deshalb nicht mehr erlaubt, sich selbst als
das Zentrum seiner sozialen Umwelt zu betrachten, und diese Tatsache verursacht wiederum
eine Anderung in der Kontur seiner Relevanzlinien.

2. Nur fiir die Mitglieder der in-group sind die Zivilisationsmuster und deren Rezepte eine
Einheit von koinzidierenden Auslegungs- und Ausdrucksschemen. Fiir den Auflenseiter je-
doch fillt diese Einheit offensichtlich auseinander. Der sich ndhernde Fremde muss deren
Ausdriicke in solche der Zivilisationsmuster seiner Heimatgruppe »iibersetzen«, vorausge-
setzt, dass iiberhaupt innerhalb der letzteren ein auslegungsmiBiges Aquivalent existiert.
Wenn es das gibt, kann man die iibersetzten Ausdriicke verstehen und erinnern; dann kann
man sie rekursiv wieder erkennen; sie sind dann zur Hand, aber noch nicht in der Hand. Aber
selbst unter diesen Umstédnden ist es offensichtlich, dass der Fremde nicht voraussetzen darf,
dass seine Auslegung der neuen Kultur- und Zivilisationsmuster mit derjenigen zusammen-
fallt, die unter den Mitgliedern der in-group gebréduchlich ist. Im Gegenteil, er muss mit fun-
damentalen Briichen rechnen, wie man Dinge sieht und Situationen behandelt.

Erst nachdem der Fremde auf diese Weise ein bestimmtes Wissen tiber die Auslegungsfunk-
tion der neuen Kultur- und Zivilisationsmuster gesammelt hat, kann er es als sein eigenes
Ausdrucksschema verwenden. Der Unterschied dieser zwei Wissensstadien ist jedem geldufig,
der eine fremde Sprache lernt; und die Lernpsychologie hat sich sehr genau damit befasst. Es
ist der Unterschied zwischen dem passiven Verstehen einer Sprache und der aktiven Beherr-

Schiitz - Der Fremde 6 02.06.2021



schung als ein Mittel, um die eigenen Handlungen und Gedanken zu erfassen. Aus Bequem-
lichkeit wollen wir bei diesem Beispiel bleiben, um etwas von den Grenzen zu erkldren, die
sich dem Versuch des Fremden entgegenstellen, die fremden Muster als ein eigenes Aus-
drucksschema zu erwerben; dabei wissen wir natiirlich, dass die folgenden Bemerkungen
leicht mit den entsprechenden Verdnderungen auf andere Kategorien der Zivilisationsmuster,
z.B. auf die Sitten, die Gesetze, die Volksweisen, die Moden usw. angewandt werden konnen.

Die Sprache als ein Auslegungs- und Ausdrucksschema besteht nicht nur aus linguistischen
Symbolen, die in einem Lexikon katalogisiert sind, und nicht nur aus den syntaktischen Re-
geln, die eine ideale Grammatik aufzdhlt. Die ersteren konnen in andere Sprachen tibersetzt
werden; die letzteren sind dadurch versténdlich, dass man sie auf gleichlautende oder abwei-
chende Regeln der unbefragten Muttersprache bezieht.” Aber es kommen noch verschiedene
andere Faktoren hinzu.

1. Jedes Wort und jeder Satz ist, um wiederum einen Begriff von William James zu borgen,
von »Sinnhorizonten« (»fringes«) umgeben, die sie einerseits mit den vergangenen und
zukiinftigen Elementen des entsprechenden sprachlichen Universums verbinden und die sie
andererseits mit einem Hof emotionaler Werte und irrationaler Implikationen, die selbst
wiederum unaussprechlich bleiben, umgeben. Die Sinnhorizonte sind der Stoff, aus dem die
Poesie gemacht ist; man kann sie in Musik setzen, aber man kann sie nicht {ibersetzen.

2. In jeder Sprache gibt es Begriffe mit verschiedenen Konnotationen. Auch sie sind im
Lexikon vermerkt. Aber abgesehen von diesen standardisierten Konnotationen erwirbt jedes
Rede-Element seine besondere sekundére Bedeutung, die sich vom Kontext oder der sozialen
Umgebung ableitet, worin das Wort beniitzt wird und wo es zusétzlich von der jeweiligen
Gelegenheit, in der es vorkommt, tingiert wird.

3. Die Idiome, technischen Ausdriicke, Jargons und Dialekte, deren Verwendung auf beson-
dere soziale Gruppen beschrinkt bleibt, gibt es in jeder Sprache; und ihre Bedeutung kann von
einem Aullenseiter gelernt werden. Aber jede soziale Gruppe, und sei sie noch so klein (wenn
nicht gar jedes Individuum), hat auBBerdem seinen privaten Code, der nur von denen verstan-
den wird, die an vergangenen gemeinsamen Erfahrungen teil hatten, wo er sich bildete, oder
an der damit verbundenen Tradition.

4. Wie Karl VoBler gezeigt hat, spiegelt sich die ganze linguistische Geschichte einer Gruppe
in der Weise, wie sie die Dinge ausdriickt.!? Alle anderen Elemente des Gruppenlebens sind
darin versammelt — vor allem deren Literatur. Der gebildete Fremde z.B., der sich einem
englisch sprechenden Land ndhert, hat grole Nachteile, wenn er nicht die Bibel und Shake-
speare auf Englisch gelesen hat, selbst wenn er mit Ubersetzungen dieser Biicher in seiner
Muttersprache aufwuchs.

Alle oben erwihnten Grundziige gelten nur fiir die Mitglieder der in-group. Sie beziehen sich
alle auf das Ausdrucksschema. Man kann sie nicht auf die gleiche Weise lehren und lernen
wie z.B. Vokabeln. Um eine Sprache frei als Ausdrucksschema zu beherrschen, muss man in
ihr Liebesbriefe geschrieben haben; man muss in ihr beten und fluchen und die Dinge mit
jeder nur moglichen Schattierung ausdriicken konnen, so wie es der Adressat und die Situa-
tion verlangen. Nur Mitglieder der in-group haben das Ausdrucksschema wirklich in der

® Wer eine neue Sprache erlernt, dem enthiillt sich meist zuerst die Grammatik seiner Muttersprache, der er
Bislang als dem »Natiirlichsten von der Welt», ndmlich wie wenn sie ein Rezept wére, gefolgt ist.
10 Karl VoBler, Geist und Kultur in der Sprache, Heidelberg 1925, S. 1171f.

Schiitz - Der Fremde 7 02.06.2021



Hand und beherrschen es frei innerhalb ihres »Denkens-wie-ublich«.

Um das Ergebnis auf das Gesamt der Zivilisations- und Kulturmuster des Gruppenlebens
anzuwenden, konnen wir sagen, dass das Mitglied der in-group mit einem einzigen Blick die
normalen ihm begegnenden Situationen iibersieht und dass es sofort das fiir die Losung des
Problems schon fertig vorliegende Rezept erfasst. In solchen Situationen ldsst sein Handeln
alle Anzeichen von Habitualitidt, Automatismus und Halbbewusstsein erkennen. Dies ist
deshalb moglich, weil die Zivilisationsmuster mit ihren Rezepten typische Losungen fiir
typische Probleme liefern, die jedem typisch Handelnden zugénglich sind. Mit anderen Wor-
ten, die Chance, das gewiinschte standardisierte Ergebnis durch die Anwendung eines stan-
dardisierten Rezeptes zu erlangen, ist eine objektive Chance; sie gilt fiir jeden, der sich wie
jener vom Rezept verlangte anonyme Typ verhélt. Deshalb braucht der Handelnde, der einem
Rezept folgt, nicht mehr nachzupriifen, ob diese objektive Chance mit der subjektiven iiber-
einstimmt, d.h. mit einer Chance, die ihm als Individuum aufgrund seiner persénlichen Um-
stainde und Féhigkeiten gegeben ist, welche allerdings selbst unabhéngig von der Frage
besteht, ob andere Menschen in einer dhnlichen Situation auf die gleiche Weise und mit der
gleichen Wahrscheinlichkeit handeln wiirden oder nicht. Mehr noch, es kann sogar gesagt
werden, dass die objektiven Chancen fiir die Wirksamkeit eines Rezeptes umso grofer sind, je
weniger Abweichungen vom anonymen typisierten Verhalten geschehen, und dies gilt beson-
ders fiir Rezepte, die fiir die soziale Interaktion gemacht wurden. Diese Art von Rezept, wenn
es wirksam sein soll, setzt voraus, dass jeder Partner vom anderen erwartet, dass er auf typi-
sche Weise handelt oder reagiert, vorausgesetzt, dass der Partner selbst typisch handelt. Wer
mit der Eisenbahn fahren will, muss sich auf jene typische Weise verhalten, die der Typus
»Bahnbeamter« verniinftigerweise als das typische Verhalten des Typus »Passagier« erwartet
und umgekehrt. Keiner von beiden untersucht die subjektiven Chancen. Das Schema, das fiir
jedermanns Gebrauch entworfen wurde, muss nicht erst getestet werden, ob es fiir das es ver-
wendende Individuum passt.

Fiir diejenigen, die mit den Kultur- und Zivilisationsmustern aufwuchsen, sind nicht nur die
Rezepte und deren mogliche Niitzlichkeit, sondern auch die typischen und anonymen Haltun-
gen, die sie selbst erworben haben, eine fraglose »Selbstverstandlichkeit«, die ihnen sowohl
Sicherheit wie auch Riickversicherung bietet. Mit anderen Worten, diese Haltungen sind gera-
de durch ihre Anonymitét und Typizitit nicht in der Relevanzschicht des Handelnden ange-
siedelt, welche explizites Vertrautheitswissen verlangt, sondern in der Region der bloflen Be-
kanntheit, wo es geniigt, sich einfach auf die Dinge zu verlassen. Dieses Verhiltnis zwischen
objektiver Chance, Typizitit, Anonymitit und Relevanz scheint sehr wichtig zu sein.'!

Fiir den sich ndhernden Fremden garantieren allerdings die Muster der Gruppe, der er sich
anndhert, keine objektive Erfolgschance, sondern nur eine subjektive Wahrscheinlichkeit, die
Schritt fiir Schritt tiberpriift werden muss, d.h. dass er sich jedesmal von neuem vergewissern
muss, ob auch die vom neuen Schema vorgeschlagenen Losungen die gewiinschte Wirkung
fiir ihn und seine spezielle Position als Aullenseiter und Neuankoémmling bewirken werden,
der das ganze System der Zivilisationsmuster noch nicht in den Griff bekommen hat, sondern
vielmehr von deren Inkonsistenz, Inkohédrenz und deren mangelnder Klarheit verwirrt wird. Er

' Man kann dieses Verhiltnis auf ein allgemeines Prinzip der Theorie der Relevanz, zuriickfiihren; dies wiirde
aber den Rahmen dieser Abhandlung sprengen. Der einzige Punkt, auf den wir uns hier einlassen konnen, ist der,
dass alle Hindernisse, auf die der Fremde in seinem Versuch, die Gruppe, der er sich nédhert, auszulegen, trifft,
aus der Inkongruenz der Konturlinien der wechselseitigen Relevanzsysteme entstehen und daher aus der Verdre-
hung, der das Relevanzsystem des Fremden in der neuen Umgebung unterliegt. Aber jede soziale Beziehung,
insbesondere jede neu aufgenommenen sozialen Kontakte, sogar zwischen Individuen, enthélt &hnliche Phéno-
mene, obwohl sie nicht notwendig zu einer Krise fithren miissen.

Schiitz - Der Fremde 8 02.06.2021



muss zu allererst seine Situation definieren., um einen Ausdruck von W.I. Thomas zu beniit-
zen. Deshalb kann er nicht bei einer ungefdhren Bekanntheit mit den neuen Mustern Halt
machen und dabei seinem vagen Wissen ziber dessen allgemeinen Stil und Struktur vertrauen,
sondern er braucht ein explizites Wissen von dessen Elementen, indem er nicht nur ihr dass,
sondern auch ihr warum untersucht. Deshalb unterscheidet sich notwendig und radikal die
Gestalt seiner Relevanzlinien von der eines Mitglieds der in-group hinsichtlich der Situatio-
nen, der Rezepte, der Mittel, der Ziele, der sozialen Muster usw. Wenn wir an das oben er-
wihnte Verhéltnis von Relevanz einerseits und Typizitdt und Anonymitédt andererseits den-
ken, dann folgt daraus, dass er ein anderes MaB fiir die Anonymitat und Typizitét der sozialen
Handlungen beniitzt als die Mitglieder der in-group. Fiir den Fremden haben die beobachteten
Handelnden in der Gruppe, welcher er sich ndhert, nicht — wie fiir deren Mit-Handelnde —
eine spezielle vorausgesetzte Anonymitét, namlich nur Leistende typischer Funktionen zu
sein, sondern sie sind fiir ihn Individuen. Andererseits neigt er dazu, rein individuelle Ziige als
typische anzusehen. Daher konstruiert er eine soziale Welt der Pseudoanonymitit, Pseudointi-
mitdt und Pseudotypizitit. Deshalb kann er nicht die von ihm konstruierten Personaltypen in
ein kohidrentes Bild der Gruppe, welcher er sich néhert, integrieren, und er kann sich nicht
darauf verlassen, dass sie seinen Erwartungen entsprechend reagieren. Und noch viel weniger
kann der Fremde selbst jene typische und anonyme Haltung einnehmen, die ein Mitglied der
in-group mit Recht von seinem Partner in einer typischen Situation verlangt. Daher kommt
beim Fremden das mangelnde Gefiihl fiir Distanz, sein Hin- und Herschwanken zwischen
Reserve und Intimitit, sein Zogern und seine Unsicherheit und sein Misstrauen in alles, was
jenen so einfach und unkompliziert erscheint, die sich auf das Funktionieren der unbefragten
Rezepte verlassen, denen man einfach folgen muss und die man nicht weiter zu verstehen
braucht.

Mit anderen Worten, die Kultur- und Zivilisationsmuster der Gruppe, welcher sich der Frem-
de nihert, sind fur ihn kein Schutz, sondern ein Feld des Abenteuers, keine
Selbstverstindlichkeit, sondern ein fragwiirdiges Untersuchungsthema, kein Mittel um
problematische Situationen zu analysieren, sondern eine problematische Situation selbst und
eine, die hart zu meistern ist.

Diese Tatsachen erkldren zwei Grundziige der Einstellung des Fremden gegeniiber der Grup-
pe, der fast alle soziologischen Autoren, welche sich mit diesem Thema beschéftigen, beson-
dere Aufmerksamkeit gewidmet haben, namlich erstens die Objektivitit des Fremden und
zweitens seine zweifelhafte Loyalitit.

1. Die Objektivitit des Fremden kann nicht durch seine kritische Einstellung ausreichend
erklart werden. Sicher ist er nicht verpflichtet, den »Stammesidolen« zu opfern, und er hat ein
lebendiges Gefiihl fiir die Inkohdrenz und Inkonsistenz der Zivilisationsmuster, an die er
herangeht. Aber diese Einstellung entspringt viel weniger seiner Neigung, die neue Gruppe
mit den Standards zu beurteilen, die er von zu Hause mitbringt, als vielmehr seinem Bediirf-
nis, ein volles Wissen von den Elementen der Zivilisationsmuster, denen er sich anpassen
mochte, zu erwerben und zu diesem Zweck sorgfiltig das zu untersuchen, was fiir die in-
group selbstverstindlich erscheint. Der tiefere Grund fiir diese Objektivitdt liegt jedoch in
seiner eigenen bitteren Erfahrung der Grenzen seines »Denkens-wie-iiblich«, einer Erfahrung,
die ihn lehrte, dass ein Mensch seinen Status, seine leitende Rolle und sogar seine Geschichte
verlieren kann und dass der normale Gang des Lebens stets viel weniger gesichert ist, als es
scheint. Deshalb bemerkt der Fremde héaufig mit einer schmerzlichen Klarsichtigkeit das Her-
aufkommen einer Krise, welche den ganzen Grund der »relativ natiirlichen Weltanschauung«
bedroht, wihrend alle Symptome von den Mitgliedern der in-group, die sich auf die Konti-
nuitét ihres iblichen Lebensstils verlassen, unbeachtet blieben.

Schiitz - Der Fremde 9 02.06.2021



2. Die zweifelhafte Loyalitéit des Fremden ist leider sehr viel mehr als ein Vorurteil seitens der
fremden Gruppe. Dies ist besonders in den Féllen wahr, wo sich der Fremde als unwillig oder
unfdhig erweist, die neuen Zivilisationsmuster vollstandig an Stelle der der Heimatgruppe zu
setzen. Dann bleibt der Fremde das, was Park und Stonequist treffend einen »Randseiter«
genannt haben, ein kultureller Bastard an der Grenze von zwei verschiedenen Mustern des
Gruppenlebens, der nicht weill, wohin er gehdrt. Sehr haufig aber entspringt der Vorwurf der
zweifelhaften Loyalitét aus dem Erstaunen der Mitglieder der in-group, dass der Fremde nicht
die Gesamtheit von deren Kultur- und Zivilisationsmuster als den natiirlichen und angemesse-
nen Lebensstil akzeptiert und als die beste aller fiir jedes Problem mdglichen Losungen. Der
Fremde wird undankbar genannt, da er sich weigert anzuerkennen, dass die ihm angeborenen
Kultur- und Zivilisationsmuster ihm Obdach und Schutz garantieren. Aber die Leute, die das
sagen, verstehen nicht, dass der Fremde im Ubergangszustand diese Muster nicht als ein
schiitzendes Obdach betrachtet, sondern als ein Labyrinth, in welchem er allen Sinn fiir seine
Verhiltnisse verloren hat.

Wie wir schon sagten, haben wir unser Thema absichtlich auf die besondere Haltung des sich
anndhernden Fremden beschrinkt, die jeder sozialen Anpassung vorausgeht, und wir haben es
unterlassen, den Prozess der sozialen Assimilation selbst zu untersuchen. Eine einzige Be-
merkung zum letzteren sei aber erlaubt. Fremdheit und Vertrautheit sind nicht auf das soziale
Feld beschrinkt, sondern sind allgemeine Kategorien unserer Auslegung der Welt. Wenn wir
in unserer Erfahrung etwas zuvor Unbekanntes entdecken, das deshalb aus der gebrauchlichen
Wissensordnung herausragt, beginnen wir mit einem Prozess der Untersuchung. Zuerst
definieren wir die neue Tatsache; wir versuchen ihren Sinn zu erfassen; wir verwandeln dann
Schritt fiir Schritt unser allgemeines Auslegungsschema der Welt auf solche Weise, dass die
fremde Tatsache und ihr Sinn mit all den anderen Tatsachen unserer Erfahrung und mit deren
Sinnbedeutungen vertriaglich werden und zusammen gehdren konnen. Wenn wir dabei
erfolgreich sind, dann wird die frither fremde Tatsache und das unser Bewusstsein aufreizende
Problem in ein neues Element unseres gesicherten Wissens verwandelt werden. Wir haben un-
seren Erfahrungsvorrat erweitert.

Was man gemeinhin den Prozess der sozialen Anpassung nennt, dem sich der Neuankdmm-
ling unterwerfen muss, ist nur ein Spezialfall dieses allgemeinen Prinzips. Die Angleichung
des Neuankommlings an die in-group, die ihm zuerst fremd und unvertraut erschien, ist ein
kontinuierlicher Prozess, in welchem er die Kultur- und Zivilisationsmuster der fremden
Gruppe untersucht. Dann werden diese Muster und Elemente fiir den Neuankoémmling eine
Selbstverstindlichkeit, ein unbefragter Lebensstil, Obdach und Schutz. Aber dann ist der
Fremde kein Fremder mehr, und seine besonderen Probleme wurden gelost.

Urspriinglich erschienen unter dem Titel The Stranger: An Essay in Social Psychology, in:
The American Journal of Sociology 49 (1944), S. 499-507.

Quelle: Alfred Schiitz, Gesammelte Aufsdtze, Bd. 11: Studien zur soziologischen Theorie, hrsg.
v. Arvid Brodersen, Den Haag 1972, S. 53-69.

Schiitz - Der Fremde 10 02.06.2021



