Das Gleichnis vom verlorenen Sohn. Eine Auslegung von Lukas Kapitel 15

Von Julius Schniewind

[3] 1. Lk 15,1-2

Wir suchen einen Weg, das Gleichnis vom verlorenen Sohn zu vernehmen. Es ist von den bei-
den anderen Gleichnissen nicht zu trennen, mit denen es im Lukas-Evangelium, Kapitel 15,
zusammensteht; so suchen wir den Weg zu diesem ganzen Kapitel. Die Einfiihrung soll die
Art einer Bibelarbeit tragen, eine Arbeit zum Verstdndnis biblischer Texte, wie sie jetzt weit-
hin gelibt wird. Es scheint eine besonders schwere Aufgabe, Bibelarbeit iiber die drei Gleich-
nisse von Lukas 15 zu halten. Denn diese Gleichnisse sind uns allzu sehr vertraut. Es kann
wohl geschehen, dass wir, wenn sie uns etwa in der sonntéglichen Perikopenreihe oder in fort-
laufender Bibellese begegnen, ratlos vor ihnen stehen. Wir haben uns gewohnt, die drei
Gleichnisse auf andere Menschen zu beziehen, nicht auf uns selbst. Wir fassen sie auf als ei-
nen Weckruf an Fernstehende und versuchen sie dann auszuwerten etwa fiir Evangelisation
oder Volksmission. Aber ein Wort, das nur fiir andere ,,ausgewertet* wird und nicht zunéchst
zu uns selbst geredet hat, findet auch das Ohr der anderen nicht. Die entscheidende Frage an
unsere Gleichnisse wird also sein, was sie uns, den Bibellesern, den Verkiindern, zu sagen ha-
ben.

Nun wenden sich die drei Gleichnisse in Wahrheit gerade an uns und nicht zunéchst an die
Fernstehenden. Wenn uns die Evangelien berichten, wie Jesus die Siinder rief, so gewinnt sein
Wort noch einen anderen Klang als in unseren Gleichnissen: Jesu Siinderfreundschaft erweist
sich so, dass er unmittelbar die Menschen zu sich ruft, unmittelbar, nicht nur in Bild und
Gleichnis. Da erzihlt uns etwa Markus' die Geschichte vom Gelihmten, dem Jesus die Siin-
denvergebung zuspricht, wie Gott selbst und wie Gott allein Siinde vergibt (Mk 2,1-12). Oder
er erzahlt die Geschichte von Levi-Matthdus, den Jesus mit der Macht seines Wortes vom Zoll
fortberief (Mk 2,14).

Oder Lukas! Er hat die reichste Uberlieferung von Jesu Siinderfreundschaft. Er berichtet uns
die Geschichten von Petri Fischzug (Lk 5,8) und der groBBen Siinderin (Lk 7,36ff.), die Erzih-
lung von Zachéus (Lk 19,2ff.); und in der Leidensgeschichte hat er besondere Ziige von Petri
Verleugnung (Lk 22,31.32.61), das Gesprach mit den Frauen von Jerusalem (Lk 23,27ff.), die
Fiirbitte fiir die [4] Peiniger (Lk 23,34), endlich die Geschichte vom Schicher (Lk 23,39ff.).
Zu dieser Sonderiiberlieferung des Lukas gehdren auch Gleichnisse: das Gleichnis vom Wu-
cherer und den zwei Schuldnern (in der Geschichte von der Siinderin, Lk 7,41ff.), das Gleich-
nis vom Pharisder und Zollner (Lk 18,91f.) und unsere Gleichnisse (nur deren erstes ist nicht
Sondergut des Lukas, s. u. S. 11f.). Alle diese Gleichnisse bezeugen Jesu Siinderliebe; aber
,»zur Ermutigung reuiger Siinder hat sie Jesus wohl nicht in erster Linie gesprochen® (Jiili-
cher), vielmehr zielen sie auf die Pharisder, die sich an Jesu Siinderliebe stof3en.

Werden sie verstehen, dass sie mit den Gleichnissen gemeint sind? Werden wir verstehen,
dass Jesu Worte uns angehen? Die Gleichnisse wenden sich an die Gerechten (Lk 15,7), die
den Weg Gottes mit Entschlossenheit gehen, an solche, die mit Ernst fromm sein wollen. Ge-
rade sie stofen sich an Jesu Siinderliebe. Sollte dies auch unsere Lage sein?

' Wir fiihren Geschichten und Worte, die bei allen drei ersten Evangelien wiederkehren, nur nach Markus an.

Schniewind - Das Gleichnis vom verlorenen Sohn. Eine Auslegung von Lukas Kapitel 15
(Vandenhoeck) 1 08.06.2021



1 Es nahten sich aber alle Zollner und Siinder zu ihm, ihn zu horen.
2 Und die Pharisder und Schriftgelehrten murrten laut und sprachen: Dieser nimmt die
Siinder an und isst mit ihnen.

Man fragt, ob diese Einleitung urspriinglich zu den drei Gleichnissen gehorte oder ob erst Lu-
kas sie als Uberschrift gebildet hat. Aber die Frage ist im Grunde gegenstandslos. Die Gleich-
nisse reden von Gottes Freude iiber die Riickkehr des Verlorenen. Weshalb hat Jesus solche
Gleichnisse gesprochen? Unzweifelhaft deshalb, weil er selbst den Verlorenen nachging und
weil man sich an diesem seinem Tun stieB3, sich dariiber empoérte. Und es ist deutlich, dass der
Widerstand von der pharisdischen Frommigkeit ausgeht.

Die Phariséer bilden eine Laienbewegung; es geht ihnen um peinliche, sorgfiltige Erfiillung
der Gebote Gottes und um Absonderung der reinen Gemeinde Gottes von aller Unheiligkeit,
von allen denen, die mit den Geboten Gottes in Erkenntnis und Tat nicht vollen Ernst machen.
Diese Laienbewegung hat auch Theologen (Schriftgelehrte, Rabbinen) in threm Gefolge; ge-
wiss ist sie urspriinglich unter dem Anstol3 solcher Theologen entstanden. So stehen in den
Evangelien oft, wie hier, ,,Phariséer und Schriftgelehrte® nebeneinander, zusammengehorig
und doch unterschieden. — Auf jeden Fall ist Jesu Kampf gegen die Pharisder der Hintergrund
unserer Gleichnisse. Und es zeigt sich hier, mit welcher Freundlichkeit Jesus diesen Kampf
fithrt. Er spricht den Gerechten (Lk 15,7) ihre Gerechtigkeit nicht ab, spricht dem &lteren
Sohn (Lk 15,25ff.) nicht ab, dass er beim Vater geblieben ist. Aber er mdchte die Frommen
mit hineinziehen in die Freude Gottes iiber die Riickkehr des Verlorenen. Werden die Phari-
sder diesen Ruf Jesu horen?

Jesus ,,nimmt die Siinder an®. Es wird in all den vorhin erwdhnten Geschichten merkwiirdig
wenig erzdhlt von dem, was Jesus zu den Siindern sagt und was er an ihnen tut. Freilich, was
sie bei thm suchen und finden, das ist sein Wort. ,,Sie nahten sich zu ihm, thn zu hoéren.“ Sie
suchen sein Wort des Zuspruchs, der Vergebung, der Seligpreisung, das Wort, das alle Ver-
dammung der Siinde in sich schlief3t, aber dennoch Gottes Friede und Gottes Freude ist. Doch
wird hier nicht erzéhlt, wie Jesus es den Einzelnen [5] zugesprochen hat. Nur, dass er die Siin-
der ,, annimmt®. Er nimmt sie an, er lasst sie zu sich kommen, er schiamt sich der Gemein-
schaft mit ihnen nicht, er l4sst sie bei sich sein. Ahnliches wird von Jesu niichstem Jiingerkreis
berichtet. Jesu Jiinger sind die, welche ,,mit ihm sind®, bei ihm sind. Stiandig bei ihm zu sein,
das bedeutet Nachfolge. Von ihm angenommen werden, das bedeutet Hilfe und ewiges Heil.

Jesus isst mit den Siindern. Dies wird immer neu berichtet. Bei der Geschichte von Levi-Mat-
thius erzdhlt es Markus (Mk 2,15f.), und die beiden anderen Evangelisten folgen ihm. Be-
kannt ist Steinhaufens Gemélde vom Gastmahl der Siinder, das sein Motiv aus jener Ge-
schichte nimmt. Ahnliches muss sich oft zugetragen haben, denn uns ist der spottende Spruch
aufbewahrt (Mt 11,19): ,,Siehe, der Fresser und Weinsaufer, der Zollner Freund und der Siin-
der.”“ Auftillig oft wird in allen Evangelien vom Gastmahl erzéhlt, in Jesu Gleichnissen so-
wohl wie in Geschichten, die ihn beim Mahl zeigen.

Ja, daran, wie er das Brot bricht, wird er von den Emmaus-Jiingern erkannt; er hat also stindig
in einer besonderen Weise das Mahl mit den Seinen gehalten, so ndmlich, dass diese Mahlzei-
ten ein Ausblick waren auf das kiinftige Freudenmahl, auf die Zeit, da Gottes Herrschaft
kommt. Die zukiinftige Welt Gottes wird wieder und wieder unter diesem Bild des Festmah-
les beschrieben, und Jesus, so erzdhlen alle unsere Evangelien, ist der, der den Seinen an der
zukiinftigen Welt Gottes Anteil gibt. So hat man mit Recht die letzte Mahlzeit Jesu in diese
Zusammenhinge seines Erdenlebens gestellt.

Schniewind - Das Gleichnis vom verlorenen Sohn. Eine Auslegung von Lukas Kapitel 15
(Vandenhoeck) 2 08.06.2021



In seinem letzten Mahl vollendet sich, was schon sein ganzes Leben den Seinen gab, und die
Begegnungen des Auferstandenen mit seinen Jiingern sind wiederum Vorschmack des zu-
kiinftigen Freudenmahles Gottes.

Mit all dem ist schon ein wesentlicher Gesichtspunkt gefunden, unsere Gleichnisse recht zu
betrachten. Ublicherweise sieht man in ihnen, vor anderen Stiicken der Evangelien, den Be-
weis dafiir, dass Jesus von seiner Person oder gar von seinem Tode nicht gesprochen habe,
wenn er den Weg zu Gott zeigte. Nun gibt es viele Worte Jesu in den Evangelien, in denen Er
selbst, seine Person, sein Tun und sein Leiden, entscheidende Bedeutung hat fiir den, der Got-
tes ewiges Heil sucht. Kann man sie alle fiir unecht erkliren?

Jedenfalls sind unsere Gleichnisse nicht anders gemeint als jene Worte. Denn diese Gleich-
nisse sind nur aus Jesu einzigartiger Lage zu verstehen. Es muss in der Tat so gewesen sein,
dass hier das AnstoBige und Emporende lag, Um dessentwillen Jesu Gegner ihn zuletzt ans
Kreuz gebracht haben: Einer, der in einzigartiger Vollmacht Gottes die Siindenvergebung
bringt und sich dabei gerade an die Verachteten, Gottlosen, Verlorenen wendet.

- Es ist wichtig, unsere Gleichnisse von Anfang an unter diesem Gesichtspunkt zu sehen.
Doch wird diese wichtige Frage, die Frage nach Jesu Wiirde, spater noch ausfiihrlich erortert
(S. 271f.). [6]

2. Lk 15,4-7

4 Er sagte aber zu ihnen dies Gleichnis und sprach: Welcher Mensch von euch, der hun-
dert Schafe hat und eins von ihnen verliert, lisst nicht die neunundneunzig in der Steppe
und geht dem verlorenen nach, bis er es findet?

5 Und wenn er es gefunden hat, so nimmt er es voll Freude auf seine Schulter.

6 Und wenn er heimkommt, ruft er die Freunde und Nachbarn zusammen und spricht zu
ihnen: Freuet euch mit mir, denn ich habe mein Schaf gefunden, das verloren war.

7 Ich sage euch, so wird im Himmel Freude sein iiber Einen Siinder, der umkehrt, mehr
als itber neunundneunzig Gerechte, die der Umkehr nicht bediirfen!

Es gibt noch eine ganze Reihe von Gleichnissen Jesu, die, ebenso wie die unseren, uns in sei-
nen Kampf mit den Pharisdern versetzen: das Gleichnis von den Arbeitern im Weinberg (Mt
20,11t.), das Gleichnis von dem Wucherer und den zwei Schuldnern (Lk 7,36ff.), das Gleich-
nis von den zwei verschiedenen S6hnen (Mt 21,28ft.); ein Gleichnis ist auch das Bild vom
Arzt und dem Kranken (Mk 2,17), mit dem in der Geschichte von Levi-Matthius Jesus sein
Verhalten beschreibt. Die Geschichte vom Pharisder und Zollner (Lk 18,91f.) ist schon kein
eigentliches Gleichnis, sondern eine Beispielserzéhlung, in der aber die Frage an den Horer
offen bleibt, worin denn eigentlich der Schade des Phariséers liegt. Solch eine Frage liegt liber
allen Gleichnissen Jesu: die Frage, ob man sie wohl ,,verstehe*; ob der Horer versteht, was
dies Wort fiir ihn bedeutet. Die Frage der Gleichnisse von Lukas 15 aber ist — die Freude!
Freude ist das entscheidende Wort im ersten Gleichnis (Lk 15,6.7) wie im Folgenden (Lk
15,10) und im dritten (Lk 15,23.24.32). Gott freut sich liber das Verlorene, das wiedergefun-
den wird. Werden die Phariséer sich auch freuen, wenn Jesus die Verlorenen sucht?

Dass Gott sich iliber sein Volk freut, wird schon im Alten Testament verkiindet. Gott freut sich
mit lauter jubelnder Freude, freut sich iiber die Seinen, wie ein Brautigam sich iiber seine
Braut freut (Zef 3,17; Jes 62,5).; Das waren Worte des Ausblickes, der Hoffnung auf die neue
Zeit und neue Welt, die Gott selbst schaffen wird. Wann wird es so sein, dass Gott sich seines
(Volkes freuen kann? Und gehdren auch die Verlorenen zu seinem Volk?

Schniewind - Das Gleichnis vom verlorenen Sohn. Eine Auslegung von Lukas Kapitel 15
(Vandenhoeck) 3 08.06.2021



Freut Gott sich wirklich iiber deren Riickkehr? Wird er nicht nur einen Rest, besonders Hei-
lige, aus der Menge der vielen Verlorenen aussondern und diesen Rest zum Gottesvolk er-
wihlen? Eben hierauf warten die Pharisder, auf die Aussonderung des neuen heiligen Volkes
und die AusstoBung aller Unheiligen und Irrenden.

Nun redet dies erste Gleichnis in einem Bild, das in Jesu Worten immer wiederkehrt. Hirt und
Herde ist im Alten Testament das stehende Bild fiir Gott und sein Volk. Und nicht nur im Al-
ten Testament, sondern in der ganzen f alten Welt ist diese Anschauung lebendig; ,,Hirt* ist
die Bezeichnung eines machtvollen Herrschers, der seine Herde, die auf weiter Steppe ver-
streut und bedroht ist, bewacht und leitet. In Jesu Worten wird dies Bild nicht nur durch das
Johannes-Evangelium aufgenommen (die Rede vom guten Hirten [7] Joh 10,11ff.), sondern es
wirkt mannigfach nach. Jesus spricht von den verlorenen Schafen des Hauses Israel (Mt 10,6;
15,24); er sieht das Volk misshandelt und niedergeworfen wie Schafe, die keinen Hirten ha-
ben (Mt 9,36); auch im Wort vom Sammeln und Zerstreuen (Mt 12,30), im Wort von den rei-
Benden Wolfen (Mt 7,15) lebt das gleiche Bild. Die Herde ist Gottes eigene Herde, Gott selbst
ist der Regent seines Volkes. Gott selbst wird seine zerstreute Herde sammeln, heil3t es Jes
40,11; und besonders bei Hesekiel (Hes 34) wird das Bild breit ausgefiihrt. An dieses Hese-
kiel-Kapitel erinnert unser Gleichnis sehr deutlich. ,,So spricht Gott der Herr: Siehe, ich will
mich selbst meiner Herde annechmen und sie suchen, wie ein Hirt seine Schafe sucht. Ich will
das Verlorene wieder suchen und das Verirrte wiederbringen und das Verwundete verbinden.*
(Hes 34,11.12.16.) Schon bei Hesekiel ist der Gegensatz zu Gottes Tat das Verhalten der bo-
sen Hirten Israels. Sie ,,weiden sich selbst”. ,,Der Schwachen wartet ihr nicht, die Kranken
heilet ihr nicht, das Verwundete verbindet ihr nicht, das Verirrte holet ihr nicht, das Verlorene
suchet ihr nicht* (Hes 34,2.4.) Das Bild wird auch noch anders gestaltet: Neben den schwa-
chen Schafen stehen die starken, die sich selbst mésten und die schwachen bedringen (Hes
34,171t.). Gott aber, Er der rechte Hirt, bestellt seinen Knecht David zum Hirten und Fiirsten
(Hes 34,23.24), und es bleibt im alttestamentlichen Wort ungeklért, wieso der Davidsspross,
der Messias, den gleichen Namen empfiangt, den Gott selbst tragt.

In Jesu Worten ist er, Jesus, selbst der Hirte. Er ist es nicht nur in der Bildrede von Joh 10,
sondern ebenso in dem groBen Bild des Weltgerichtes (von den Schafen und Bocken Mt
25,32f.), im Wort vom Menschensohn, der gekommen ist, zu suchen und zu retten, was verlo-
ren ist (Lk 19,10), im Wort von der ,,kleinen Herde* (Lk 12,32). Aber ebenso ist Jesu Wiirde
in all den vorhin angefiihrten Worten sichtbar: Er ist es, in dem sich das Wort von Hes 34 er-
fiillt. Allein dies wird niemals, auch nicht in Joh 10, so gesagt, dass ausdriicklich ein jeder,
auch der Widerstrebende Und Gleichgiiltige, vernehmen und verstehen miisste, dass Jesus es s
ei, dem die Wiirde des Messias eignet, die Wiirde des Konigs Gottes, der die Vollendung her-
auffiihrt. Vielmehr entscheidet sich das Verstindnis all dieser Worte daran, ob man begreift,
was hier inhaltlich gesagt wird: Wer ist der, der das Verlorene reitet, der der gute Hirte heil3t,
der das Weltgericht vollzieht, der die Misshandelten und Darniederliegenden heilt, die Zer-
streuten sammelt, der zu den Verlorenen gesandt ist? Die Frage nach der Wiirde Jesu beant-
wortet der, dem es aufgeht, was Jesu Tun, Wirken, Reden bedeutet.

Bei unserem Gleichnis liegt die Wiirde Jesu in der einfachen Tatsache beschlossen, dass er
eben dies Gleichnis, dass er alle unsere drei Gleichnisse erzédhlt! Er bildet sie, um sein eigenes
Verhalten gegeniiber den Siindern zu beschreiben, beschreibt es aber so, dass er von Gottes
Tun und von Gottes Freude redet. Gott wendet sich zu den Siindern, gerade zu den Siindern,
zu denen, auf die er den gleichen Anspruch hat wie auf die Gerechten- die sich aber Von sei-
ner Herde verloren haben. Und Gott freut sich, [8] wenn die Verlorenen wiederkehren. Von
Gottes Freude ndmlich wird in Lk 15,7 gesprochen; ,,Freude im Himmel* heif3t so viel wie
,,Freude bei Gott“.

Schniewind - Das Gleichnis vom verlorenen Sohn. Eine Auslegung von Lukas Kapitel 15
(Vandenhoeck) 4 08.06.2021



Der Name Gottes wird ehrerbietig verschwiegen; ebenso im Bekenntnis des verlorenen Soh-
nes (Lk 15,21): ,,Ich habe gesiindigt gegen den Himmel®, d.h. ,,gegen Gott*.

Umkehr zu Gott ist Freude. Wir libersetzen das Wort, das Luther mit ,,Bue tun“ wiedergibt,
durch ,,umkehren®. BuBe ist Umkehr, ist Bekehrung! Die Ubersetzung ,,Sinnesénderung* ge-
niigt nicht. Sie entspricht nicht dem Klang der Muttersprache Jesu, sondern sie stammt aus ei-
nem Missverstédndnis des betreffenden griechischen Wortes. Es geht bei der Bu3e nicht nur
um den Sinn, sondern zugleich um das ganze Tun; es geht nicht nur um den Menschen und
seinen Sinn, sondern um unser ganzes Verhalten zu Gott. Aber diese Umkehr aus der Verlo-
renheit und Gottesferne ist nicht. Qual und Angst, sondern tiber ihr sieht Gottes Freude. — Ge-
wiss, auch Jesus spricht von ,,Bufle in Sack und Asche* (Mt 11,21), er zeichnet uns die Reue
des verlorenen Sohnes. Der Schmerz iiber das Versdumte, Verdorbene — bis zu Trdnen — be-
hilt sein Recht. Wenn die Evangelien von Petri Verleugnung erzdhlen — ,,Er weinte bitterlich*
—, wenn Jesus den Frauen von Jerusalem sagt: Weinet iiber euch und iiber eure Kinder !, wenn
Lukas die grof3e Siinderin in ihren Reuetrénen zeigt: so ist das alles nicht Sentimentalitét, son-
dern bitterer Ernst. Es ist hier nicht anders um Reue und Umkehr z bestellt als in den Psalmen
und in unseren Kirchenliedern: unsere Trennung; von Gott geht an unser innerstes Herz. Aber
in dem allen vollzieht sich nicht eine Leistung der Reue, durch die wir Menschen auf Gott
einwirken, auf der; wir dann ausruhen, auf die wir stolz sein konnten. Paulus unterscheidet
einmal (2 Kor 7,10) die gottliche Traurigkeit von der Traurigkeit der Welt. Es kann auch bei
der Reue eine weltliche Traurigkeit geben, der es nur um die; Folge der Siinde, um die Enttiu-
schung der eigenen Vortrefflichkeit oder um 1 Ahnliches geht. Eine solche Traurigkeit, sagt
Paulus, fiihrt zum ewigen Tod; eine Traurigkeit aber, die nach Gottes Art ist, fithrt zur Um-
kehr und zur ewigen Rettung. Ebenso beschreibt Jesus in der Bergrede das rechte Fasten (Mt
6,161t.). Fasten ist Zeichen der Trauer, der Reue; und es kann sein, dass solches Fasten sehr
am Platze ist. Dann aber, sagt Jesus, ,,salbe dein Haupt und wasche dein Antlitz*; fast mochte
man sagen: Wasche die Trénen ab.; Deine Reue steht vor Gott, und Gott vergibt die Siinde.
Noch starker ist i das Wort: ,,Konnen Hochzeitleute fasten, solange der Brautigam bei ihnen
1st?“ (Mk 2,18.19.) Die Pharisder fasten und die Jiinger Johannes des Tédufers, und ihr Fasten
ist ein Zeichen der Entsagung und der Reue. Aber bei Jesus ist Hochzeitfreude. So wird in der
Geschichte von Zachéus ausdriicklich gesagt (Lk 19,6): Zachius ,,nahm ihn auf mit Freuden®,
— da er nun umkehrt und alles, was er gutmachen kann, wiedergutmacht; und Jesus spricht,
dass er gekommen sei, das Verlorene zu suchen (Lk 19,8-10).

Diese Freude muss das Kennzeichen der Gegenwart Jesu gewesen sein, im Gegensatz auch zu
Johannes dem Téufer (Mt 11,16ff.), mit dem sich Jesus [9] doch sonst in eins setzt (Mt 21,23-
27.32). Diese Freude, so sagen unsere Gleichnisse, ist der Widerschein der ewigen Freude
Gottes. Jesus spricht in unserm Gleichnissen Gottes Urteil, Gottes Freude denen zu, die Ohren
haben zu horen.

Werden die Pharisder horen, wie Gottes Ruf in unserem Gleichnis an sie ergeht? Gottes Ruf
heift: Freut euch mit mir. Freut euch, dass die Verlorenen meiner Herde zuriickkehren! Seid
barmherzig, wie der Vater im Himmel barmherzig ist. Das dritte unserer Gleichnisse wird da-
von reden, dass die Frommen an Gottes Freude nicht teilnehmen, die Barmherzigkeit Jesu ta-
deln und léstern, die anderen verachten und, da Gott sie ihnen gleichstellt, sie beneiden. Be-
diirfen sie wirklich, wie es hier heif3t, der Umkehr nicht?

Was heif3t das: ,,Gerechte, die der Umkehr nicht bediirfen*?

Man wird Jesu Worte ganz wortlich nehmen miissen. Die neunundneunzig Schafe haben sich
nicht verirrt. Ebenso ist im dritten Gleichnis der dltere Sohn nicht vom Vater gewichen und

Schniewind - Das Gleichnis vom verlorenen Sohn. Eine Auslegung von Lukas Kapitel 15
(Vandenhoeck) 5 08.06.2021



hat dessen Vermdgen nicht verschleudert. Ebenso der Pharisder im Gleichnis hat mehr getan
als der Wortlaut des Gesetzes forderte, und es ist ihm, anders als dem ZolIner, ein ganzer
Ernst, Gottes Gebot genau zu erfiillen (Lk 18,10ff.). Ebenso die Ersten im Gleichnis von den
Arbeitern im Weinberg: sie haben den ganzen Tag gearbeitet und des Tages Last und Hitze
getragen und sind nicht erst wie die anderen in letzter Stunde in den Dienst des Herrn getreten
(Mt 20,1ft.). Ebenso das Gleichnis von den beiden Schuldnern: der eine hat tatséchlich viel
weniger Schulden als der andere (Lk 7,411t.). Endlich das Gleichnis vom Arzt und dem Kran-
ken: ,,Die Gesunden bediirfen des Arztes nicht, sondern die Kranken; ich bin nicht gekom-
men, Gerechte zu rufen, sondern Siinder.” (Mk 2,17) Den Kranken gleichen die Verirrten, de-
ren Abweichung von Gottes Gesetz offenkundig ist, den Gesunden aber die, deren ganzes Le-
ben eben nichts anderes sucht und will als den Dienst Gottes. Eben dort (Mk 2,17) kehrt auch
der Ausdruck ,,die Gerechten* wieder und ist ebenso wortlich gemeint wie hier. Wir machen
uns gewohnlich ein falsches Bild von den Pharisdern. Es sind tatsdchlich Menschen, deren
ganzes Leben davon bewegt ist, bis ins Einzelne und bis ins Geringste hinein Gottes Willen
zu tun. ,,Man macht einen Zaun um das Gesetz*, man umgibt jedes einzelne Gebot Gottes wie
mit einer Schutzmauer noch mit vielen anderen Geboten, die dessen Erfiillung sicherstellen
sollen. Das gilt von den zehn Geboten, aber ebenso von allen anderen Anordnungen des Ge-
setzes. Dass dabei seltsame Dinge mit unterliefen, darf man nicht verspotten. Ahnliche Er-
scheinungen hat es zu allen Zeiten der christlichen Kirche gegeben. Sobald man sich um die
,,Prazisitit” der Lebenshaltung bemiiht, um einen ganzen ungeteilten Gehorsam — und sollte
das nicht unser hochstes Anliegen sein? — kommt es naturgemif dahin, dass man jede Regung
iiberwacht, die Einteilung des Tages, die Ordnung des Gebetes, die Auswahl der Speisen, und
dass man gerade auf die sogenannten ,,kleinsten* Dinge achtet, — wie etwa die Phariséer auf
das Verzehnten von Minze, Dill und Kiimmel. Alle diese ,,AuBerlichkeiten” warf ihnen Jesus
nicht vor; auch [10] ihm liegt an der Erfiillung der Gebote Gottes bis ins letzte. So nennt er
die Pharisder mit Recht und mit Ernst ,,Gerechte*.

- Wenn wir uns ein Bild der pharisdischen Frommigkeit machen wollen, tun wir gut, etwa in
den Psalmen Salomos oder im vierten Buch Esra zu lesen (beide sind uns in Kautzsch’ Apo-
kryphen und Pseudepigraphen leicht zuginglich gemacht) oder Schlatters Buch: Jochanan ben
Zakkaj, der Zeitgenosse der Apostel (1899).

Wir finden da einen Ernst des Kampfes gegen die Siinde, ja einen Ernst der Buf3e, die uns an
viele christliche Schriften erinnern, ja uns noch beschimen moégen. Und dennoch sind die Ge-
rechten mit all ihrer wirklichen Gerechtigkeit in der Gefahr, dass sie an der Freude Gottes
vorbeigehen. Dies deshalb, weil sie den Dienst Gottes am Irrenden und Verlorenen vergessen.
Die Gefahr wird hier noch nicht so drohend vor sie hingestellt wie im dritten Gleichnis.

Es wird auch in allen drei Gleichnissen nichts von der ,,Heuchelei* der Gerechten gesagt; und
Jesus straft sonst oft diese Heuchelei (Mt 6,21f.; 23,13ff. u. 6.); sie liegt darin, dass die From-
men mit all ihrer wirklichen Gerechtigkeit die Bosheit des Herzens nicht verschleiern noch
andern konnen.

Es wird in unseren Gleichnissen auch ihr Hass gegen Jesu Wort nicht entlarvt, wie etwa im
Gleichnis von den bosen Weingértnern (Mk 12,11f.). Vielmehr wirbt Jesus um seine Feinde,
die Gerechten. Werden sie ihn noch horen?

Eine Bibelarbeit wird, im Unterschied zur Predigt, die Anwendung des Bibelwortes auf uns
und unser Tun nicht bis ins Einzelne ausfithren. Doch darf die Gefahr nicht aufkommen, dass
wir das gegen uns gerichtete Wort Jesu iiberhoren. Wir wiirden es iiberhéren, wenn wir mein-
ten, es sei ja unter uns genug Erbarmen mit den Verlorenen, suchendes Nachgehen genug, viel

Schniewind - Das Gleichnis vom verlorenen Sohn. Eine Auslegung von Lukas Kapitel 15
(Vandenhoeck) 6 08.06.2021



Freude iiber jede Bekehrung, — aber es ereigneten sich nur so wenig Bekehrungen. Solches
Nachgehen ist nie am Ende. Paulus sagt einmal (R6m 13,8): ,,Bleibt niemand etwas schuldig
auller der gegenseitigen Liebe.* Das besagt: Liebe ist etwas, was wir immer schuldig bleiben,
ist eine Schuld, die nie abzutragen ist. Man mag mit groBem Ernst fragen, ob unter uns auch
nur der dullere Dienst des suchenden Nachgehens so geiibt wird, wie Gott es von uns erwartet.
Ist in fritheren Geschlechtern der christlichen Gemeinde das, was wir Einzelseelsorge nennen,
nicht viel eifriger geiibt worden? Wire, wenn die Pfarrbezirke zu gro3 werden oder andere
Arbeit sich vordréingt, es nicht das selbstverstindliche Ergebnis lebendiger Verkiindigung,
dass viele Laien neben den Pfarrern das Amt suchenden Dienstes iiberndhmen? Vielleicht ha-
ben wir den anderen, den wir zu suchen vorgeben, noch gar nicht in seiner eigentlichen Not
gesucht. Vielleicht sprechen wir noch nicht einmal seine Sprache, wo doch jeder Missionar
selbst die Sprache des geringsten Volkes lernt. Geschweige, dass das entscheidende Wort un-
serer Gleichnisse T. unter uns lebendig wére, das Wort von der Freude Gottes.

Jesu Wort ist Evangelium, Freudenbotschaft Alle die furchtbaren Worte vom Gericht und von
der Holle, die Jesus spricht, sind eingebettet in sein Evangelium. [11] Das Urteil des Gerichts
und des Todes ist hineingenommen in das Wort des Freispruchs und der Seligpreisung. Der
BuBiruf ist Freudenwort, denn Gott freut sich iiber die Riickkehr des Verlorenen. Der Buf3ruf
ist Freudenwort, weil der hier spricht, der in Person der Friede, die Freude, das Evangelium,
die Gerechtigkeit, die Versohnung ist. Vielleicht horen wir aus den Worten Jesu zunéchst im-
mer nur die Drohung heraus? Vielleicht mit gutem Grund, weil nur die Armen, nur die den
Kindern gleichen, den Zuspruch des Himmelreichs empfangen. Es gélte ja nur einzugestehen,
dass wir vor Gott tatsdchlich so sind wie die Bettler, wie die hilflosen Kinder.

Aber Jesu Jiinger waren ebenso wenig willig, dies einzugestehen, wie Jesu Feinde, die Phari-
sder. Alle Erzdhlungen der Evangelien zeigen uns das.

Sobald wir aber unsere Armut und Hilflosigkeit vergessen, sind wir wieder genotigt, ganz wie
die Pharisder, es mit unserer eigenen Frommigkeit zu versuchen, auf sie zu vertrauen und un-
sere eigene Gerechtigkeit an der Unwiirdigkeit der anderen zu messen — davon wird spiter
noch zu reden sein (S.39f1.).

Aber damit entschwindet uns auch die Freude Gottes, und darum gibt es so viel freudloses,
kraftloses, unbarmherziges Christentum. Ja, man kann sich in christlichen Werken verzehren,
auch im Dienst des Erbarmens und der Liebe; aber noch indem wir eben dies tun, was die
Phariséer versdumten, bleiben wir ihrer Art dhnlich. Wir tun Gottes Dienst, ja den Dienst an
den Verlorenen, aber es bleibt ein freudloses Tun. Von dieser Gefahr redet schon der Romer-
brief (R6m 12,8): ,,Ubt jemand Barmherzigkeit, so tue er es mit Lust.“ Das heifit: Wem es als
Gottes Gnadengabe geschenkt ist, Erbarmen zu iiben, der wahrt die Geistesgabe dann nur
recht, wenn sein Erbarmen voll Freude und Freundlichkeit ist. Ein Schriftstiick der alten Kir-
che, der Barnabas-Brief, sagt (Barn 1,6): Liebe in Frohlichkeit und Frohlocken ist der Erweis
gerechter Werke.

Es ist gewiss ganz unmdglich, solche Freude zu fordern. Aber Jesus wird uns beschrieben,
wie er sich verzehrt in Arbeit und Kampf und wie ihn alle verlassen; er aber spricht den Sei-
nen als sein Abschiedswort zu: Ich habe zu euch geredet, dass meine Freude in euch sei und
eure Freude vollkommen werde (Joh 15,11). Er spricht seine eigene Freude den Freudlosen
zu; seinen Jiingern, die ohne ihn in der Welt hilflos und zu seinem Dienst unfruchtbar sind.
Ebenso weil} die erste Gemeinde, dass immerwihrende Freude Frucht des Heiligen Geistes
ist, etwas schlechthin Wunderbares, das aus der Gegenwart des Gottes stammt, der in Christus
die Welt mit sich versohnte (Gal 5,22; Rom 14,17; 1Thess 5,16.18).

Schniewind - Das Gleichnis vom verlorenen Sohn. Eine Auslegung von Lukas Kapitel 15
(Vandenhoeck) 7 08.06.2021



Die Erklarung unseres Gleichnisses muss nach zwei Seiten ergédnzt werden.

Zunichst: Unser Gleichnis kehrt in etwas verdnderter Form Mt 18,12-14 wieder. Die For-
mung beider Gleichnisse ist so verschieden, dass man schwer denken mag, der eine Evange-
list habe das Gleichnis vom anderen schriftstellerisch {ibernommen oder auch, dass sie beide
es aus einer gemeinsamen Quellenschrift abgeschrieben und je nachdem umgewandelt hatten.
[12] Wahrscheinlich ist es miiflig, dariiber zu streiten, welche von den beiden Formen die ur-
spriingliche ist. Die Worte Jesu sind zunichst miindlich iiberliefert und dabei mannigfach ver-
schieden geformt werden. Die Gestalt des Gleichnisses weist sowohl bei Matthidus wie bei
Lukas in die paldstinische Urgemeinde zuriick, und in beiden Gestalten trégt es die Ziige der
Verkiindigung Jesu wie sie uns einhellig iiberliefert ist. Im Matthdus-Evangelium ist das
Gleichnis in eine Reihe von Jiingerspriichen eingefiigt. Es wird mit dem Spruch gedeutet:
,,Vor eurem Vater im Himmel ist es nicht der Wille, dass eins dieser Kleinen umkomme.
Gottes Wille und Ratschluss, der ,,vor ihm* besteht und gilt, ist nimmermehr, dass auch nur
das Geringste ihm verloren geht, was thm gehort. Ebendies sagte auch unser Gleichnis bei Lu-
kas; aber die Mahnung galt dort den Pharisédern, wihrend sie sich bei Matthdus an den Kreis
der Jiinger wendet. Doch Jesu Kampf gegen die Pharisder wird uns durchweg in den Evange-
lien nur deswegen geschildert, weil die Gemeinde hier ihr eigenes Bild und ihre eigene Gefahr
erkennt. Der Ruf der Freude aber, mit dem unser Lukas-Text ausklang, fehlt auch bei Mat-
thius nicht, ja er wird durch ein ausdriickliches Amen (Mt 18,13) noch verstérkt: ,,Wahrlich
ja*, Gott freut sich noch mehr liber das wiedergefundene Verlorene als iiber die, die ihm treu
blieben. Verachtet das Verlorene nicht!

Zweitens ist zum Grundsétzlichen der Auslegung noch eine Bemerkung nachzuholen, die
auch fiir die beiden nichsten Gleichnisse gilt.

Man darf die Gleichnisse Jesu nicht allegorisieren, d. h. man darf nicht Zug um Zug jede Ein-
zelheit des Bildes in die Wirklichkeit des Tuns und Kampfes Jesu iibersetzen. Dass dies in un-
serem Gleichnis nicht geht, zeigt sich schon darin, dass das Verlorene hier wie eine geringe
Ausnahme erscheint gegeniiber den vielen, die keiner Umkehr bediirfen. Aber die Wirklich-
keit hat doch so ausgesehen, dass die gro3e Menge des Volkes, die Jesu folgt, eben zu den
,»Verlorenen* gehort, wie denn im pharisdischen Sprachgebrauch ,,das Landvolk®, d. h. die
grofle Masse, der Scheltname fiir die Ungebildeten wird, die das Gesetz nicht kennen und
nicht halten. Der Unterschied zwischen Gleichnis und Wirklichkeit zeigt sich auch darin, dass
zwel ganz verschiedene Ziige des Gleichnisses sich auf Jesu Pharisderkampf beziehen, sowohl
das Bild der Neunundneunzig, die sich nicht verirrten (Lk 15,7), wie (Lk 15,6) der Ruf zur
Mitfreude.

- Man mag fragen, ob die Erinnerung an das stindige Bild von Hirt und Herde wirklich unser
Gleichnis so stark bestimmt, wie wir es darstellten. Kommt hier nicht ein allegorischer Zug in
die Gleichnisdeutung?

Aber man hat seit langem beobachtet, dass Jesu Gleichnisse weithin auf solchen ,,stehenden
Bildern* beruhen, die jedem Horer bekannt waren. Und beim ndheren Zusehen hat sich ge-

zeigt, dass diese stehenden Ziige stets ins Alte Testament zuriickweisen und immer das Ge-
heimnis der Messianitdt Jesu enthalten.

Dies Geheimnis waltet auch {iber unserem Gleichnis und iiber allen drei Gleichnissen unseres
Kapitels: sie sind die Spiegelung dessen, was Jesu Wirken und Tun war. Freude ist das Kenn-
zeichen Jesu, [13] das ihn von den Pharisdern und vom Taufer unterscheidet. Diese Freude ist

Schniewind - Das Gleichnis vom verlorenen Sohn. Eine Auslegung von Lukas Kapitel 15
(Vandenhoeck) 8 08.06.2021



nicht eine neue Stimmung des menschlichen Gefiihls, sondern sie bedeutet die Nahe und Ge-
genwart Gottes, die Zeit der vollkommenen Vergebung, die messianische Zeit, die Zeit des
Festmahles, die Zeit der Hochzeitsfreude.

Das néchste kleine Gleichnis, bei Lukas allein liberliefert, nimmt den entscheidenden Zug des
ersten Gleichnisses wieder auf.

3.Lk 15,8-10

Oder welche Frau, die zehn Drachmen hat, ziindet nicht, wenn sie Eine Drachme verliert,
ein Licht an und fegt das Haus und sucht mit Sorgfalt, bis sie sie findet? Und wenn sie die
Drachme gefunden hat, ruft sie ihre Freundinnen und Nachbarinnen zusammen und
spricht: Freuet euch mit mir, denn ich habe meine Drachme gefunden, die ich verloren
hatte. So auch, sage ich euch, wird Freude sein vor den Engeln Gottes iiber Einen Siinder,
der umkehrt.

Unser Gleichnis hat das gleiche Schlusswort, den gleichen Kehrreim wie das vorhergehende
(Lk 15,10, vgl. Lk 15,7): ,,Es wird Freude sein iiber Einen Siinder, der umkehrt.* Doch wird
das Wort ein wenig abgewandelt. Es fehlt, dass der Eine Umkehrende mit den vielen anderen
verglichen wird; naturgemif3, denn dieser Vergleich passt zum Bild von Hirt und Herde, nicht
aber zu unserem Gleichnis. Auch heif3t es hier nicht: Freude wird sein ,,im Himmel*, Freude
bei Gott; sondern: Freude wird ,,vor den Engeln* Gottes sein.

Vielleicht ist auch dies nur eine ehrerbietige Umschreibung fiir den Namen Gottes selbst. Gott
ist der Herr der unendlichen Engelheere, alle Gewalten des Himmels dienen ihm. Vielleicht
ist aber auch ganz wortlich gemeint, dass die unendlichen Scharen der Engel dem zuschauen,
was hier auf Erden geschieht.

Dieser Gedanke wird im Kolosserbrief und in der Offenbarung Johannis entfaltet. Er ist im
Epheserbrief (Eph 3,10) einmal so geformt: ,,Jetzt wird den Herrschern und Machthabern un-
ter den Himmlischen durch die Gemeinde die vielféltige Weisheit Gottes kund.* Die Erde ist
gleichsam das Schlachtfeld, auf dem der Kampf Gottes gegen seine Feinde ausgefochten
wird. Die Erde ist der Platz, an dem der Satan besiegt wird, und alle kosmischen Gewalten
schauen dem zu. Die Engelméachte werden als die Herrscher und Regierer der Natur gedacht;
alle Sternenheere, alle Gewalten des Wassers, des Feuers und der Luft werden wie personli-
che Wesen vorgestellt, als Engelméachte. Die Offenbarung Johannis gibt erhabene Gemalde
von diesen Miachten um Gottes Thron, die auf die kleine Erde herabschauen und auf die arme
verfolgte Gemeinde. Hier aber in Jesu Gleichnis achten Gottes Engel auf den einzelnen um-
kehrenden Siinder; &hnlich heif3t es bei Matthius (Mt 18,10), dass noch iiber dem Geringsten
und Kleinsten in Gottes Gemeinde die Engel wachen. — Die erste Christengemeinde war sich
wohl bewusst, dass sie mit solchen Worten etwas Unerhortes sagte. Wir sehen noch im Kolos-
serbrief, mit welcher Angst man vor den Engeln, den Méchten der unsichtbaren Welt, bangte,
im [14] Drohen des Verhédngnisses, in den unwandelbaren Ordnungen geheimer, sorgfiltig zu
beachtender Gesetze. Es gibt manche® Erscheinungen in der Gegenwart, die bis ins Kleinste
an das erinnern, was in der kolossischen Gemeinde gesagt und geglaubt wurde. Christus aber
ist starker als alle Gewalten der Natur- und der Geisterwelt. Wir wissen vom gesamten Juden-
tum und Griechentum, dass astrologischer Glaube und jede Art scheuen Aberglaubens die Ge-
miiter erfiillte und das Handeln bestimmte. Es ist heute nicht anders; und je mehr der Chris-
tus-Glaube verachtet und verspottet wird, um so starker ist die Angst vor allen Méachten der
Natur und das Bewusstsein unserer Verlorenheit in der unendlichen Welt. Denn wir wissen

Schniewind - Das Gleichnis vom verlorenen Sohn. Eine Auslegung von Lukas Kapitel 15
(Vandenhoeck) 9 08.06.2021



alle mit gutem Grund um dunkle anklagende Méchte, die uns den Weg zu Gottes Thron ver-
bieten wollen.

Christus aber sagt uns zu, dass Gottes Engel sich iiber jeden umkehrenden Siinder freuen: Es
,wird Freude sein* bei den Engeln Gottes; Freude entsteht, immer neu, so oft ein Siinder zu
Gott umkehrt. Ahnlich klingt das groBe Lied Rémer: Dass weder Tod noch Leben; weder En-
gel noch Méchte, weder Gegenwartiges noch Kiinftiges, noch Gewalten uns von der Liebe
Gottes zu scheiden vermdgen, die in Christus Jesus ist, unserem Herrn (Rom 8,38.39).

Das Wesentliche unserer Geschichte ist aber nicht, was sie vom ersten Gleichnis unterschei-
det, sondern das, worin sie beide iibereinstimmen. Die Ubereinstimmung liegt schon darin,
dass sie zusammen ein Doppelgleichnis bilden. Solche Doppelgleichnisse sollen etwas beson-
ders Wichtiges einschérfen. Dabei ist es gleichgiiltig, ob erst die Evangelisten zwei dhnliche
Gleichnisse zusammenstellen oder ob die Doppelung von Anfang an besteht. Das Gleichnis
vom Senfkorn ist bei Markus und Lukas selbstdndig und steht nur bei Matthiaus (Mt 13,31-35)
mit dem vom Sauerteig zusammen. Andererseits sind uns die Gleichnisse von Turmbau und
Kriegfiihren (Lk 14,28-33), von Schatz und Perle (Mt 13,44-46), auch das vom geteilten
Reich und Haus (Mk 3,24-25) von vornherein als Paare iiberliefert. Bei unseren Gleichnissen
kann man fragen, ob sie urspriinglich eine Doppelung waren, wie hier bei Lukas, aus der dann
Matthdus (Mt 18,12-14) das Gleichnis vom verlorenen Schaf losgelost hitte; oder ob erst un-
ser Evangelist die beiden Geschichten in bewusster Absicht zusammengefiigt hat. Mit dieser
Absicht hitte er dann ein wesentliches Stiick der Verkiindigung Jesu verstanden; ,,Freude ist
bei Gott iiber einen einzigen Siinder, der umkehrt, Gott ,,will nichts, was sein ist, missen‘?:
damit wird (wir sahen es !) umschrieben, was in Jesu Wort und Tat gegeben ist.

Hierin aber stehen unsere zwei Gleichnisse mit dem dritten zusammen.

Und unsere kleine Geschichte hat die besondere Bedeutung, dass hier das Wort von Gottes
Freude und von unserer Mitfreude ganz fiir [15] sich allein verkiindet wird, ohne dass von de-
nen, die bei Gottes Freude abseits bleiben, ausdriicklich geredet wiirde. Dann stinde es mit
unserer Geschichte dhnlich wie mit dem Gleichnis von der selbstwachsenden Saat (Mk 4,26-
29). Es sagt nur eins: dass Gottes Wort und Reich der Saat und Ernte gleicht; diese Wahrheit
wird dann in den zwei dhnlichen Gleichnissen vom vierfachen Acker und vom Unkraut nach
verschiedenen Seiten weiter entfaltet. Ahnlich sagt unser Gleichnis das Eine Entscheidende,
was im ersten und dritten Gleichnis entfaltet wird.

In einem wichtigen Stiick aber gehdren die beiden ersten Erzdhlungen unseres Kapitels zu-
sammen, auch gegen das dritte Gleichnis. Beide verkiinden sie ausdriicklich: Gott sucht uns
Menschen. Dies wird, wenn wir recht sehen, in der ganzen Bibel nur in unseren Gleichnissen
gesagt!

,»Suchet mich, so werdet ihr leben®, spricht das Alte Testament (Amos 5,4.6), und: ,,So ihr
mich von ganzem Herzen suchen werdet, so will ich mich von euch finden lassen® (Jer
29,13); dass aber Gott selbst seine verlorenen Schafe suchen wird, das wurde bei Hesekiel als
Verheiung gesagt (Hes 34,11.12.16), und diese Verheiflung stand deutlich hinter unserem
ersten Gleichnis.

2 Herr, du willst nichts, was dein ist, missen.

Drum will dein Herz auch jedermann

ohn Unterschied geholfen wissen...

(H. K. v. Gersdorf, Gesangbuch der Briidergemeinde 1927, Lied 402, 2.).

Schniewind - Das Gleichnis vom verlorenen Sohn. Eine Auslegung von Lukas Kapitel 15
(Vandenhoeck) 10 08.06.2021



In unserer zweiten Geschichte aber wird diese suchende Miihe Gottes in einem Bild beschrie-
ben, das fast beschimend wirken konnte. So wie eine arme Frau nach ihrem geringen Geld-
stiick sucht — eine Drachme ist etwa einen Goldfranken wert -, so miiht sich Gott und sucht
das Verlorene, das doch ihm gehort und das ihm nicht entfliehen kann. Jesus hat wiederholt
Bilder gewahlt, die den Horer zunichst befremden und dadurch seine Aufmerksamkeit erre-
gen sollen, so etwa im Gleichnis vom ungerechten Haushalter und von der bittenden Witwe.
Vielleicht gehort auch unser Gleichnis zu dieser Art der Bildrede. Das Lukas-Evangelium ver-
weilt gern bei den Geringen und Armen, erzéhlt oft von Frauen — Frauen gehorten damals zu
den Geringen und Verachteten; und eben aus diesem Kreis der Armen und Geringen wird das
Bild genommen — fiir Gott selbst!

Moglicherweise ist unser Gleichnis noch durch einen anderen Gedanken bestimmt. Bilder von
Gold und Wert kehren in den Gleichnissen und Spriichen Jesu wieder. Die Worte vom Schatz
im Himmel gehoren hierher und das Gleichnis von den anvertrauten Goldpfunden; in den
Gleichnissen vom Schalksknecht, in dem vom Wucherer und den zwei Schuldnern, vor allem
aber in den Gleichnissen vom Schatz im Acker und von der kostbaren Perle geht es immer um
das, was wir einen ,,Wert* nennen. Hierbei diirfen wir nicht in unserem etwas abgeblassten
Sprachgebrauch denken, mit dem wir etwa von ,,geistigen Werten®, geistigen Giitern reden.
Vielmehr sind Jesu Worte ganz unmittelbar auf die Wirklichkeit bezogen: Was Gott uns
schenkt, ist ein Schatz iiber alle Schitze; was er uns anvertraut, ist mehr als alle irdischen Gii-
ter und Besitztiimer; dies aber deshalb, weil er uns so ,,wert* hélt. Vor Gott ist noch der Ge-
ringste wie ein Wert, den er sucht, ja, er setzt alles daran, ihn zu finden! Auch der Geringste
ist fiir Gott noch ein Besitz, den er nicht missen will, um den er Arbeit und Sorge des Suchens
aufwendet [16] und tiber den der ganze Himmel sich freut, wenn er neu gefunden wird. Wir
pflegen vom ,,unendlichen Wert jeder einzelnen Menschenseele* zu reden. Dies gro3e Wort
ist doch nicht grof3 genug, zu beschreiben, was Jesus sagt Und tut. Es geht nicht um ein Ewi-
ges im Menschen, das unendlich wertvoll wire, eben seine Seele; sondern der ganze Mensch,
gerade noch der verirrte, der ,,seine Seele verloren hat“, der sein eigentliches Leben, das Le-
ben mit Gott, verloren hat, ist vor Gott ,,wert gehalten®; so sehr, dass Gott seinen Sohn in die
Welt gesandt hat, das Verlorene zu suchen. — Auch davon reden wir, wohl im unmittelbaren
Anschluss an unser Gleichnis, dass jedem Menschen das Ebenbild Gottes aufgedriickt sei wie
die Pragung einem Geldstiick und dass dies Ebenbild unverwischt bleibe, auch wenn die
Miinze abgenutzt und beschmutzt wird. Aber dieser Gedanke wird so in der Bibel nirgends
ausgesprochen. Das Ebenbild Gottes ist allein Christus, und ,,in ihm*, von ihm umschlossen,
von ihm gehalten, werden die Seinen ,,neue Kreatur, neue Menschen Gottes. Und so redete
denn auch unser Gleichnis von Christi Tat, da es den suchenden Gott preist.

Von Christi Tat her war unser Gleichnis gesprochen wie das erste; ebenso ist auch das letzte,
beriihmteste Bild gestaltet, das Gleichnis vom verlorenen Sohn.

4.1k 15,11-24

Er sprach aber: Ein Mensch hatte zwei Sohne. Und der jiingste von ihnen sprach zu dem
Vater: Vater, gib mir den Teil des Vermaogens, der mir zufillt. Er aber verteilte ihnen das
Gut. Und nach wenigen Tagen sammelte der jiingere Sohn alles zusammen und zog in ein
fernes Land, und dort vergeudete er sein Vermaogen in einem liederlichen Leben. Als er
nun alles verbraucht hatte, kam es in jenem Land zu einer schweren Hungersnot, und er
sing an, Mangel zu leiden. Und er ging hin und hdngte sich an einen von den Biirgern je-
nes Landes, und der schickte ihn auf seine Felder, Schweine zu hiiten. Und er begehrte,
seinen Bauch mit den Schoten zu fiillen, welche die Schweine frafien; und niemand gab sie
ihm. Er ging aber in sich und sprach: Wie viele Tageléhner meines Vaters haben Uberfluss

Schniewind - Das Gleichnis vom verlorenen Sohn. Eine Auslegung von Lukas Kapitel 15
(Vandenhoeck) 11 08.06.2021



an Brot, ich aber komme hier im Hunger um. Ich will mich aufmachen und zu meinem Va-
ter gehen und zu ihm sagen: Vater, ich habe gesiindigt gegen den Himmel und vor dir, ich
bin nicht mehr wert, dein Sohn genannt zu werden; halte mich wie einen deiner Tageloh-
ner! Und er machte sich auf und ging zu seinem Vater.

Aber als er noch fern war, sah ihn sein Vater, und es jammerte ihn, und er lief hin und siel
ithm um den Hals und kiisste ihn. Der Sohn aber sprach zu ihm: Vater, ich habe gesiindigt
gegen den Himmel und vor dir, ich bin nicht mehr wert, dein Sohn genannt zu werden. Der
Vater aber sprach zu seinen Knechten: Bringt schnell das beste Gewand her und zieht es
ihm an, steckt ihm einen Ring an seine Hand und legt ihm Sandalen an die Fiifie, und
bringt das gemdistete Kalb, schlachtet es und lasst uns essen und frohlich sein! Denn dieser
mein Sohn war tot und ist wieder lebendig geworden, er war verloren und ist gefunden wor-
den. Und sie singen an, frohlich zu sein. [17]

Man hat unser Gleichnis mit Recht das Gleichnis von den zwei verlorenen S6hnen genannt.
Denn in der Tat, die Frage an den élteren Bruder (Lk 15,31.32) ist der eigentliche Hohepunkt
des Gleichnisses. Er, der immer beim Vater blieb, hat sich dennoch schon lange vom Vater
getrennt. Wird jetzt der Riss offenkundig und unheilbar? Auf diese wichtige zweite Hilfte un-
seres Gleichnisses wurden wir schon durch den Eingang unseres Kapitels und durch das
Gleichnis vom verlorenen Schaf vorbereitet. Wir sahen dort, dass die Frage des Kapitels an
die Frommen gerichtet ist; in unserer Geschichte wird diese Frage ganz offen gestellt. Und
das Gleichnis kann, da es sein Bild aus den menschlichen Beziehungen nimmt, deutlicher sein
als die beiden vorhergehenden, die aus anderem Bildkreis stammen.

Dennoch behandeln wir zunichst die erste Hilfte des Gleichnisses fiir sich. Sie ist eine in sich
geschlossene Geschichte. Das Wort von Gottes Freude, uns aus den ersten Gleichnissen ver-
traut, klingt hier mit starkstem Klang (Lk 15,22-24): die Freude ist eins mit dem Erbarmen,
mit der tiefsten Erschiitterung des Herzens. Es jammert Gott (Lk 15,20), es bricht ihm das
Herz, da der Verirrte umkehrt.

Unser Gleichnis hebt ganz neu an: ,,Er sprach aber.* Dies klingt so, als ob unser Gleichnis zu-
nédchst fiir sich iiberliefert war und nur, weil es den beiden ersten so nahe verwandst ist, hier
angefligt wird. Wir sahen ja schon beides: Unser Gleichnis unterscheidet sich von den vorher-
gehenden darin, dass hier von der suchenden Miihe Gottes nichts erzéhlt wird; es gehort den-
noch mit thnen zusammen im Wort von der Freude Gottes, von der Stinderliebe Jesu, von der
Herzlosigkeit der Frommen.

Gott wird im Bilde eines Vaters beschrieben. Das ist mehr als Bild. ,,Vater im Himmel* ist
der Name, unter dem schon Jesu Zeitgenossen von Gott sprechen. Es ist nicht an dem, dass
Jesus als erster von der Gotteskindschaft der Menschen geredet hitte. Schon das Alte Testa-
ment weil}, dass Gott der Vater wie des ganzen Volkes so auch jedes Einzelnen ist. Und dies
Wissen war zur Zeit Jesu unverloren, wie die Apokryphen des Alten Testaments zeigen. Jesus
redet auch seine Horer in der Bergpredigt (bes. Mt 5,9.16.45.48) darauf an, dass sie alle ver-
stehen, was Gotteskindschaft sei. Aber eben das ist die Frage, wie die Gotteskindschaft sich
erweist; es ist die Frage der Bergrede und auch die Frage unseres Gleichnisses in seinen bei-
den Teilen.

Dennoch bleibt der Vater unseres Gleichnisses ein irdischer Vater; und das Bild des Lebens
auf dem Bauernhof wird in Lk 15,23 (das gemaéstete Kalb), ebenso dann in Lk 15,25 (der Rei-
gen) und Lk 15,29 (das Fest der Freunde) lebhaft gezeichnet. So spricht denn auch der Sohn

Schniewind - Das Gleichnis vom verlorenen Sohn. Eine Auslegung von Lukas Kapitel 15
(Vandenhoeck) 12 08.06.2021



(Lk 15,18.21): Ich habe gesilindigt gegen den Himmel und vor dir. ,,Der Himmel* ist ehrerbie-
tige Umschreibung fiir Gott. Der Sohn hat gegen Gott gesiindigt und gegen seinen alten Vater.

Es gilt also, in der Nacherzdhlung unseres Gleichnisses die Ziige nicht zu iibersehen, die nur
in das Bild des irdischen Geschehens gehoren; aber umgekehrt darf nicht vergessen werden,
dass alle Schilderungen wie ein [18] Transparent sind, das erst, wenn das Licht dahinter ge-
stellt wird, sein Bild zeigt: Nur von der eigentlich gemeinten Sache her, nur von der Gottesbe-
ziehung her will alles, was das Gleichnis erzihlt, verstanden sein.

Dabei ist das Bild, das wir vom Leben des jlingsten Sohnes bekommen, ein Bild der Gottes-
ferne schon in sich, ohne dass hier etwas ein ,,Gleichnis® wére. Der Sohn hat mit seinem Le-
ben (Lk 15,18. 21) ,,gegen den Himmel“, d. h. gegen Gott, gesiindigt. Unsere Ausgaben der
Luther-Bibel erinnern dabei mit Recht an Ps 51,6: ,,An Dir allein habe ich gesiindigt und iibel
vor Dir getan, auf dass Du recht behaltest mit Deinen Worten.* Hinter jeder Siinde, durch die
andere Menschen gekréinkt, geschddigt werden, steht als eigentliche Siinde die Siinde gegen
Gott. Der Sohn hat ,,vor seinem Vater* (Lk 15,18.21) gesiindigt, er hat Unrecht gegen seinen
Vater getan; aber hinter dieser Siinde steht die Siinde ,,gegen den Himmel*, die Siinde gegen
Gott. Luther hat es uns schon in der Erklarung der zehn Gebote eingeprégt, dass die Erfiillung
jedes einzelnen Gebotes mit der Erfiillung des ersten Gebotes gegeben ist: ,,Wir sollen Gott
fiirchten und lieben, dass wir*... Wer wirklich Gott von ganzem Herzen flirchtete und liebte,
der wiirde alle ithm anvertrauten Menschen und alle Beziehungen, wie sie in den zehn Gebo-
ten umschrieben sind, mit Gottes Augen ansehen. Tiéten wir das nur! Aber mit der Ubertre-
tung des ersten Gebotes, mit der Gleichgiiltigkeit und Feindschaft gegen Gott, ist dann auch
aller Schade und alles Verderben in die Beziechungen zwischen uns Menschen hineingekom-
men. Luther sagt, dass rechte Bue und Umkehr eben an diesem Psalmwort anhebe: An Dir
allein habe ich gesiindigt. Die Siinde gegen Gott und sein Gebot ist die eigentliche Siinde, al-
les Verderben unter den Menschen ist nur die Folge.

Von da aus ist es auch verstdndlich, dass die Bibel in allen Schilderungen menschlicher Bos-
heit sehr zurilickhaltend ist, gerade auch unser Gleichnis; dabei ist es in den Evangelien die
ausfiihrlichste Schilderung dieser Art. Jesus spricht vom bdsen Herzen und von den Taten, die
aus dieser Bosheit entstehen (Mk 7,20-23; Mt 5,211f.); aber er malt nichts aus. Er schildert
den Selbstwiderspruch der Pharisder: Frommigkeit nach au3en hin, die dennoch das verkehrte
Herz nicht &ndern kann (Mt 23,23-28); aber er malt nirgend aus, wie tief hinab solch ein Le-
ben der-Gottesfeindschaft fiihrt.

Das weil} jeder selbst. Nicht anders steht es mit den Briefen des Neuen Testamentes. Alles
Entscheidende wird mit schneidender Schirfe gesagt, aber nirgend wird das Bose ausgemalt.
— In unserem Gleichnis sind (wie abermals die Luther-Bibel zeigt) wichtige Ziige den Sprii-
chen Salomos entnommen.

Lk 15,13.30 erinnern an Spr 29,3: Wer Weisheit liebt, erfreut seinen Vater; wer aber mit Hu-
ren umgeht, kommt um sein Gut; Lk 15,16 klingt wie Spr 23,21: Die Sadufer und Schlemmer
verarmen, und ein Schlifer muss zerrissene Kleider tragen. Uberhaupt klingt die Lebensweis-
heit der Spriiche mannigfaltig im Neuen Testamente nach (vgl. z. B. Rom 12,16-20; Heb
12,5f.). Was zur Weisheit des Sprichwortes geworden ist, wird in das Evangelium Gottes hin-
aufgenommen, der menschliche Schuld, menschliches [19] Leid mit Erbarmen (Lk 15,20!)
sieht und dem Umkehrenden die Schuld vergibt.

Schniewind - Das Gleichnis vom verlorenen Sohn. Eine Auslegung von Lukas Kapitel 15
(Vandenhoeck) 13 08.06.2021



Es liegt also eine Doppelaufgabe vor uns. Einerseits ist unser Gleichnis wirklich Gleichnis,
ein Transparent dessen, was zwischen Mensch und Gott geschieht; andererseits &hnelt es den-
jenigen Gleichnissen Jesu, die man als ,,Beispielserzihlungen® bezeichnet, den Gleichnissen
vom barmherzigen Samariter, vom Pharisder und Z6llner, vom térichten Reichen, vom rei-
chen Mann und armen Lazarus. Wie dort, so wird auch hier ein Verhalten im menschlichen
Alltag beschrieben, das eine ganz bestimmte Stellung zu Gott auspréigt. Daneben aber bleibt,
wie gesagt, in unserem Gleichnis alles irdische Geschehen ein Bild fiir Gottes Tun, fiir die
Riickkehr des Siinders zu Gott.

Beides will bei der Besprechung des Gleichnisses beachtet sein.

Es ist nicht zufillig, dass die Ubertretung des vierten Gebotes der Ansatz alles anderen Verge-
hens und Unbheils ist. Nach richtiger Zahlung ist das Gebot, die Eltern zu ehren, das fiinfte Ge-
bot; und vielleicht sollen die so gezédhlten ersten fiinf Gebote die erste Tafel des Dekalogs bil-
den. Dann wiirde das Gebot, die Eltern zu ehren, mit den Geboten zusammengehoren, die sich
unmittelbar auf Gott beziehen. Luther hat immer wieder gesagt, dass Gott im vierten Gebot
den Eltern an seiner eigenen Wiirde Anteil gebe. Ahnliches steht in der Tat im Neuen Testa-
ment, sowohl an Stellen, die von der Gottesferne reden (Rom 1,30; 2 Tim 3,2), wie in Gebot
und VerheiBung des Neuen (Lk 1,17; Kol 3,20. 21; Eph 6,1-4), das Gott wirkt.

Das Verlangen des jiingeren Sohnes, ihm sein Vermogen auszuzahlen, ist nach unserem eige-
nen und noch mehr nach dem damaligen Empfinden unehrerbietig und ein Bruch der Liebe
und Treue. Es sollte so sein, wie es der Vater zum Alteren sagt (Lk 15,31): Mein Kind, du bist
alle Zeit bei mir, und alles, was mein ist, ist dein. Aber es scheint, dass das Verlangen des jiin-
geren Sohnes sogar gegen das damals giiltige Recht verstdft. Doch der Vater gibt nach. — Und
hier konnte ein Unterschied bestehen zwischen Bild und Sache.

In der Sache, die eigentlich gemeint ist, in unserem Verhalten gegen Gott, geht es so zu, wie
es hier beschrieben wird. Gott gibt dem unbilligen Verlangen des Menschen nach Freiheit
Raum. Er ldsst die Menschen ihre eigenen Wege gehen (Apg 14,16f.; 17,29f)); er, lasst zu,
dass sie seine Offenbarung in das Gegenteil verkehren, und er st6f3t sie dann hinein eben in
diese Ferne, zu der sie sich entschieden haben, er straft Stinde mit Stinde (R6m 1,18-32).

Und dann wartet Gott zu, ist langmiitig und geduldig: ob die Abgefallenen wieder nach ihm
fragen und ihn suchen mochten (Apg 17,26-28; Rom 2,4; 3,25f.; 2 Petr 3,9.15 u.v.a.). Im
Bilde, d.h. im Laufe der Gleichniserzdhlung, konnte es ausfallen, dass der Vater den Sohn
ohne weiteres nachgibt. Das stinde im Widerspruch sowohl zu den ausdriicklichen Weisun-
gen des A.T.s (etwa 1 Sam 2,12-36) und besonders eben der Spriiche Salomos, an die wir vor-
hin erinnert wurden (13,1.24; 19,18; 29,17) wie zu den Ordnungen des N.T.s (Mk 7,10-13;
Eph 6,1-4; Heb 12,7-9). Aber es ist [20] in den Gleichnissen Jesu oft so, dass Bild und Sache
auseinanderfallen: Im Gleichnis wird etwas geschildert, das im Alltagsleben hochst unwahr-
scheinlich wiére. So das Verhalten des Bauern, der den grofiten Teil des ausgesédten Samens
verkommen ldsst (Mk 4,4-7); aber Gott 14sst sein Wort vergeblich aussden. Oder das Verhal-
ten des bosen Knechtes, dem die ungeheure Schuld erlassen wird und der dennoch seinen Mit-
knecht um eine Kleinigkeit ins Gefangnis bringt (Mt 18,28ff.); aber so sind wir mit unserem
Néchsten. Oder das Gleichnis vom Balken im Auge — hat man je einen Menschen mit sol-
chem Balken gesehen? Aber Jesus gestaltet diese Gleichnisse absichtlich so, weil unser Ver-
halten gegen Gott in der Tat hochst befremdlich ist, und weil wir nur dadurch zur Umkehr be-
wegt werden, dass uns das Unerhorte unseres Verhéltnisses zu Gott deutlich wird. Auf unser
Gleichnis gewandt: Es ist hochst befremdlich, dass Gott uns die Mdglichkeit gibt, seine Liebe

Schniewind - Das Gleichnis vom verlorenen Sohn. Eine Auslegung von Lukas Kapitel 15
(Vandenhoeck) 14 08.06.2021



zu verschmihen und dass er uns gewéhren lésst, ja, dass er dann zuwartet, bis etwa in der
iibermichtigen Not die Erinnerung an seine Giite wach wiirde (s. u. Lk 15,17-19).

Der Sohn hilt es in der Ndhe des Vaters nicht mehr aus. Nach ,,wenigen Tagen®, recht bald,
verldsst er den viterlichen Hof und zieht weit weg; offenbar in ein heidnisches Land, denn
Schweine gibt’s ja im israelitischen Gebiet nicht.

Und es wird dann in den wenigen Worten alles gesagt: ,,Er vergeudete sein Vermdgen in ei-
nem liederlichen Leben.* Uber die Sparsamkeit der Schilderung sprachen wir; man sollte
auch nicht, etwa bei einer Predigt, der Schilderung Jesu nachhelfen wollen. Seine Zuriickhal-
tung ist bewusst.

Breiter, und auch dies mit Absicht, wird die Not geschildert, in die der ,,Verlorene* (Lk
15,24!) fallt. Sein Vermodgen ist bald verbraucht; dann kommt noch eine Hungersnot, die auch
das bequeme Durchfristen des Lebens unmdglich macht, das sonst auch dem Armsten im Ori-
ent leicht gewdhrt ist.

Hungersnot (,,Teuerung®, sagt Luther) ist in der ganzen Bibel einer der dunklen Boten Gottes,
neben Pest und Krieg (Mk 13,8, vgl. Oftb 6,5f.; oft im A.T.): Gott weckt die sicher Dahinle-
benden auf, nach ihm zu fragen. Aber es kann sein, dass anstatt solchen Fragens nur Verbitte-
rung, Fluch und Lasterung erwacht (Offb 9,20f.; 16,9.11.21). So versteht sich nicht von selbst,
dass der Verlorene unter der Not zur Umkehr erwacht. Es ist (Lk 15,17ff.) die Erinnerung an
das Vaterhaus, was ihn treibt.

In seiner Not nimmt er mit der geringsten Arbeit vorlieb. Um auch nur die zu bekommen,
muss er sich an einen Reichen ,,hdngen®. Das ist ein sehr starkes Wort fiir den engsten An-
schluss; es kann gebraucht werden von der Einheit der Christen mit Christus (1 Kor 6,17), von
der festen Treue, die sich zu Gott hélt (2 Kon 18,6; Ps 63,9 u. 6.). So wirkt es fast wie eine
Ironie, wenn der Erfolg hier darin besteht, dass der verlorene Sohn die Schweine hiiten darf,
etwas, das dem frommen Israeliten nun vollends als Siinde erscheinen muss. Und der Lohn
der Arbeit besteht- im Hunger. Es gibt ein zeitgendssisches Sprichwort: ,,Wenn die Israeliten
Johannisbrot n6tig haben, dann kehren sie (zu Gott) um.* Johannisbrot, das sind die Schoten,
mit denen die Schweine gendhrt werden, also eine Speise, die eigentlich fiir [21] Menschen zu
schlecht ist. Daher bedeutet ,,Johannisbrot essen® soviel wie bitterste Armut. Dennoch: Nie-
mand gibt dem Hungernden die Schoten! Man wird unseren Text so verstehen miissen, dass
der von allen Verlassene sich noch die geringste menschenunwiirdige Nahrung zusammen-
stehlen muss. Das wird wohl mit Absicht nicht ausdriicklich gesagt. Der Horer soll hier wie
vorhin (Lk 15,15) aus der Schilderung selbst verstehen, wie tief die Not reicht.

Und nun kehrt der Sohn um. Luther {ibersetzt: Er schlug in sich. Vielleicht ist das ein wenig
zu stark. Das ,,in sich gehen* bedeutet nur, dass der Sohn ,,zu sich selbst kommt*, zur Besin-
nung kommt. Es wire einfach dies Riickkehr zum klaren und richtigen Denken. In der Bibel
wird durchgehend die Siinde als Torheit, Narrheit, hingegen Gehorsam und Treue gegen Gott
als Weisheit, Verstand, Wahrheit bezeichnet. Der Verirrte sieht mit einem Mal, wie verkehrt
und toricht all sein Denken und Handeln war. Er kehrt vom Trug zur Wahrheit um. — Wir sind
gegen diese Grundanschauung der Bibel misstrauisch geworden, weil wir einen Irrtum des
Denkens fiir harmlos ansehen und erst einen Akt des Willens als Schuld betrachten. Aber
nach biblischer Anschauung ist auch unser Denken ein Akt unseres Willens. Wir wollen die
Dinge nicht so sehen, wie sie sind. Wir sind geneigt, uns selbst zu betriigen, uns betriigen und
verfiihren zu lassen. Das ist unsere Schuld, die uns von Gott scheidet und uns verloren gehen

Schniewind - Das Gleichnis vom verlorenen Sohn. Eine Auslegung von Lukas Kapitel 15
(Vandenhoeck) 15 08.06.2021



lasst. Aber es kann sein, dass eine grof3e duflere Not uns treibt, zu uns selbst zu kommen, zur
Klarheit zu gelangen.

Auch hiergegen — dass Not uns zu Gott fithre — sind wir, unter dem Einfluss griechischen
Denkens, misstrauisch geworden. Griechisches Denken hat uns gelehrt zu glauben, dass die
Vorgénge unseres Inneren unabhingig sind oder wenigstens unabhéngig sein sollten gegen-
iiber allen dufleren Erlebnissen.

Die Bibel denkt auch hierin anders. Gott ist der Herr der ganzen Welt und des ganzen Lebens;
das AuBerliche und AuBerlichste ist ebenso in seiner Hand wie unser Herz und unser Denken.
— In den Worten Jesu zeigt sich dies Urteil iiber die dulere Not in der Seligpreisung der Ar-
men und der Kinder.

,Die Armen‘ sind solche, bei denen schon die du3ere Lage so gestaltet ist, dass sie nichts von
sich und von anderen Menschen zu erwarten haben, aber alles von Gott. Nun aber wird das
Wort ,,die Armen* (Matthius sagt Mt 5,3 dafiir ,,die im Geist arm sind*) geradezu ein Name
fiir die, welche tatsachlich nichts mehr von sich selbst und von der Welt erwarten, aber alles
von Gott; welche freudig wissen, dass sie ganz und gar auf Gott angewiesen sind. Schon in
der Sprache der Psalmen war dies der Name der Frommen.

Es sind solche Menschen, deren dulere Lage schon sie lediglich auf Gott weist. Sie sind von
den Menschen verlassen, verfolgt, verspottet, sind in Krankheit, Not und Todesgefahr, ja, sie
sind vor Gott angeklagt, vollig auf Gottes Erbarmen, auf seinen Freispruch angewiesen. Aber
sie geben alle dem Recht. Sie geben Gott Recht. — Ahnlich die Seligpreisung der Kinder. Die
den Kindern gleichen, das sind solche, die vor Gott hilflos sind [22] wie Kinder, auf des Va-
ters Hilfe angewiesen; gering vor Gott wie unwissende, der Leitung bediirftige Kinder.

Unter dem Druck der dufleren Not erwacht der Verlorene zur Erinnerung an den Vater und
das Vaterhaus. Es wird nicht beschrieben, wie dem Sohn alle Fehltritte einfallen, sondern die
Not weckt ihm die Erinnerung an den Wohlstand zu Haus. Wie gut hat es noch der geringste
Tagelohner des Vaters! Erst von da aus erwacht der Entschluss, dem Vater recht zu geben. Ich
habe Unrecht vor dir getan. Ich habe es nicht verdient, dein Sohn zu heiflen; stell mich nur
den Tagelohnern gleich. Das Erinnern wagt nicht mehr, an das letzte zu rithren, an die Freude
und Geborgenheit des Kindes.

Nur daran denkt der Sohn, wie gesichert auch der Geringste im Vaterhause war, und das Erin-
nern wird zur Bitte, diesen Geringsten gleichgestellt zu s ein.

Man hat mit Recht gesagt, dass hier unter dem Gleichnis gezeigt wird, was rechte Buf3e sei.
BuBle heifit Umkehr zu Gott. Und die Umkehr ist nur dann rechter Art, wenn sie aus der Erin-
nerung an Gott erwéchst, aus der Erinnerung an seine Giite, die uns umfing und trug, und der
wir entflohen sind. Es mag sein, dass diese Erinnerung unter schwerer dullerer Not erwacht, ja
dass sie nur, bei jedem anders, unter dem Druck irgendeiner Not erwachen kann, die unser
Leben im letzten anriihrt. Dennoch bleibt es die Erinnerung an den Gott, den wir kannten, was
zur Umkehr treibt, die Erinnerung an seine Giite und Treue. Umkehr, Buf3e ist nicht eine
menschliche Verzweiflung in sich, ein Zusammenbruch, eine Angst an sich. Es geht vielmehr
um Gott und nur um Gott. Und es geht zunédchst um Gottes verschméhte Giite und nicht um
sein Drohen, sein Strafen, seine Abwendung von uns. — Dennoch darf hierbei niemals verges-
sen werden, dass Umkehr Schuldbekenntnis ist. Und Schuldbekenntnis ist wiederum nicht
Trauer, Betriibnis, Reue schlechthin. Sondern es gilt, Gott recht zu geben, Ich habe es ver-
wirkt, Gott Vater zu nennen und von ihm Sohn genannt zu werden.

Schniewind - Das Gleichnis vom verlorenen Sohn. Eine Auslegung von Lukas Kapitel 15
(Vandenhoeck) 16 08.06.2021



Es wére nur seine Giite, wenn er mich noch seinen Tagel6hner sein lésst.

In Jesu Worten kehren diese beiden Gedanken wieder: Es ist nur Gottes Gnade, wenn er uns
noch in seinen Dienst stellt. Und: Es gilt dem Urteil Gottes recht zu geben, das alle unsere
Anspriiche zerbricht.

Dass Gott uns noch in seinen Dienst stellt, ist seine Herablassung: Jesus beschreibt das im
Bild vom Herrn und Sklaven. Es wire bei aller Treue des Dienstes noch das Hochste, wenn
wir sagen konnten: Wir sind unniitze Sklaven, d. h. Sklaven, die Gott verwerfen und jederzeit
durch andere ersetzen kann (Lk 17,10). Kein Sklave hat ein Recht, sich {iber den anderen zu
erheben und wére es der, der zwolf Stunden in Last und Hitze gearbeitet hat und der mehr
sein mochte als der Geringe, der noch in letzter Stunde kam (Mt 20,10ff.). Wir haben nichts
vor Gott zu beanspruchen. Er ist der Herr.

Wir haben nichts zu beanspruchen, denn wir sind dem Urteil Gottes verfallen. Jesu Worte sa-
gen ganz bildlos, wie es um uns bestellt ist. So der Spruch von der Bosheit unseres Herzens
(Mk 7,211t.); die Worte der [23] Bergrede, die unser Sinnen, Wollen und Reden so beschrei-
ben, dass ausnahmslos alle Horer der Gottesferne verfallen, zur Holle verurteilt sind (Mt 5,21-
37; vgl. Mt 5,22.29; 12,36f.); die Worte von unserer unendlichen, unabtragbaren Schuld (Mt
18,24; 7,11); und das Vaterunser sagt es mit der Bitte um die Heiligung des von uns entheilig-
ten Namens Gottes, mit der Bitte um die Vergebung unserer Schulden und um die Erlésung
aus der Macht des Versuchers; Jesu Worte von der Wiedergeburt (Mk 8,34-37 u. a.) sagen es:
dass unser Leben verloren ist, wenn uns nicht ein neues, ewiges Leben von Gott her geschenkt
wird, dass unser Leben dem Tode und dem Gericht verfallen ist, wenn Gott uns nicht frei-
spricht. Umkehr heilit, dem Todesurteil Gottes recht geben. Der Sohn hier im Gleichnis gibt
dem Urteil recht, das der Vater iiber ihn féllt (Lk 15,24.32): Sein Leben ist dem Tode verfal-
len, ist verloren.

Aber er kehrt um und geht zum Vater, so wie er ist. Wir sprachen davon (S. 18), dass das Be-
kenntnis des Sohnes an Ps 51 erinnert. Eben in Ps 51 wird ausdriicklich gesagt: Gott behalt
recht (Ps 51,6). Er behalt recht mit seinem Gebot. Wir tibertreten das Gebot nicht, ohne zu-
grunde, ohne verloren zu gehen. So behélt Gott recht mit seinem Wort, welches dies Todesur-
teil iiber uns alle ausspricht. Unsere Luther-Bibel erinnert zu Lk 15,18 auch an Jer 3,12.13:
,Kehre wieder, du Abtriinnige, Israel, spricht der Herr, so will ich mein Antlitz nicht gegen
euch verstellen. Denn ich bin barmherzig, spricht der Herr, und will nicht ewig ziirnen. Allein
erkenne deine Missetat, dass du vom Herrn, deinem Gott, abgefallen bist.“ Man kdnnte noch
viele alttestamentliche Stellen anfiihren. Das Alte Testament verkiindet immer wieder, dass
Gott geneigt ist, dem zu vergeben, der zu ihm umkehrt, der sich zu ihm bekehrt, sich zu Gott
wendet. Alle Propheten reden davon; sie haben, wie man gesagt hat, schon eine ganze ,,Theo-
logie der Umkehr* ausgeprégt.

Gott selbst weckt die Umkehr und riihrt das Herz an, wie hier im Gleichnis die Umkehr an der
Erinnerung des Vaterhauses erwéchst. Gott nimmt den an, der sich zu ihm kehrt: ,,Der Gott-
lose lasse von seinen Wegen und der Ubeltiter von seinen Gedanken und bekehre sich zum
Herrn, so wird er sich seiner erbarmen und zu unserem Gott, denn bei ihm ist viel Vergebung*
(Jes 55,7).

Aber man darf sich dieser Stellen nicht vorschnell erinnern. Sie sind den Horern Jesu bekannt;
niemand konnte Jesu Worte vernehmen, ohne an solche Worte des Alten Testamentes zu den-
ken, die er gleichsam als Katechismussétze gelernt hatte, — denn die Theologie der Umkehr
war noch bei Jesu Zeitgenossen lebendig. Aber was hier im Gleichnis beschrieben wird, ist

Schniewind - Das Gleichnis vom verlorenen Sohn. Eine Auslegung von Lukas Kapitel 15
(Vandenhoeck) 17 08.06.2021



gerade nicht etwas, was sich nun von selbst versteht, wovon man von vornherein weil3, wie es
weiter kommen muss. Auch im Alten Testament war die Vergebung Gottes, seine Zuwendung
zu den Abtriinnigen, immer neu als etwas Unerhortes beschrieben, worauf kein Mensch ir-
gendeinen Anspruch hat; alle Propheten reden davon, dass es einmal aus sein kann mit Gottes
Vergeben.

Und noch zur Zeit Jesu, gerade auch in Gebeten und Liedern der pharisdischen Kreise, weil3
man, dass alles, was wir von Gott erbitten kdnnen, [24] unveranlasste Gnade und Zuwendung
ist. Und so redet der umkehrende Sohn: Er hat vom Vater nichts verdient als Verwerfung und
schon, wenn der Vater ihn unter seine Arbeiter einreihen will, so ist das mehr als der Abtriin-
nige verdient hatte. ,,Ich bin’s nicht wert*: Das klingt von unserem Gleichnis her durch viele
Lieder und Gebete der Kirche. ,,Keiner Gnade bin ich wert.” Dies heil3t nicht, dass griibleri-
sche Selbstbeobachtung zum Urteil der eigenen Minderwertigkeit fiihrt. Hinter solchem Urteil
steht meist die eigene Uberschitzung; man misst sich selbst mit dem hdchsten MaB, und jede
Enttauschung fiihrt darum zu dem Empfinden, minderwertig zu sein. Aber von eigener Selbst-
beobachtung oder Selbsteinschitzung ist in unserem Gleichnis so wenig die Rede wie in der
ganzen Bibel. Es geht vielmehr um unsere Beziehung zu Gott. Und es geht um ganz be-
stimmte Taten und Ereignisse, in denen unser Verhéltnis zu Gott sich vollzieht. Jesu Worte
und Gleichnisse zeigen uns an der Beziehung zu unseren nédchsten Menschen deutlich, was
hier gemeint ist. Die Gemeinschaft mit dem Vater, dem Herrn, dem Konig kann tatséchlich
zerrissen werden. Wir haben keinen Anspruch darauf, dass sie wieder hergestellt werde. So,
sagt Jesus, steht es zwischen uns und Gott.

Und so kehrt denn der Sohn zuriick. In der Fremde war es die Erinnerung an das Vaterhaus,
was ihn zur Umkehr trieb; weil er des Vaters gedenkt, wagt er zu ihm umzukehren, so wie er
ist. Vollends jetzt, da er wirklich heimkehrt, kommt des Vaters Liebe ihm zuvor. Es bricht
dem Vater das Herz, da er den Sohn nur von ferne erkennt. Man mochte denken, dass dies
Wort gleich zu Anfang der Geschichte stehen miisse: der Sohn bricht dem Vater das Herz, da
er sich von ihm trennt. Aber es wird nicht dort, sondern erst hier, da der Sohn umkehrt, ausge-
sprochen. Das erinnert wieder an alttestamentliche Worte. ,,Es bricht mir mein Herz gegen
sie, dass ich mich ihrer erbarmen muss* (Jer 31,20). ,,Einen kleinen Augenblick habe ich dich
verlassen, aber mit grofler Barmherzigkeit will ich dich wieder sammeln* (Jes 54,7).

Das Wort fiir Erbarmen, von Luther iibersetzt mit ,,es jammerte ihn*, bedeutete im Hebri-
schen wie im Griechischen das innerste Bewegtsein des Herzens. Gerade die Hilflosigkeit
dessen, der sich von Gott verirrt hat, bewegt Gottes Herz. In Jesu Reden kommt dasselbe
Wort auch im Gleichnis vom Schalksknecht vor (Mt 18,27). Es bezeichnet auch dort das Er-
barmen des Herrschers dem Verschuldeten gegeniiber. Noch hiufiger aber ist das Wort in den
Evangelien gebraucht, um Jesu eigenes Erbarmen zu schildern, da er die Not der Volksmenge
sieht, die einer verlassenen und zerstreuten Herde gleicht ohne Hirten (Mt 9,36), da er die du-
Bere und innere Not des Volkes wie der Einzelnen zugleich umfasst (Mk 6,34; Mt 20,34; Lk
7,13). Es ist Gottes Erbarmen, das sich in Jesu Erbarmen widerspiegelt, — und eben am Erbar-
men fehlt es den Frommen, die an der Not der Verlorenen stolz voriibergehen.

Der Vater fallt dem Sohn um den Hals und kiisst ihn. Es graut ihm nicht vor der Verwahrlo-
sung, der Verdorbenheit des Sohnes. Die liberstromende, [25] ungetriibte Liebe des Vaters ist
die gleiche wie einst in den Jugendtagen. Wieder werden wir an alttestamentliche Stellen erin-
nert. Von den alten Jugendtagen sprechen die Propheten gerade zu dem abtriinnigen Volk,
und Gott bezeugt den Abgefallenen, dass seine Liebe unverindert sei, dieselbe noch wie einst
(Hos 2,17; Jer 2,2; Hes 16,60).

Schniewind - Das Gleichnis vom verlorenen Sohn. Eine Auslegung von Lukas Kapitel 15
(Vandenhoeck) 18 08.06.2021



So kommt des Vaters Liebe dem Sohn zuvor, ehe dieser noch ein Wort spricht. Aber das Be-
kenntnis der Schuld, das im Elend der Fremde aufwachte, wird darum nicht verschwiegen; im
Gegenteil, des Vaters Liebe treibt zum Bekennen. Es ist wahr, was Luther immer wieder sagt,
dass Gottes Liebe uns zur Umkehr treibt; und wir horten, dass diese Umkehr Freude ist, so ge-
wiss in Jesu Wirken und Reden Gottes Erbarmen zu uns kommt. Aber von da aus wird wirk-
lich das Siindenbekenntnis erweckt. Es sind nicht nur offenkundige Siinden, die in Jesu Ge-
genwart bekannt werden wie bei der grof3en Siinderin oder bei Zachdus. Sondern auch Petrus
féllt vor Jesus nieder: Gehe von mir hinaus, ich bin ein stindiger Mensch. Und der Hauptmann
von Kapernaum bekennt: ,,Ich bin nicht wert* — das klingt sehr dhnlich wie das Bekenntnis
des verlorenen Sohnes — ,,dass du unter mein Dach gehst, aber sprich nur ein Wort®“. Wie auf
die Verkiindigung des Taufers hin die Leute zu ihm kommen und ihre Siinden bekennen (Mt
3,6), so bleibt es auch in der Gemeinde Christi. Wenn wir unsere Siinden bekennen, ist Gott
treu und gerecht, dass er uns die Siinde vergibt (1 Joh 1,9). Dem, der dem Urteil Gottes recht
gibt, wird von dem treuen und gerechten Gott vergeben. Es kann auch sein, dass das Beken-
nen vor Menschen notwendig zum Siindenbekenntnis gehort. Jesu Worte reden besonders
ernst davon, dass Unrecht zwischen uns und dem anderen weggerdumt werden muss (Mt
5,23f; 6,14f.; Mk 11,25f.). Auch unsere Geschichte, sofern sie eine Beispielserzdhlung ist
(s.0.), weist in die gleiche Richtung: Das Unrecht, dem alten Vater angetan, muss bekannt
werden. Aber die Gemeinde mahnt auch sonst zum Bekennen vor dem anderen Bruder (Jak
5,16). Denn die Gemeinde hat von Christus die Vollmacht empfangen, das Wort der Siinden-
vergebung in Christi Kraft weiterzugeben, auch an jeden Einzelnen (Mt 18,18).

Der Sohn verschweigt sein Bekenntnis nicht, da ihn der Vater mit tiberreicher Liebe emp-
fangt. Aber der Vater ldsst ihn nicht zu Ende sprechen: Der letzte Satz: ,,Halte mich wie einen
deiner Tagelohner* bleibt ungesprochen.

Der Vater setzt den, der sich der Sohnschaft nicht mehr wiirdig weil3, in die Wiirde des Soh-
nes ein. Es ist, wie der 1. Johannes-Brief sagt (1 Joh 3,20): ,,So uns unser Herz verdammit, ist
Gott groBer als unser Herz und erkennt alle Dinge.*

Der Vater spricht kein Wort, den Sohn ausdriicklich in Ehre und Wiirde einzusetzen. Aber
sein Tun ist sein Wort. Der Sohn wird in Festgewinder gekleidet, und ein Festmahl beginnt,
ein Mahl der Freude Man darf hier gewiss so wenig wie im vorigen die Einzelheiten allego-
risch ausdeuten Nur sind ,,Festgewand* und ,,Freudenmahl stehende Bilder (s. o. S. 12),
schon vom Alten Testament her, fiir das Neue, das Gott schafft. Vom Freudenmahl [26] spra-
chen wir zu Vers Lk 15,2 (0. S. 5). Vom Festgewand als vom Bild eines neuen Seins wissen
manche Religionen; und im Alten Testament ist es ein Bild fiir die neue Gestalt, mit der Gott
selbst uns bekleidet (Jes 61,10; Sach 3,3-5). Diese neue Gestalt heiflit Freude, eine Freude, wie
bei der Hochzeit (Mt 22,9). Und Freude ist das Kennzeichen des Wortes und der Gegenwart
Jesu (s. 0. S. 6.8). Auch in der Verkiindigung der Apostel ist das Bild vom neuen Gewand ein
Ausdruck dafiir, dass wir in Christus eine neue Gestalt empfangen, eine ganz neue Existenz.

Ebenfalls ein Bild scheint das deutsche Wort zu sein, in dem dieser erste Teil unserer Ge-
schichte ausklingt und das dann wie ein Kehrreim am Schluss des Ganzen (Lk 15,32) wieder-
kehrt. Dieser Sohn war tot; und: er war verloren. Aber beides sind Worte, die ganz unbildlich
unsere Lage vor Gott beschreiben. Wenn Jesus von den Toten spricht, die ihre Toten begraben
(Mt 8,22), so meint er Menschen, die im ewigen Tode stehen, fern von Gott. Und ebenso redet
die Verkiindigung der apostolischen Gemeinde vom Tode: Tod heillt ewige Trennung von
Gott, denn die Gegenwart Gottes ist Leben. Entsprechend reden Jesu Worte, in allen vier
Evangelien, vom Verlieren und Gewinnen des ewigen Lebens. — Das Wort ,,verlieren* hat un-

Schniewind - Das Gleichnis vom verlorenen Sohn. Eine Auslegung von Lukas Kapitel 15
(Vandenhoeck) 19 08.06.2021



serem Gleichnis den Namen gegeben: Vom verlorenen Sohn. Und es hat hier schon den letz-
ten Klang, den wir aus den gro3en Spriichen des Johannes-Evangeliums (Joh 3,16; 10,28) und
aus den paulinischen Briefen (1 Kor 1,18.19 u. 6.) kennen. Verloren gehen heif3t, sich von
Gott trennen, heiit zugrunde gehen.

Und es mag sein, dass das Wort seinen besonderen Sinn gewonnen hat aus dem Gleichnis von
Hes 34, von den verlorenen Schafen, das in so vielen Worten Jesu nachklang, am deutlichsten
in unserem ersten Gleichnis.

Es ist gut, wenn unsere Verkiindigung den vollen Ton solcher biblischen Worte wieder spiiren
lasst. Die Bibel meint mit dem Wort ,,Tod* niemals das, was wir ,,innere Erstorbenheit nen-
nen. Es geht hier nicht um den Befund unseres Seelenlebens, sondern um unsere Stellung zu
Gott. Alles, was in der Bibel von unserem leiblichen Sterben, von des Todes Furcht und
Grauen gesagt wird, ist nur ein Symptom fiir die ewige Trennung von Gott, die jetzt schon
iiber uns steht. Und ebenso sollen wir das Wort ,,Verlorenheit®, ,,Verlorengehen* ganz wort-
lich nehmen. ,,Welt ging verloren®, das ist die Wirklichkeit, unter der ausnahmslos alle ste-
hen, die hier in der Welt leben. Man darf auch nicht sagen, erst in der Verkiindigung bei Pau-
lus oder bei Johannes bekdmen diese Worte ihren dunklen Klang; nach der Verkiindigung der
drei ersten Evangelien sei es nur die Ausnahme, dass einer sich so verirrt wie der verlorene
Sohn. Der weitere Fortgang unseres Gleichnisses zeigt, dass der dltere Sohn mit gréflerem
Recht der verlorene heiflen konnte als der jiingere. Alle Erzéhlungen von Jesu Wort und Le-
ben zeigen, dass alle, die ihm begegnen, ausnahmslos unter dem Urteil des Todes und der
Verlorenheit stehen, die Frommen nicht anders wie die Siinder, — ja vielleicht die Frommen
erst recht, — und Jesu Jiinger nicht anders als das Volk da drau3en. Jesus aber ist es, der das
Verlorene ruft und der das ewige Leben bringt. [27]

5.

Und hier erhebt sich nun die Hauptfrage, die immer wieder an unser Gleichnis herangetragen
wird und schon hier zu dessen erstem Teil Antwort finden muss.

Immer wieder wird gesagt, unser Gleichnis sei der klarste Beweis dafiir, dass die echten
Worte Jesu nichts wissen von seiner eigenen Wiirde als des einzigen Weges zu Gott, vollends
von der Notwendigkeit seines Todes fiir die Vergebung der Siinden. Man sehe an unserem
Gleichnis, so sagt man, dass Gott den Siinder annehme so wie er ist und dabei nach keinem
Mittler oder Versohner frage.

Nun sagt unser Gleichnis in Wahrheit das Gegenteil. Schon der erste Ansatz unseres Kapitels
zeigte uns: Alle diese Gleichnisse sind nur gesprochen, um Jesu Tun zu begriinden. Vollends
aber wird unser Gleichnis in seinem eigenen Kern missverstanden, wenn man es zu einem
Einwand gegen Jesu Wiirde dienen ldsst. Denn es ist nicht richtig, wenn man sagt, dass Jesus
in unserem Gleichnis eine neue Gotteserkenntnis mitteile, ein neues Bild von Gott entwerfe,
eine neue Lehre von Gott bringe. Wir wurden durch das Gleichnis selbst vielfach an Stellen
des Alten Testamentes erinnert. Schon das Alte Testament weil3, dass Gott sich den Umkeh-
renden zuwendet, ja, dass unsere Umkehr nur deshalb méglich ist, weil Gott sich zu den Ab-
triinnigen neigt; dass unsere Umkehr nur aus der Erinnerung an Gottes Treue stammt. Schon
das Alte Testament weil}, dass Gott unser Siindenbekenntnis erwartet (Spr 28,13; Ps 32,3. S)
und darauf mit seiner Vergebung antwortet. Der schon wiederholt erwéhnte Psalm 51 und
viele andere BuBBpsalmen beten um Gottes Vergebung, seines Erhorens gewiss, und die christ-
liche Kirche aller Zeiten hat recht getan, diese Psalmen als ihre eigenen Gebete aufzunehmen.
Den Psalm 130 singen wir mit Luthers Lied: ,,Aus tiefer Not schrei ich zu dir*; er spricht zu

Schniewind - Das Gleichnis vom verlorenen Sohn. Eine Auslegung von Lukas Kapitel 15
(Vandenhoeck) 20 08.06.2021



Gott: Bei dir ist die Vergebung, dass man dich fiirchte; bei dem Herrn ist die Gnade und viel
Erlosung bei ihm (Ps 130,4.7). Aber ebenso klingen die Freudenpsalmen, etwa der Psalm 103:
Lobe den Herrn, meine Seele, und vergiss nicht, was er dir Gutes getan hat, der dir all deine
Stinde vergibt. Er handelt nicht mit uns nach unseren Siinden und vergilt uns nicht nach unse-
rer Missetat. So fern der Morgen ist vom Abend, ldsst er unsere Ubertretungen von uns sein.
Wie sich ein Vater tiber Kinder erbarmt — das erinnert unmittelbar an unser Gleichnis! -, so
erbarmt sich der Herr iiber die, die ihn flirchten. (Ps 103,2.3.10.12.13.)

Hat dann Jesus nur wiederholt, was im Alten Testament schon stand?

Das Neue seiner Verkiindigung ldge nur darin, dass er das Wort vom liebenden Vater, das im
Alten Testament unter vielem Anderslautenden verborgen war, hell und rein ausgesprochen
hitte. Aber es ist nicht richtig, dass das Alte Testament vornehmlich vom zornigen Gott rede,
Jesus aber den liebenden Vater preise.

Unter Jesu Worten stehen die schrecklichsten Spriiche der Bibel, von der [28] Holle, vom
Jingsten Gericht, von der Furcht Gottes. Schon die Tatsache, dass Jesus immer wieder vom
Menschensohn gesprochen hat, zeigt, dass all sein Tun und Reden bewegt ist vom Gedanken
des zukiinftigen Gerichtes.

Denn der Menschensohn, wie Jesus ihn beschreibt, ist der Richter, der vom Himmel kommt
und Gottes neue Welt bringt.

Andererseits ist im Alten Testament das Wort von der Siindenvergebung keineswegs verbor-
gen oder zuriickgestellt. Vielmehr redet die ganze alttestamentliche Geschichte von den ersten
Anfangen bis zu ihrem Schluss von des Menschen Schuld und von Gottes Erbarmen, von der
unabléssigen Untreue des Menschen und der unerschopflichen Treue Gottes.

Und die letzte Hoffnung, die iiber dem allen steht, in der das Alte Testament iiber sich selbst
hinausweist, heilit eben: Siindenvergebung. In der neuen Zeit und neuen Welt, die von Gott
geschaffen wird, soll Siindenvergebung sein. Dies bedeutet nicht, dass viele einzelne Schul-
den durchgestrichen werden, sondern es wird ein ganz neues Verhiltnis zwischen Gott und
Menschen gesetzt. Nichts wird mehr zwischen Gott und Menschen stehen, darin wird alle Not
aufgehoben sein (Jes 33,24). In der Vergebung der Siinden wird Gott ein bekannter, erkannter
Gott sein, nicht mehr ein fremder, unbekannter. Auch die Geringsten, die Ungelehrten, Ar-
men, Kleinen werden Gott kennen, denn er wird ihr Gott sein; der Gott, den nichts mehr von
seinem Volke trennt. Und da wird dann Gottes Gesetz ins Herz geschrieben sein, dass sein
Wille geschieht. In der Vergebung der Siinden, in dem bestdndigen Zugang zu Gott, wird Got-
tes Gesetz erfiillt. (Jer 31,34. 33.) Die Vergebung der Siinden wird sein wie ein Bad; wie der
Zugang zu einem freien offenen Born, der alle Unreinigkeit abwéscht (Sach 13,1); wie ein rei-
nes Wasser, das von aller Unreinigkeit reinigt (Hes 36,25). Vergebung der Siinden, das heif3t,
ein neues Herz und einen neuen Geist empfangen, ein fiihlendes Herz, ein Herz, das den Ge-
boten Gottes folgt (Hes 36,26.27). In der Vergebung der Siinden sind alle Zusagen Gottes er-
fiillt, und keine Gott feindliche Macht wird mehr liber Gottes Volk herrschen (Dan 9,24). Ei-
ner aber wird kommen und wird in Person die Vergebung der Siinden sein, der Knecht Gottes,
der unschuldig und geduldig leidende, von allen verachtete, aber von Gott erhohte und ver-
herrlichte (Jes 53, 4-8; 52,13).

Man kann fragen, ob und wieweit all das, was schon das Alte Testament von Gegenwart und
Kraft der Vergebung Gottes spricht, auf dies Kiinftige hin, ja auf den Einen Kiinftigen hin ge-

Schniewind - Das Gleichnis vom verlorenen Sohn. Eine Auslegung von Lukas Kapitel 15
(Vandenhoeck) 21 08.06.2021



sagt ist; ob nicht das Alte Testament durchweg iiber sich selbst hinausweist; so auch im Op-
ferwesen, da Gott selbst und nicht der Mensch eine Siihne stiftet, in der die Siinde getilgt und
bedeckt wird; da Gott selbst fiir das verfallene Leben der Siinder ein anderes, ein hingegebe-
nes Leben eintreten ldsst. Jedenfalls stehen im Alten Testament neben den Worten der gegen-
wirtigen Vergebung leidenschaftliche Klagen der Ungewissheit: ,,Der du die Missetat einst-
mals vergeben hast: Willst du denn ewig tiber uns ziirnen und deinen Zorn gehen lassen von
Geschlecht auf Geschlecht? (Ps 85,3ff.) ,,Ach, dass du den [29] Himmel zerrissest und fiih-
rest herab! Aber nun sind wir allesamt wie die Unreinen und alle unsere Gerechtigkeit wie ein
besudeltes Kleid. Wir sind alle verwelkt wie die Blétter und unsere Siinden fithren uns dahin
wie ein Wind.“ (Jes 64,1.5.) Die Siindenvergebung, wo sie gegenwértig wird, bezieht sich auf
eine jeweilige Not und Schuld. Wann aber wird die Zeit kommen, wo nichts mehr zwischen
Gott und Menschen steht?

Am stirksten kiindet der zweite Jesaja (Jes 40-55.66) die kommende Vergebung. Gott spricht:
Ich, Ich tilge deine Ubertretung um meinetwillen und gedenke deiner Siinden nicht. Ich tilge
deine Missetaten wie eine Wolke und deine Siinden wie einen Nebel. Kehre dich zu mir, denn
ich erlose dich. (Jes 43,25; 44,22.) Diese Worte klingen wie der unmittelbare Zuspruch einer
Vergebung, die jetzt schon gegenwirtig ist. Aber sie sind von ihrem Zusammenhang nicht zu
trennen. Der gesamte Zusammenhang des zweiten Jesaja ist eine einzige Verkiindigung der
neuen Zeit, die Gott selbst schafft. Da wird das Paradies wiederkehren, da wird Gott allein
herrschen; und dazu erscheint der eine Knecht Gottes, der die Siinde trégt und von Gott erhdht
wird. Der Prophet hat dies Letzte zusammengeschaut mit dem, was er unmittelbar erwartet,
mit der Befreiung Israels aus dem Exil. Aber er sieht diese Befreiung in eins mit der neuen
Zeit und Welt, die Gott herauffiihren wird. (Das ist so nach dem ,,Gesetz der verkiirzten Per-
spektive, wonach die Propheten die endzeitliche Vollendung der Welt als nahe bevorstehend
sehen.)

Das Neue Testament sagt, dass diese letzte Erwartung des Alten Testamentes in Jesus erfiillt
ist: ,,Diesem geben alle Propheten Zeugnis, dass durch seinen Namen Vergebung der Siinden
empfangen soll ein jeder, der an ihn glaubt.“ (Apg 10,43.) Schon die Predigt Johannes des
Taufers erwartet, dass die verheillene Siindenvergebung jetzt in Bélde hereinbricht und dass
der Eine kommen wird, der die neue Welt Gottes bringt und mit Gottes Geist tauft (Lk
3,3.16)°. Und die Evangelien berichten, dass Jesus die Siinden vergibt, wie nur Gott selbst
Stinden vergeben kann. So die Geschichten vom Geldhmten und von der groB3en Siinderin (Lk
5,20-24; 7,47-50), auch die Geschichten von Petri Fischzug und vom Hauptmann (Lk 5,8-10;
7,6-9). Jesus ist bis hin zum Kreuzesweg der Fiirbitter fiir seine Jiinger wie fiir seine Feinde
(Lk 22,32; 23,34); ja noch am Jiingsten Gericht wird der Menschensohn sich als Fiirsprecher
zu denen bekennen, die sich zu Jesus vor den Menschen bekannten (Lk 12,8). Aber Jesu gan-
zes Leben bedeutet, dass hier-alles, was Gott verheiflen hat, gegenwirtig wird. Die Erwartung
und Verheiflung ist in einem Wort zusammengefasst: Reich Gottes.

Es bedeutet den neuen Zustand aller Dinge, wo Gott allein herrscht; nicht mehr der Satan, das
Leid, die Siinde und der Tod. Da Jesus den Satan besiegt, ist Gottes Herrschaft schon da (Lk
11,20). Da Jesus erschienen ist, ist Gottes Herrschaft geheimnisvoll ,,mitten unter* den Men-
schen; dies [30] bedeutet das beriihmte Wort Lk 17,21 und nicht, wie Luther iibersetzt hat,
dass das Reich Gottes ,,inwendig in uns* ist. Aber freilich, Jesus vermacht diese Herrschaft
iiber alle Dinge, die ihm der Vater gegeben hat, den Seinen (Lk 22,29); der Vater selbst gibt
der verachteten, ,,kleinen Herde®, gibt seinem Volke an seiner Herrschaft teil (Lk 12,32). In

3 Wir fiihren im folgenden auch Stellen, die in mehreren Evangelien vorkommen, nach Lukas an, weil unsere
Gleichnisse aus Lukas stammen.

Schniewind - Das Gleichnis vom verlorenen Sohn. Eine Auslegung von Lukas Kapitel 15
(Vandenhoeck) 22 08.06.2021



der Tat, Jesu Jiinger haben es gewagt, aus der gegenwirtigen Siindenvergebung heraus zu le-
ben (R6m 5,2) und sie anderen Menschen zuzusprechen, wie Gott selbst (2 Kor 5,20), aber
nur und allein in Christi Namen (Mt 18,18-20; Joh 20,21-23; 2 Kor 2,10). — Ja, Jesus hat es
gewusst, dass in ihm das erscheint, wonach sie sich alle gesehnt haben, Kénige und Prophe-
ten, dass hier etwas ist, grof3er als Kénige und Propheten (Lk 10,23f.). Wohl den Augen, die
ihn sehen, und den Ohren, die ihn héren! Wehe aber denen, die ihn abweisen (Lk 11,31f.)!

Darf man all diese Worte vergessen, wenn es gilt, unsere Gleichnisse zu verstehen? Niemand
kann wagen, alle angefiihrten Worte Jesu wegzudeuten, denn sie fiihren in den Mittelpunkt
seiner Verkiindigung und seines Werkes.

Tatsédchlich aber sind unsere Gleichnisse nur die Bestitigung dessen, was die Evangelien
iiberall verkiinden.

Wir haben unsere Gleichnisse, im Ganzen wie in allem einzelnen, aus der Gesamtheit des
Werkes und Wortes Jesu verstanden. Jesus ist. der Siinder Freund (Lk 7,34), er nimmt die
Stinder an. Hier ist eine neue Wirklichkeit erschienen, Gott selbst nimmt jetzt die Stinder an.
Jesus ruft die Stinder zur Umkehr (Lk 5,32), und diese Umkehr ist Freude. Hier ist die Gegen-
wart Gottes, die Zuwendung Gottes zu den Verlorenen; und Gottes Gegenwart ist Freude.
Und so hiélt Jesus mit den Stindern das Mahl, ein Abbild des zukiinftigen Freudenmahles, das
Gott mit den Seinen halten wird, ein Abbild der zukiinftigen Welt Gottes, da Tod und Leid
und Bosheit und alle Macht des Satans vollig liberwunden sein wird.

So ist die Siindenvergebung, die Jesus bringt, eine neue Wirklichkeit, Tat und Gegenwart
Gottes, und nicht ein neuer Gedanke iiber Gott, den Jesus zuerst gedacht hitte. So, als uner-
horte Wirklichkeit, ist Jesu Vergebung auch seinen Zeitgenossen begegnet.

Was das Alte Testament gehofft hatte, war zusammengefasst in der Verkiindigung und Taufe
Johannes’ des Taufers. Johannes verkiindet, dass Gottes Herrschaft jetzt in Bilde naht; dass in
Bélde der Weltrichter kommt. Johannes verkiindet ,,eine Taufe der Umkehr zur Vergebung
der Siinden* (Lk 3,3). Umkehr zu Gott und Vergebung der Siinden sind schon beim Téufer
eins. Umkehr heif3t schon beim Taufer, dem Todesurteil Gottes recht zu geben; denn seine
Taufe bedeutet: begraben werden, in den Tod versenkt werden (Mk 10,38f.; Lk 12,50 setzt Je-
sus diese Bedeutung der Johannes-Taufe voraus). Aber Johannes verkiindet und tauft auf den
,2Kommenden* (Lk 3,16) hin, der mit dem Heiligen Geist taufen wird, neue Menschen der
Gegenwart Gottes schaffen wird. So ist die Haltung des Tédufers ein Warten und Fasten (Lk
5,33; 7,33). Jesus aber kommt mit [31] der ewigen Hochzeitsfreude (Lk 5,34), er hilt mit den
Stindern das ewige Freudenmahl (Lk 7,34). Was thn vom Taufer unterscheidet, ist nicht ein
neuer Gedanke, noch eine neue Stimmung, sondern Er selbst; Er selbst als die Erfiillung des-
sen, was der Tdufer als nah und dringlich verkiindet. Und da der Téufer aus dem Geféngnis
fragt: ,,Bist du der Kommende?*, antwortet Jesus mit einem Spruch, der auf zwei alttesta-
mentliche Worte anspielt und damit das Letzte und Hochste sagt (Lk 7,20-23). ,,Die Blinden
sehen, die Lahmen gehen...“, das ist eine Anspielung auf Jes 35,4-6. Dort heif3t es: ,,Da ist
euer Gott! Er kommt! Er selbst kommt und hilft euch! Dann werden sich die Augen der Blin-
den auftun und die Ohren der Tauben sich 6ffnen. Dann wird der Lahme springen wie ein
Hirsch und die Zunge der Stummen wird jauchzen.*

Hier kommt Gott selbst! Und Jesu Wort endet: ,,Den Armen wird die Freudenbotschaft ver-
kiindet, und wohl dem, der nicht an mir zu Fall kommt.* Vom Freudenboten der Armen
sprach der zweite Jesaja (Jes 52,7; 61,1): Indem er kommt, kommt Gottes Reich und Herr-
schaft, die Vergebung der Siinden und die ewige Freude.

Schniewind - Das Gleichnis vom verlorenen Sohn. Eine Auslegung von Lukas Kapitel 15
(Vandenhoeck) 23 08.06.2021



Und so spricht Jesus zum Taufer von der Entscheidung, die an seiner Person fillt: An ithm
kann man sich stofen, kann zu Fall kommen, verloren gehen; denn an ihm, an ihm selbst,
liegt unser ewiges Heil.

Was so am Vergleich zwischen Jesus und dem Taufer deutlich wurde, bestétigt sich an samtli-
chen Jesus-Worten. Jesu Horer haben es gespiirt, dass er Gottes eigenes Vorrecht in Anspruch
nimmt, wenn er die Siinden vergibt, und haben ihn dariiber geschméht (Lk 5,21; 7,49), gerade
die Phariséer, die im Alten Testament zu Hause waren und wohl wussten, was es um Gott und
Siindenvergebung ist. Die ,,Armen* aber vernahmen, dass hier der verheiBene Freudenbote
erschienen sei, der Gottes Herrschaft bringt und Gottes Trost. Das Wort Jes 61,1.2 bildet den
Anfang der Bergpredigt (Mt 5,3-5), aber verhiillt, so dass nur, die ,,Ohren haben zu horen,*
verstehen, dass hier der Eine erschienen ist, der Freudenbote, der Troster, auf den die Armen
und Trostlos en warten. — Dasselbe ,,Evangelium des Reiches Gottes* (die Freudenbotschaft
der Herrschaft Gottes) lebt in allen Worten Jesu, auf die wir zum Verstdndnis unseres Gleich-
nisses zuriickgriffen. Jesus redet zu den Armen als der ,,Arme*, vollig auf Gott angewiesen
(Mt 21,5: die Worte ,,sanftmiitig® und ,,von Herzen demiitig* Mt 11,29 sagen in ihrer Urspra-
che eben dies). Er redet vom Vater als der Eine Sohn (Mk 12,6ff.; 13,32; Mt 11,27). Jesus
verhingt das Todesurteil Gottes in dem Gericht seiner Worte (s. o. S. 22f.), weil er es ist, der
mit seinem eigenen Leben fiir das todverfallene Leben der Vielen eintritt (Mk 10,45, vgl. Mk
8,35-37). Er beschreibt Gottes Erbarmen, und er selbst ist als der Erbarmende zu den Men-
schen gekommen.

Jesus verkiindet in unserem Gleichnis Gottes Vergebung, weil in ihm selbst, in seinem Tun
und Wort, diese Vergebung Ereignis wird und zu uns kommt. [32] Mit all dem haben wir
schon von Jesu Tod gesprochen. Denn Jesu Tod ist nicht ein Ereignis, das man von seinem
Leben ablosen konnte und das einen gleichsam dinglichen Wert beséfe.

Jesu ganzes Leben ist der Weg zum Kreuz. Man kann an ihm zu Fall kommen, fort von Gott,
verloren gehen; denn seine Armut und Niedrigkeit sieht nicht so aus, wie wir Menschen uns
die Gegenwart Gottes denken; er ist der, der zuletzt als ein von Gott Verlassener am Kreuz
hingt. Er ist der Eine Sohn, und gerade darum téten sie ihn; gerade darum ,,kennt ihn nie-
mand*, nur der Vater kennt ihn. Er ist der Erbarmerz denn er ist der, der sein Leben als Lose-
geld fiir die Vielen gibt.

Wenn die Botschaft des Neuen Testamentes vom Ldsegeld spricht, von der Siihne, vom Op-
fer, so meint sie damit nicht eine Leistung Christi, die von ihm selbst abzuldsen wire. Die
apostolische Gemeinde spricht, wirkt, leidet aus dem Glauben an die Gegenwart des aufer-
standenen Christus. Nur von diesem Glauben her sind die Evangelien zu verstehen, nicht an-
ders wie die Briefe des Neuen Testamentes. [hn als den Gegenwiértigen meinen die neutesta-
mentlichen Ménner, wenn sie vom Gekreuzigten sprechen, und den Gekreuzigten in Person
meinen sie, da sie von seinem Werk sprechen. Er ist in Person die Siihnung der Siinde, die
Tilgung ihrer fortwirkenden Anklage. Das Losegeld fiir das todverfallene Leben der Vielen ist
Jesu eigenes in den Tod gegebenes Leben. Das Opfer seines Lebens aber kann im Neuen Tes-
tament (besonders im Hebrderbrief und in den Evangelien) mit dem einen Wort ,,Versuchung*
umschrieben werden: Jesus geht in unsere Gottesferne, unsere Not, unseren Fluch hinein. Er
liberwindet die Michte, die uns von Gott scheiden. Er ist der Einzige, der Gott ganz und be-
standig gehorcht. Er ,,hat an dem, dass er litt, Gehorsam gelernt™ (Heb 5,8), ,,ward gehorsam
bis zum Tode, ja zum Tode am Kreuz* (Phil 2,8), — und er rechnet uns zu sich. Dies erzéhlen
die Evangelien in den Geschichten und Worten von der Siinderliebe und von der Nachfolge.
Die apostolischen Sendschreiben sagen sehr dhnlich, dass wir ,,mit Christus* sterben und auf-
erstehen; dass wir so gewiss uns selbst und allen anklagenden Méchten gestorben sind, wie

Schniewind - Das Gleichnis vom verlorenen Sohn. Eine Auslegung von Lukas Kapitel 15
(Vandenhoeck) 24 08.06.2021



Christus gestorben ist, und so gewiss fiir Gott leben, wie Christus lebt. Gleichbedeutend und
noch héufiger wird gesagt, dass wir ,,in Christus® sind, dass er uns in sich schliefit wie ein K-
nig sein Volk oder das Haupt den ganzen Leib.

Aus diesem Glauben, dem Glauben an den Gekreuzigten und Auferstandenen, wollen schon
die Evangelien gelesen sein. Was sie von Gottes Reich und Herrschaft sagen, reden sie auf
den hin, der als der Auferstandene die Herrschaft angetreten hat und einst alle seine Feinde
iiberwinden wird.

Was sie vom Menschensohn sagen, sprechen sie von dem, der als der Weltenrichter kommen
soll, aber jetzt schon als der Auferstandene alle Tage bei den Seinen ist und dem alle Gewalt
im Himmel und auf Erden gegeben ist.

Eben ihn aber beschreiben dieselben Evangelien als den Gekreuzigten. Dies nicht nur in der
Passionsgeschichte und nicht nur in den Ziigen, auf die uns unsere Bibelarbeit schon merken
lieB. Sondern in allen Geschichten und [33] Worten, die uns aus Jesu Erdenleben iiberliefert,
trigt er die Ziige des Kreuzes.

Der Jesus, den alle vier Evangelien verkiinden, ist der Gehorsame, von allen Menschen Ver-
achtete, noch von seinem Nichsten, von seinen Jiingern Verlassene; der Arme, der nicht hat,
da er sein Haupt hinlege; der allenthalben Versuchte, dem noch sein nichster Jiinger zum Sa-
tan wird; der liberwindet des Satans, Sieger schon mitten ,,in Angst und Gericht; der dem
Vater ganz Gehorsame, der nicht den eigenen Willen sucht, sondern des Vaters Willen, nicht
die eigene Ehre, sondern des Vaters Ehre.

Die Kirche aller Zeiten hat sich so zu Jesus bekannt. ,,Fragst du, wer er ist, er hei3t Jesus
Christ, der Herr Zebaoth.* Jesus Christus ist nicht der Bringer grof3er neuer Gedanken iiber
Gott, sondern er ist die Gegenwart Gottes selbst. In allen seinen Worten ist nur dies eine: Ge-
genwart Gottes; und die Wunder und Werke, von denen die Evangelien berichten, wollen
nichts anderes sein als der Erweis seines Wortes: Die Gegenwart der zukiinftigen Herrschaft
Gottes in seinem Wort und in seinen Wundern; die Vollendung des Gerichtswortes Gottes,
dem keiner entflieht, das Wort des Weltenrichters selbst; und eben dies Wort als das Wort der
Vergebung und des Zuspruchs, der Vergebung, die hier ein fiir allemal zu den Menschen
kommt, — und es gélte nur, dies Wort Jesu aufzunehmen und besténdig unter ihm zu bleiben.

Jesus spricht unser Gleichnis von Gottes Vergeben als der, der die Vergebung in Person ist. Er
spricht unser Gleichnis als der, der auf dem Weg zum Kreuz ist. Das Wort an den dlteren Bru-
der ldsst den Schatten des Kreuzes sichtbar werden. Der Widerstand der Frommen hat Jesus
ans Kreuz gebracht.

6. Lk 15,25-32

Aber sein dlterer Sohn war auf dem Felde; und als er auf dem Heimweg in die Niihe des
Hauses kam, horte er Musik und Neigen, und er rief einen von den Knechten herbei und
wiinschte zu erfahren, was das wiire.

Der sagte ihm: Dein Bruder ist gekommen, und dein Vater hat das gemdistete Kalb ge-
schlachtet, weil er ihn gesund wiederhat. Er aber wurde zornig und wollte nicht hineinge-
hen. Sein Vater aber kam heraus und redete ihm zu. Er aber antwortete und sprach zum
Vater: Siehe, so viele Jahre diene ich dir wie ein Sklave, und niemals habe ich dein Gebot
iibertreten, und niemals hast du mir (auch nur) einen Bock gegeben, damit ich mit meinen

Schniewind - Das Gleichnis vom verlorenen Sohn. Eine Auslegung von Lukas Kapitel 15
(Vandenhoeck) 25 08.06.2021



Freunden frohlich sein konnte. Da aber dieser dein Sohn kam, der dein Gut mit Dirnen
verschlungen hat, hast du ihm das gemdistete Kalb geschlachtet.

Er aber sprach zu ihm: Kind, du bist allezeit bei mir und alles, was mein ist, das ist dein.
Aber man musste doch frohlich sein, und sich freuen! Denn dieser dein Bruder war tot und
ist lebendig geworden, war verloren und ist gefunden worden.

Zwei Menschen werden einander entgegengesetzt Ahnliches finden wir wiederholt in Jesu
Gleichnissen. Zwei Briider sind es, wie hier, im Gleichnis von den ungleichen S6hnen, deren
erster Nein spricht und Ja tut, der zweite [34] das Ja sagt und das Nein tut (Mt 21,28-32). Dem
Wucherer im Gleichnis (Lk 7,41-43) stehen zwei verschiedene Schuldner gegeniiber; der Pha-
risder und der Zollner werden verglichen (Lk 18,9-14), ebenso der barmherzige Samariter und
die beiden unbarmherzigen Frommen (Lk 10,30ff.). In allen diesen Gleichnissen vollzieht
sich Jesu Kampf mit den Pharisdern. So auch hier.

Der élteste Bruder ist das Bild des jiidischen Frommen. Er ist beim Vater geblieben, hat ihn
nicht mutwillig verlassen. Er hat auf des Vaters Gebot sorgfaltig geachtet, hat nie eins iiber-
treten (Lk 15,29). Das Wort ,,Gebot*, das stindig auf Gottes Gesetz bezogen wird, wird hier
im Gleichnis auf den Vater angewandt. Diese Folgsamkeit des Sohnes ist Dienst. Aber es ist
wohl nicht Zufall, dass im griechischen Text ein Wort steht, das ausdriicklich den Sklaven-
dienst bedeutet. Wenn der jlingere Sohn in seiner Not als hochstes Geschenk erbitten will,
beim Vater wie ein Tagelohner gehalten zu werden, so nennt der dltere verbittert das ganze
Leben in der Ndhe des Vaters Sklavenleben -, geringer noch als das Leben des frei sich ver-
dingenden Tagel6hners.

Und er tiberhduft den Vater mit Vorwiirfen. Dem Verlorenen wird ein Festmahl bereitet; der
immer wiederkehrende Ausdruck ,,frohlich sein“ kann auch soviel heiflen wie ,,ein Festmahl
halten* (Lk 15,23.24.29.32). Mir aber, sagt der Altere, gabst du nie auch nur einen Bock, dass
ich ein kleines Mahl (ein ,,Friihstiick, sagt eine alte Uberlieferung) mit meinen Freunden hal-
ten konnte. Nicht einmal einen Bock! wihrend der verlorene Sohn das gemaéstete Kalb be-
kommt — wobei man offenbar daran denken soll, dass ein einziges Kalb fiir ein besonderes
Fest bereitsteht (Lk 15,23.27.30); und er weigert dem Jiingeren den Brudernamen: ,,dieser
dein Sohn®, als ginge er den Bruder nichts an. Und der Vorwurf gegen den verlorenen Sohn,
der in der Erzdhlung selbst (Lk 15,13) nur angedeutet ist, wird jetzt hart und bdse ausgespro-
chen. Gewiss hat der dltere Bruder recht (wir wurden schon zu Lk 15,13.16 an die Schilderun-
gen der Spriiche Salomos erinnert, Spr 23,21; 29,3); aber wenn der Vater iiber das Verderben
des Verlorenen schweigt, soll der Bruder anklagen? Doch eben dies Schweigen und Dulden
wirft er dem Vater vor.

Er hat ,,dein Gut verschlungen®, und du strafst ihn nicht? Du klagst nicht?

Du verwirfst ihn nicht? Aber der Vater freut sich, dass er den Sohn ,,gesund wiederhat* (Lk
15,27); was gilt da das verlorene Gut? Und er freut sich, dass der Verlorene gefunden ward,
der Tote wieder zum Leben kam; jetzt wird alles Verkehrten und Argen nicht mehr gedacht:
,,Man musste doch frohlich sein und sich freuen®, wenn ein Toter wieder lebt, ein Verlorener
sich wieder fand.

Aber eben diese Geduld und Freundlichkeit und Freude des Vaters erregt des Sohnes Zorn
(Lk 15,28). Wieder, wie bei dem Wort vom Sklavendienst (Lk 15,29), treffen wir auf einen
besonders harten Ausdruck. Da es drinnen so fréhlich zugeht, wird die Erbitterung, schon

Schniewind - Das Gleichnis vom verlorenen Sohn. Eine Auslegung von Lukas Kapitel 15
(Vandenhoeck) 26 08.06.2021



lange genéhrt (Lk 15,29), zum aufflammenden Zorn. Der Vater aber geht hinaus vom Fest-
mabhl ,,und bat ihn®, iibersetzt Luther; er ,,redet ihm* freundlich ,,zu*: das im Griechischen ge-
brauchte Wort ist das gleiche, das in der apostolischen Predigt Tréstung und Mahnung [35] in
einem bezeichnet. Mit eben diesem Wort beschreibt Paulus (2 Kor 5,20), wie Gott an uns han-
delt, da er das Evangelium sendet: Gott ,,mahnt durch uns®, er spricht es durch uns den Men-
schen ins Herz: Lasst euch mit Gott verséhnen. Aber gerade die freundliche Zusprache des
Vaters wird mit den Vorwiirfen erwidert, die wir vernahmen: ,,Sklavendienst®, ,,nicht einmal
einen Bock gabst du mir®, ,,dieser dein Sohn, der dein Gut verschlungen hat* (Lk 15,29.30).
Doch der Vater wird nicht verbittert, nicht seinerseits zornig. Wie er dem Jiingeren nicht
nachschalt, da er davonging, ihm entgegenlief, da er wiederkehrte und ihm das Wort der Reue
abschnitt, so geht er zum Zornigen hinaus und antwortet den Vorwiirfen mit erneuter Bitte:
,Mein Kind.“ Es klingt noch zirtlicher als ,,Sohn* — und eben hatte der Altere vom ,,.Sohn*
wie einem Fremden gesprochen. ,,Mein Kind, nichts steht zwischen uns*; und die Gemein-
schaft zwischen Vater und Sohn wird mit den gleichen Worten beschrieben, mit denen bei Jo-
hannes Christus von seinem Vater spricht (Joh 17,10): Alles, was mein ist, ist dein und was
dein ist, ist mein. Dies also sagt Jesus hier, um die Gemeinschaft zu zeichnen, die Gott den
Seinen schenkt, und der dltere Bruder, der Phariséer, steht noch in dieser Gemeinschaft mit
Gott, sie ist noch nicht abgebrochen. Nur eins gélte es: Frohlich sein und sich freuen, wenn
der Vater sich freut und wie der Vater sich freut. ,,Dieser dein Bruder* ist zuriickgekehrt.

Das Wort ist ganz so gestaltet wie der hdhnische Spruch des Alteren.

»Dieser dein Sohn*: der jetzt zuriickgekehrt ist, das ist ,,dieser dein Bruder*; horst du wohl
den Klang des Wortes? Dein Vater freut sich und das ganze Haus freut sich mit: ,,Zur festli-
chen Freude gehort auch der Tanz der Ménner, dessen jauchzendes Gepolter aus dem Haus
ins Freie dringt™ (Schlatter). Horst du wohl die frohlockende Freude? Willst du dich von des
Vaters Freude ausschlieBen? Das hieBe ja, dass es nun nicht mehr gilte: Alles, was mein ist,
das ist dein. Das hief3e ja, dass du nicht mehr ,,alle Zeit bei mir wirest.

Bisher warst du bei mir — und lebtest doch, als wérest du in weiter Fremde?

Aber hier in den abweisenden Worten des Frommen vollzieht sich ein Bruch, der nun eine
Trennung und eine Verlorenheit bedeutet, weit iiber alles hinaus, was des Jiingeren Verloren-
heit war. Es wire eine unwiederbringliche Verlorenheit, aus der Freude des Vaters zu entflie-
hen, eben um der Freude des Vaters willen den Vater zu verlassen. Es wire unwiederbringli-
che Verlorenheit, dem Vater um seines Erbarmens und seiner Giite willen zu ziirnen, gerade
die Giite und Freundlichkeit des Vaters auszuschlagen.

Schon diese Erkldrung des Gleichnistextes zeigte, dass hier jedes Wort von der Wirklichkeit
Jesu her verstanden werden muss. So wie hier der élteste Sohn gegen den Vater, so verhalt
sich der Pharisder gegen Gott. Das, was den Frommen geschenkt ist, kann nicht starker gesagt
werden als mit dem Wort, das Jesu eigene Gemeinschaft mit dem Vater umschreibt: Alles,
was mein ist, das ist dein. Man wird auch Jesu Kampf mit den Pharisdern immer zu harmlos
nehmen, wenn man seinen Gegnern dies nicht zuerst zugesteht. Sie [36] sind beim Vater ge-
blieben, sie haben Teil an allen Giitern und Gaben des Vaterhauses. Sie haben die Gemein-
schaft des Vaters nicht verworfen, sie haben sich um seine Gebote gemiiht, sie haben Gott mit
Treue und Anspannung Tag und Nacht gedient, — ja wirklich Tag und Nacht (Ps 1,2; Apg
26,7).

Dennoch beginnen gerade die Frommen den hértesten Kampf gegen den Vater bis zu Zorn
und Bitterkeit, und dieser Zorn ist nur der Ausdruck jahrelanger Emporung. Und da der Vater

Schniewind - Das Gleichnis vom verlorenen Sohn. Eine Auslegung von Lukas Kapitel 15
(Vandenhoeck) 27 08.06.2021



den Zorn nicht mit Gleichen vergilt, sondern mit freundlicher Zurede, wird die Emp6rung nur
um so bitterer, und die Gefahr einer Trennung vom Vater steht auf, hirter und édrger als je die
Trennung des Verlorenen war. Worin mag der Grund liegen?

Der Gehorsam des Frommen ist ein freudloser Dienst, ist Sklavendienst.

Freilich haben wir mancherlei Zeugnisse von der Gesetzesfreude des alten Israel, von frohli-
cher Feier des Sabbats, von jubelnder Feier der groBBen Feste. Aber das ist dann gleichsam der
vorweggenommene Lohn fiir den harten Dienst genauester Beachtung aller Gottesgebote.
Paulus, der sein altes Leben als das eines untadeligen Pharisders schildert (Phil 3,5), weil} zu-
gleich, dass der Dienst unter dem Gesetz, ja noch die Ubung des Gebetes, Sklavenfurcht war
(R6m 8,15). Und ebenso beschrieben Jesu Gleichnisse den Pharisder (s. 0.S.9), der des Tages
Last und Hitze trdgt in freudloser Arbeit (Mt 20,12), der viel fastet und viel darangibt, ja sich
dessen noch rithmt (Lk 18,12, vgl. Mk 2,18), der zu Gottes Geboten Ja sagt, aber das Nein tut
(Mt 21,28ff).

Die gleiche Beschreibung pharisdischer Frommigkeit empfangen wir in den bildlosen Reden
Jesu. Hier wird Wohltat geiibt, aber damit die Leute es sehen (Mt 6,1-4). Hier wird vorbildlich
gebetet — in der Tat, man sollte die vorgeschriebenen Gebetszeiten innehalten, und das wo-
moglich mitten auf der Stralle! — aber so, dass die Leute es sehen, und so, dass man meint, die
Liange des Gebetes sei entscheidend (Mt 6,5-8; vgl. Mk 12,40). Hier wird gefastet, aber so,
dass noch aus der Reue und dem Leid (denn dies bedeutet ja das Fasten) die eigene Leistung
gemacht und die eigene Ehre gewonnen wird (Mt 6,16-18). All dies geschieht, sagt Jesus, um
die Bosheit des Herzens zu verstecken. Man hilt die Reinheitsgebote peinlich inne, aber die
bosen Gedanken des Herzens werden nicht geédndert (Mk 7,1ff.15ff.). Man nimmt es duBerst
genau mit aller Erfiillung der Einzelgebote bis ins kleinste; das Herz aber ist voll ,,Ran und
FraB3*, ist wie ein Grab voll verwesender Totengebeine (Mt 23,23-28).

Dieser Widerspruch kann in groben, offenen Siinden zu Tage kommen; Jesus sagt das den
Pharisdern auf den Kopf zu, und dhnlich spricht Paulus (Mk 8,38; Mt 12,39; Lk 16,14f.; Mk
12,40; Rom 2, 1 71t.); aber zundchst und zumeist erhebt sich der Widerspruch des Frommen
an Gottes Freundlichkeit Da Jesus kommt und nicht fastet, lastern sie ihn als einen Fresser
und Weinsdufer (Lk 7,34). Da Jesus kommt und die Freude der messianischen Hochzeit {iber
dem Mabhl liegt, das er mit den Siindern, das er mit allem Volk, das er mit seinen Jiingern hilt,
lastern sie ihn als den Siinderfreund (Lk 7,34; 15,2; Mk 2,16). Da Jesus die Siinder annimmt,
so wie sie sind, hohnen [37] sie iiber seine Sendung: ,,Wire dieser ein Prophet, so wiisste er,
wer und welcher Art die Frau ist, die ihn anriihrt* (Lk 7,39); sie lidstern ihn, da er Siinde
vergibt, wie Gott selbst (Mk 2,7); und da er die Ddmonen austreibt, in Gottes Geist, stirker als
die dunklen Geister, lastern sie ihn, dass er in Beelzebuls Namen die Teufel austriebe (Mk
3,22). Ihrer Herzen Gedanken werden offenbar (Lk 2,35; Joh 2,25): der Neid, der Hochmut,
die Unvernunft, die Gottesldsterung (Mk 7,22).

Jesus antwortet auf das alles einfach mit dem, was er selber ist und tut. ,,Gehet hin und lernet,
was das sei: Ich habe Lust an Barmherzigkeit, nicht am Opfern.*“ Zweimal wird bei Matthdus
(Mt 9,13; 12,7) dies Wort aus dem Propheten Hosea (Hos 6,6) in Jesu Mund angefiihrt, um zu
beschreiben, was den Pharisdern fehlt. Es fehlt ihnen die Barmherzigkeit gegentiber den Irren-
den. Unser Gleichnis war ein Bild von Gottes eigener Barmherzigkeit.

Wir erinnerten uns (zu Lk 15,20, S. 24) der Botschaft schon des Alten Testamentes von Got-
tes Erbarmen (vgl. noch Jes 65,2f.; Ps 103,13 u.v.a.); sie wird im Neuen Testament so aufge-
nommen, dass hier Jesu Erbarmen verkiindigt wird (vgl. noch 1 Tim 1,2.16.17; Tit 3,5-7 u.a.).

Schniewind - Das Gleichnis vom verlorenen Sohn. Eine Auslegung von Lukas Kapitel 15
(Vandenhoeck) 28 08.06.2021



Aber wer nicht Barmherzigkeit {ibt, verliert Gottes Barmherzigkeit (Mt 18,33; 23,23; Jak
2,13); selig die Barmherzigen, denn sie werden Barmherzigkeit empfangen (Mt 5,7). So ist es
ein Kennzeichen der Gemeinde Christi, dass sie Barmherzigkeit iibt (Rom 12,8; Phil 1,8; 2,1;
Kol 3,12; 1 Joh 3,17.18), da sie ,,in Christus* lebt (R6m 12,5; Phil 1,8; 2,1), in der Liebe Got-
tes lebt.

Eben an Christi Barmherzigkeit entziindet sich der Hass der Pharisder: Jesus ist in allem das
Widerspiel zu ihrer Art. Hier ist der, der dem Vater ohne Ingrimm und Bitterkeit dient, der
wirklich nie das Gebot des Vaters {ibertritt (Joh 10,18; 12,49f.; 15,10, 8,29), und das Kennzei-
chen dieser Gemeinschaft des Sohnes mit dem Vater ist die immerwéahrende Freude. Das wird
bei Johannes ausdriicklich ausgesprochen (Joh 15,11; 16,24; 17,13), und Jesus verheil3t diese
seine eigene Freude seinen Jiingern. Aber dasselbe steht iiber den drei ersten Evangelien. In
allen vorher erwdhnten Worten von der Freude (s. o. S. 8f.) ist sie das Kennzeichen der Ge-
genwart Jesu.

Es ist die Freude der zukiinftigen Welt Gottes: die Freude, die am jiingsten Gericht den Ge-
treuen zugesprochen wird (Mt 25,21.23); die Freude, dass die Namen der Jiinger Jesu im
Himmel angeschrieben sind als die Namen der Biirger von Gottes Stadt (Lk 10,20); die
Freude, dass nun alles, was zwischen Gott und dem Siinder stand, weggenommen ist (Mk
2,16.19; Lk 19,6.8). Diese Freude ist mit Jesu Gegenwart geschenkt.

Eben in dieser Freude geschieht dann auch all das aus neuem Herzen, was der Phariséer als
mithsame Last und Arbeit auf sich nimmt: das Gebot, das Fasten, das Opfer. Jesus betet ganze
Néchte hindurch; aber das ist nicht die Last eines Gebotes, moglichst lang zu beten-, nicht das
Verdienst angespannter Gebetsiibung, sondern es ist das Gespriach des Sohnes mit dem Vater,
sein unabldssiges Horen auf des Vaters Weisung (Joh 11,42; 5,19.30; 3,32). Und der Ge-
meinde Christi wird eben solch ein Kindesgebet geschenkt, [38] aber allein in Jesu Namen.
Hier ist das Gebet unabléssig, weil die Freude unauthorlich ist (1Thess 5,16.17; R6m 12,12),
und dies Gebet ruht in der bestdndigen Fiirbitte des Erhohten Christus (Rom 8,34; Heb 7,25),
und die unauthoérliche Freude ist ,,in Christo®, in seiner bestdndigen Gegenwart beschlossen. —
Ebenso ist das Fasten in Jesu Gemeinde nicht geschwunden.

Jesu Fasten steht vor dem Anfang all seiner Worte und Taten (Mt 4,2); Und Jesus spricht vom
Beten und Fasten zugleich, als der Waffe, mit der die Macht der Ddmonen gebrochen wird
(Mt 17,21), er weill um ein ganz neues Fasten, das Freude ist (Mt 6,17). Ebenso kennt die
erste Gemeinde das Fasten (Apg 13,2f.; 14,23; 2 Kor 6,5; 11,27). Aber wo sie es iibt, da ist es
Zuriistung zum Botendienst im Auftrag des erhohten Christus und ist Gemeinschaft mit dem
Leiden des Gekreuzigten. — Endlich das Opfer des Geldes: noch iiber alles hinaus, was der
Pharisder opfern mag, wird es von Jesu Jiingern berichtet, vom umkehrenden Zachéus, von
den Nachfolgenden des engsten Kreises, von der ersten Gemeinde (Lk 19,8; Mk 10,28ff.; Apg
4,36f.). Aber es ist wiederum kein hartes, driickendes Gesetz, kein Gebot des Sklavendienstes;
sondern, so wird es in der Geschichte von Zachéus ausdriicklich gesagt (Lk 19,6), ein Zeichen
der Freude, dass jetzt fortgenommen ist, was zwischen uns und Gott stand, und ein Wiederer-
statten veriibten Unrechts; und in der Christus-Nachfolge der ersten Jiinger und der ersten Ge-
meinde ist jedes Opfer ein Zeichen davon, dass die zukiinftige Welt Gottes anbricht, der ge-
geniiber alle Erdendinge nichts sind.

Ob der Pharisder merkt, wie es um ihn bestellt ist? Ob er es wohl versteht, dass sein freudloser
Dienst ein Zeichen dafiir ist, wie er die Gemeinschaft des Vaters verloren hat, obschon er du-
Berlich in ihr bleibt und sich mit allen Kraften miiht, des Vaters Gebot zu erfiillen? Ob er es
merkt, dass sein Zorn iiber die Giite des Vaters das Zeichen dafiir ist, wie weit er selbst sich

Schniewind - Das Gleichnis vom verlorenen Sohn. Eine Auslegung von Lukas Kapitel 15
(Vandenhoeck) 29 08.06.2021



vom Vater getrennt hat? Sein Neid gegeniiber dem Bruder, den die Vergebung und Freude des
Vaters umfangt, erweist es, dass er selbst vom Erbarmen und der Liebe des Vaters nichts weil3
und wissen will.

Ob der Pharisder merkt, dass er selbst auf Jesu Erbarmen angewiesen ist?

In der Geschichte von der gro3en Siinderin wird diese Frage gestellt. ,,Simon, ich habe dir et-
was zu sagen!“ Du hattest in deiner Frommigkeit keinerlei Anlass, mir besondere Dankbarkeit
zu bezeugen. Aber die Siinderin fand Jesu Vergebung und dankt sie ihm. (Lk 7,40.44-47.)
Und im Wort vom Arzt und den Kranken wird die Frage gestellt. Thr bediirft meiner nicht, ihr
seid ja ,,die Gesunden®. (Mk 2,17.) Und die gleiche Frage steht {iber dem ,,Ich aber sage euch*
der Bergpredigt. Diese Worte, die das ungeteilte Herz fordern, lassen keinen einzigen von
Jesu Horern vor Gott bestehen (s. 0. S. 23); Jesus aber schenkt den Verurteilten ein neues Le-
ben, das Leben unter seiner Seligpreisung. (Mt 5,2 11f. 3ff.)

Wir Leser der Bibel gehoren zumeist in die Ndhe des dlteren Bruders.

Wie sollten die ,,verlorenen S6hne®, die weit Verirrten, sich zur Bibel oder [39] zur unmittel-
baren Verkiindigung der christlichen Gemeinde finden? Wenn es geschieht, dann immer nur
so, dass das Wort von Gottes Erbarmen uns unmittelbar, miindlich durch Jesu Jiinger gesagt
wurde. Es mag sein, dass ein Wort, das wir in der Kindheit vernommen hatten, neu erwacht in
Tagen des Entsetzens, in letzter Not. Es mag sein, dass die helfende nachgehende Liebe eines
Christen den Verlorenen fand und ihm Gottes Vergebung zusprach.

Es ist gewiss, dass uns die Bibel (auch unser Gleichnis!) mit ganz neuen Augen ansieht, wenn
thr Wort, aus dem Dienst der Gemeinde Christi uns nahegebracht, in unser Leben eingreift. —
Aber zumeist werden wir Leser unseres Gleichnisses dem dlteren Bruder &hneln. Dann wen-
det sich dies Gleichnis mit derselben Frage an uns wie schon das erste Gleichnis.

Es ist gut, wenn der Weg eines Lebens sich nicht bewusst und gewollt von Gott und Gottes
Gebot wegwendet. Es ist gut, wenn iiber einem Leben das Wort steht: Mein Sohn, du bist alle
Zeit bei mir, und alles, was mein ist, das ist dein. Jesus hat den jungen Reichen, der zu ihm
kommt und bei dem es so stand, liebgewonnen (Mk 10,20.21). Aber was dem Reichen in der
Geschichte fehlt, das fehlt hier dem Bruder im Gleichnis und fehlt vielen unter denen, die sich
Christen nennen, namlich die Ganzheit des Lebens mit Gott (Mt 19,21; 5,48). Wirklich in der
Gemeinschaft des Vaters stehen, heiflt unabldssige Freude. Statt dessen ist uns Gottes Gebot
oft eine Last, ein Sklavendienst, eine freudlose Pflicht, und darum, soweit wir es erfiillen, ein
Verdienst, ein Stolz, mit dem wir uns liber andere erheben oder vor Gott etwas zu gelten mei-
nen. Nun haben wir von klein auf das Gegenteil gehort, ndmlich, dass hier kein Verdienst sei
und kein Sich-Erheben. Tatsédchlich aber kann es sein, dass unser ganzes Leben von solch bo-
sem Stolz erfiillt ist, dass, mit Luther zu reden, bei allem, was wir tun, eine Stimme in uns
spricht: hoc ego teoi, ich habe das getan. Und es ist dann oft ganz so, wie es uns in der phari-
sdischen Frommigkeit begegnet, dass noch aus* der Buf3e ein Verdienst gemacht wird, aus der
Stindenerkenntnis ein Stolz, noch aus der Demut eine Tugend, also ein Hochmut.

Ja, auch solche, denen wirklich etwas aufgegangen ist von dem, was Jesu Worte, sein Leben,
sein Sterben, sein Auferstehen fiir uns bedeuten, sind in stindiger Gefahr, hieraus wieder ei-
nen toten Besitz zu machen, ein Bessersein, ein Haben, ein Verdienst. Vieles, was wirklich
Gottes Gebot und Willen ist, wird unter unserer Hand zum Sklavendienst und darum zum
Stolz, zum Zorn, zum Neid. Es sind oft ganz die gleichen Dinge, in denen die pharisdische
Frommigkeit ausging.

Schniewind - Das Gleichnis vom verlorenen Sohn. Eine Auslegung von Lukas Kapitel 15
(Vandenhoeck) 30 08.06.2021



- Es ist recht zu beten; es ist Gottes Gebot, dass wir unabléssig beten. Es ist notwendig, dass
dazu bestimmte Gebetstunden gehoren, und sowohl die Urgemeinde wie Jesus selbst hat sich
an die bestimmten Ordnungen und Stunden des Gebets gehalten. Aber wenn das Gebet ein
harter Dienst ist, so wird es eine Anstrengung, auf die wir uns etwas zugute tun, wenn sie
vollbracht ist, auf deren Ubung wir bei uns und anderen genau achten, — darum aber ein kraft-
loses, freudloses, von Sklavenfurcht erfiilltes Gebet. Stattdessen sollte unser Gebet in der un-
abldssigen Fiirbitte Christi [40] beruhen und in seiner Freude. — Das Gleiche gilt vom Bibelle-
sen, das von den Zeiten des Alten Testamentes her (Ps 119) mit Recht aufs nachste zum Gebet
und zur Ubung des Gebets gehort. Es kann ein hartes Gebot daraus werden, ein Ruhm der Bi-
belkenntnis und der biblischen Erkenntnis, und das alles ist doch nur ein harter Sklavendienst.
Stattdessen sollte unser Bibellesen ein Lauschen auf Gottes Reden sein, das uns, in jede Lage
unseres Lebens hinein, Gottes Erbarmen zuspricht, seine Vergebung, seine Néhe, seine
Freude.

- Dasselbe gilt von allen, was nur Opfer und Dienst Gottes heilen mag. Es ist recht und gut,
ja, es ist dringend notwendig, dass sich bestimmte christliche Lebensformen herausgestellt ha-
ben und immer neu herausbilden.

Jesu Worte geben uns bestimmte Anweisungen iiber das Verhalten in allen Beziehungen un-
seres alltdglichen Lebens, und es ist nicht zufdllig, sondern notwendig, dass in den apostoli-
schen Briefen sich immer wiederkehrend ,,Haustafeln* finden, Tafeln gleichsam eines Geset-
zes, auf denen geschrieben steht was Mann und Frau und Kinder und Herren und Knechte,
was Alte und Junge, was die Inhaber der Amter tun und wirken; was die Christengemeinde
insgesamt tun und lassen soll in allen Einzelheiten des Lebens, gegeniiber dem Staat und der
Welt, und nach innen hin im Dienst aller Geistesgaben, in der Erfiillung aller Gebote Gottes.
Aber diese Worte der Evangelien und der Briefe beschreiben das, was die Gegenwart Christi
als Friede und Freude und Liebe bedeuten will fiir alle Einzelheiten unseres Lebens. Wir wis-
sen vielleicht auch, dass es so gemeint sei; aber ehe wir uns versehen, wird im Alltag unseres
Lebens wieder ein neuer driickender Sklavendienst des Gebotes, des Gesetzes daraus.

Aber ist es nicht richtig, wenn uns die Reformatoren lehren, dass wir immer neu durch Gottes
drohendes Gesetz zu Christus getrieben werden? Gibt unsere Erfahrung dem nicht recht? Und
ist es nicht so, dass wir zum Beten, zum Bibellesen, zum Gehorchen immer neu durch Gottes

Gebot getrieben werden? Es ist zundchst einmal Gottes Gebot, was unserer Trigheit, Weltse-

ligkeit, Gottlosigkeit in den Weg tritt. Und das ganze Neue Testament, die Evangelien wie die
Briefe, umgibt uns mit solchen Geboten und Befehlen.

Aber dies Gebot ist das Gesetz Christi (Gal 6,2; 1 Kor 9,21; Mt 5,171f.; 11,28ff.; Joh 13,34f.).
Das Gesetz Christi stellt uns in die Gemeinschaft des Sterbens und des Lebens Christi. So sa-
gen es Jesu Worte von der Nachfolge (Mk 8,34). Ihm folgen, das bedeutet: sich selbst nicht
mehr kennen (,,sich selbst verleugnen®); es bedeutet: sich selbst ansehen als einen, der zum
Verbrechertode verurteilt ist (,,sein Kreuz auf sich nehmen®). Lukas sagt mit Recht (Lk 9,23):
,-.. der nehme sein Kreuz auf sich tiglich®, denn es geht um die bestidndige Regel des Jiinger-
standes. Die gleiche Regel bestimmt alles, was Paulus schreibt. ,,Urteilt, dass ihr der Siinde
gestorben seid und fiir Gott lebt in Christo Jesu* (Rom 6,11); ,,wir tragen allezeit das Todes-
leiden Jesu an unserm Leibe, damit auch das Leben Jesu an unserm Leibe offenbar werde* (2
Kor 4,10); ,,ich halte es alles (was ich besal3 und besitze) fiir Schaden, Christus zu gewinnen,
in ihm erfunden zu werden, ihn zu er [41] kennen, die Kraft seiner Auferstehung, die Gemein-
schaft seiner Leiden* (Phil 3,8.10).

Schniewind - Das Gleichnis vom verlorenen Sohn. Eine Auslegung von Lukas Kapitel 15
(Vandenhoeck) 31 08.06.2021



- Dies Leben ,,in Christo* aber, sagen alle apostolischen Ménner, ist Friede, Freude, Ruhm,
Frohlocken; denn es ist der bestindige ,,Zugang zur Gnade®, das bestdndige Eintreten des Er-
hohten Gekreuzigten fiir uns.

Alle Freudlosigkeit und Fruchtlosigkeit unseres Lebens entsteht nur daraus, dass Christus ver-
gessen wird, als ,,wére er umsonst gestorben* und als lebte er nicht.

Die Hirte und Freudlosigkeit unseres Lebens aber zeigt sich in unserem Urteil {iber andere, in
unserem Dienst an den anderen: es ist ganz, wie es hier im Gleichnis, wie es beim Pharisder-
kampf Jesu geschildert wird. Wann und wo der Dienst an den Verlorenen und Verirrten der
christlichen Gemeinde auf das Gewissen gefallen ist und dann in freudiger Hingabe getibt
wurde, geschah es immer und nur von daher, dass die Vergebung Christi, die Freude der Ver-
gebung, der Friede Gottes empfangen und téglich neu ergriffen wurde. Man mag die Lebens-
beschreibung eines jeden der Ménner lesen, durch deren Hand solches Tun Christi geschehen
ist, Luther vor allen anderen, aber ebenso Spener oder Zinzendorf, Blumhardt oder Bodel-
schwingh oder die Erweckungsprediger des 19. Jahrhunderts: Das Entscheidende des tigli-
chen Lebens vor Gott, der Verkiindigung und des Dienstes ist iiberall die Gnade Gottes als
freies Geschenk, der Zugang zur Gnade in Christi Eintreten fiir uns, die Freude der Gegenwart
des Gekreuzigten Erhohten Christus.

Wenn uns das Herz nicht bricht {iber die Not der Verlorenen dicht neben uns, wenn uns keine
Kraft des suchenden und gewinnenden Wortes, keine Kraft des zusprechenden Vergebungs-
wortes Gottes geschenkt ist, so liegt es bestimmt daran, dass fiir uns selbst Gottes Dienst ein
hartes Joch, eine freudlose Pflicht und darum im Grunde ein Murren und Klagen ist, statt dass
Gottes freies und grenzenloses Erbarmen unser Sinnen und Reden und Tun, unser Beten und
Dienen und Arbeiten bestimmte und gestaltete. Vielleicht konnte das Erschrecken tiber Ver-
sdaumnis und Lieblosigkeit uns den Weg zur Vergebung Gottes neu zeigen. Vielleicht, dass die
giitige, fragende Liebe des Vaters uns vernehmbar wiirde, wenn, vielleicht ganz anders, als
wir es geglaubt, gemeint und vorgeschrieben hatten, Menschen nach Gott zu fragen beginnen
und zu ihm zuriickkehren — wir aber stehen hart und abweisend beiseite.

Aber das Schlusswort unseres Gleichnisses wendet sich nicht nur an solche, die mit Ernst
Christen sein mochten. Es ist zugleich eine Frage an den Idealisten.

Man hat mit Recht Idealismus und Pharisdismus verglichen. Das ist keine Beleidigung des
Idealismus. Wir sahen, dass das Grundanliegen des Pharisders darin besteht, die Gebote Got-
tes bis in alle Einzelheiten hinein zu erfiillen. Man konnte das Anliegen des religidsen, des
ethischen Idealismus sehr dhnlich bestimmen: es besteht darin, dass das Gute durchgesetzt
werde gegen alle Widerstdnde der Wirklichkeit Sich selbst dem Guten hinzugeben, [42] nach
Vollkommenbheit zu trachten, unermiidlich, das ist das Ideal, dem der Einzelne nachstrebt Zur
Zeit des ersten Christentums gab es mancherlei Verbindungen zwischen dem strengen Juden-
tum und dem ethischen Idealismus, wie er vor allem in der religiésen Philosophie der Stoa
verkorpert war. Der Ernst des Monotheismus und die Strenge des sittlichen Gebotes begeg-
nete dem suchenden Heiden im jiidischen Gottesdienst; aber ebenso nahm das hellenistische
Judentum weithin Fragestellung und Sprachgebrauch des hellenistischen Idealismus auf. So
kommt es, dass man z.B. bei den Ausfiihrungen, die Paulus R6m 2,1-8 gibt, nicht genau be-
stimmen kann, ob sie sich gegen stoische Philosophen oder gegen gesetzesstolze Juden wen-
den; was Paulus schreibt, trifft beider Haltung.

Paulus redet in Rom 2 von dem, was Jesus ,,Heuchelei nennt, vom Widerstreit zwischen dem
eigenen Tun und dem verurteilenden Gericht, das wir an andere {iben. Dieser Vorwurf trifft

Schniewind - Das Gleichnis vom verlorenen Sohn. Eine Auslegung von Lukas Kapitel 15
(Vandenhoeck) 32 08.06.2021



den stolzen Stoiker ebenso wie den gesetzestreuen Phariséder. In unserem Gleichniskapitel
fehlte das Wort ,,Heuchelei®, Jesu Rede trug die Art der freundlichen Einladung. Aber auch
dies freundliche Wort gilt, wie dem gesetzesstrengen Frommen, so dem Eiferer des ethischen
Gesetzes.

Jesus ruft uns zu Gottes Freude. Unser Wunsch, Gottes Willen zu tun, treibt uns in den
Kampf, in einen Kampf mit Wunden, Niederlagen und erneutem Trotz. Wird nicht die Freude
jedes guten Werkes, das Gott allein uns auftrigt und schenkt, unter unserer Hand zum eigenen
Stolz und Trotz?

Der Kampf geht darum, dass wir ein neues, von sich selbst geldstes Ich gewédnnen. Keine
Selbstbeobachtung, Selbsterkenntnis, Selbsterziehung macht uns frei von dem, was Luther

., incurvatio in semetipsum ““, Rlickbezogenheit auf uns selbst, nennt. Ist es nicht ein in sich
aussichtsloser, hoffnungsloser Kampf? ,,Nein, ldnger werd ich diesen Kampf nicht kimpfen.*
Aller Stolz und aller Eifer des Guten wird zum harten Sklavendienst, ganz wie beim dlteren
Sohn im Gleichnis.

Und die Verbitterung iiber den harten Dienst, dem wir uns verpflichtet wissen, wird zur Hérte
des Gerichts, das wir anderen iiben, — wieder, ganz wie beim &lteren Sohn im Gleichnis. Es
gibt Menschen, streng und hart gegen sich selbst, die auch streng und hart gegen andere sind,
sie verurteilen, schelten, zur Verbitterung treiben. Und doch wére uns als Dienst aufgetragen,
das Erbarmen und die Freude Gottes den Verlorenen, Gott Entfremdeten zu bringen! Viel-
leicht ist es uns noch nicht deutlich geworden, dass dies unser eigentlicher Dienst wére. Ge-
wiss weil ein jeder etwas vom Dienst, der uns aufgetragen ist: den anderen neben uns zu hel-
fen, selbst mit dem Einsatz und Opfer unseres Lebens. Aber worin besteht die Hilfe, die der
Bruder neben uns braucht und auf die er, vielleicht ohne dass er selbst es recht weil, wartet?
Er wartet darauf, dass er von sich selbst freigesprochen wird, dass er in die Freude und das Er-
barmen Gottes gestellt wird. Alle anderen Note wiirden von da aus klein und gering werden,
ja ganz verschwinden.

Es ist schon mancher iiber dem Dienst, der ihm aufgetragen war, ein [43] Christ geworden.
Der Dienst an anderen zeigt uns unsere eigene Not, unsere Verhaftung an uns selbst, unsere
Haérte und Freudlosigkeit Es ist die Ursiinde, von der die ganze Bibel redet: unsere Selbstbe-
hauptung gegen Gott.

Christus aber schenkt uns die facultas standi extra nos coram Deo (Luther): die Moglichkeit
(die Fahigkeit, die Erlaubnis), jenseits von uns selbst vor Gott zu stehen. Er schenkt uns ein
von uns selbst gelostes Leben, sein ewiges Leben. Es gélte nur, unter seinem Freispruch, in
seiner Gnade, in seiner Nachfolge zu bleiben.

Zur weiteren Beschéftigung mit unsern Texten werden die wissenschaftlichen Kommentare
empfohlen. Von ihnen sind erwidhnt worden: A. Jiilicher, Die Gleichnisreden Jesu, Zweiter
Teil 1899 (Neudruck 1910) und A. Schlatter, Das Evangelium des Lukas aus seinen Quellen
erklért, 1931. Wichtig sind aulerdem: Th. Zahn, Das Evangelium des Lukas, 3.-4. Auflage
1920; E. Klostermann, Das Lukasevangelium, 2. Auflage1929 (im Handbuch zum N.T.)

- Ohne Kenntnis des Griechischen sind zu benutzen die Erkldrungen des ,,Neuen Testament
Deutsch®: Das Evangelium nach Lukas von K. H. Rengstorf, 1937; Das Evangelium nach
Markus und Das Evangelium nach Matthidus vom Verf. des vorliegenden Heftes. Manches
was in diesem Heft nur angedeutet werden konnte, ist im Neuen Testament Deutsch ndher
ausgefiihrt.

Schniewind - Das Gleichnis vom verlorenen Sohn. Eine Auslegung von Lukas Kapitel 15
(Vandenhoeck) 33 08.06.2021



Quelle: Julius Schniewind, Das Gleichnis vom verlorenen Sohn. Eine Auslegung von Lukas
Kapitel 15, Wege in die Bibel herausgegeben von Volkmar Herntrich, Heft 2, Gottingen:
Vandenhoeck & Ruprecht, 1940.

Schniewind - Das Gleichnis vom verlorenen Sohn. Eine Auslegung von Lukas Kapitel 15
(Vandenhoeck) 34 08.06.2021



