Auslegung von Lukas 15,1-10 (1940)
Von Julius Schniewind
1. Lk 15,1-2

Wir suchen einen Weg, das Gleichnis vom verlorenen Sohn zu vernehmen. Es ist von den bei-
den anderen Gleichnissen nicht zu trennen, mit denen es im Lukas-Evangelium, Kapitel 15,
zusammensteht; so suchen wir den Weg zu diesem ganzen Kapitel. Die Einfiihrung soll die
Art einer Bibelarbeit tragen, eine Arbeit zum Verstdndnis biblischer Texte, wie sie jetzt weit-
hin gelibt wird. Es scheint eine besonders schwere Aufgabe, Bibelarbeit iiber die drei Gleich-
nisse von Lukas 15 zu halten. Denn diese Gleichnisse sind uns allzu sehr vertraut. Es kann
wohl geschehen, dass wir, wenn sie uns etwa in der sonntéglichen Perikopenreihe oder in fort-
laufender Bibellese begegnen, ratlos vor ihnen stehen. Wir haben uns gewohnt, die drei
Gleichnisse auf andere Menschen zu beziehen, nicht auf uns selbst. Wir fassen sie auf als ei-
nen Weckruf an Fernstehende und versuchen sie dann auszuwerten etwa fiir Evangelisation
oder Volksmission. Aber ein Wort, das nur fiir andere ,,ausgewertet* wird und nicht zunéchst
zu uns selbst geredet hat, findet auch das Ohr der anderen nicht. Die entscheidende Frage an
unsere Gleichnisse wird also sein, was sie uns, den Bibellesern, den Verkiindern, zu sagen ha-
ben.

Nun wenden sich die drei Gleichnisse in Wahrheit gerade an uns und nicht zunéchst an die
Fernstehenden. Wenn uns die Evangelien berichten, wie Jesus die Siinder rief, so gewinnt sein
Wort noch einen anderen Klang als in unseren Gleichnissen: Jesu Siinderfreundschaft erweist
sich so, dass er unmittelbar die Menschen zu sich ruft, unmittelbar, nicht nur in Bild und
Gleichnis. Da erzihlt uns etwa Markus' die Geschichte vom Geldhmten, dem Jesus die Siin-
denvergebung zuspricht, wie Gott selbst und wie Gott allein Siinde vergibt (Mk 2,1-12). Oder
er erzahlt die Geschichte von Levi-Matthdus, den Jesus mit der Macht seines Wortes vom Zoll
fortberief (Mk 2,14).

Oder Lukas! Er hat die reichste Uberlieferung von Jesu Siinderfreundschaft. Er berichtet uns
die Geschichten von Petri Fischzug (Lk 5,8) und der groBBen Siinderin (Lk 7,36ff.), die Erzih-
lung von Zachéus (Lk 19,2ff.); und in der Leidensgeschichte hat er besondere Ziige von Petri
Verleugnung (Lk 22,31.32.61), das Gesprach mit den Frauen von Jerusalem (Lk 23,271f.), die
Fiirbitte fiir die [4] Peiniger (Lk 23,34), endlich die Geschichte vom Schicher (Lk 23,39ff.).
Zu dieser Sonderiiberlieferung des Lukas gehdren auch Gleichnisse: das Gleichnis vom Wu-
cherer und den zwei Schuldnern (in der Geschichte von der Siinderin, Lk 7,41ff.), das Gleich-
nis vom Pharisder und Zollner (Lk 18,91f.) und unsere Gleichnisse (nur deren erstes ist nicht
Sondergut des Lukas, s. u. S. 11f.). Alle diese Gleichnisse bezeugen Jesu Siinderliebe; aber
,»zur Ermutigung reuiger Siinder hat sie Jesus wohl nicht in erster Linie gesprochen® (Jiili-
cher), vielmehr zielen sie auf die Pharisder, die sich an Jesu Siinderliebe stof3en.

Werden sie verstehen, dass sie mit den Gleichnissen gemeint sind? Werden wir verstehen,
dass Jesu Worte uns angehen? Die Gleichnisse wenden sich an die Gerechten (Lk 15,7), die
den Weg Gottes mit Entschlossenheit gehen, an solche, die mit Ernst fromm sein wollen. Ge-
rade sie stoflen sich an Jesu Siinderliebe. Sollte dies auch unsere Lage sein?

!'Wir fiihren Geschichten und Worte, die bei allen drei ersten Evangelien wiederkehren, nur nach Markus an.
Schniewind - Auslegung von Lukas 15,1-10 1 15.06.2021



1 Es nahten sich aber alle Zollner und Siinder zu ihm, ihn zu horen.
2 Und die Pharisder und Schriftgelehrten murrten laut und sprachen: Dieser nimmt die
Siinder an und isst mit ihnen.

Man fragt, ob diese Einleitung urspriinglich zu den drei Gleichnissen gehdrte oder ob erst Lu-
kas sie als Uberschrift gebildet hat. Aber die Frage ist im Grunde gegenstandslos. Die Gleich-
nisse reden von Gottes Freude iiber die Riickkehr des Verlorenen. Weshalb hat Jesus solche
Gleichnisse gesprochen? Unzweifelhaft deshalb, weil er selbst den Verlorenen nachging und
weil man sich an diesem seinem Tun stieB3, sich dariiber emporte. Und es ist deutlich, dass der
Widerstand von der pharisdischen Frommigkeit ausgeht.

Die Phariséer bilden eine Laienbewegung; es geht ihnen um peinliche, sorgfaltige Erfiillung
der Gebote Gottes und um Absonderung der reinen Gemeinde Gottes von aller Unheiligkeit,
von allen denen, die mit den Geboten Gottes in Erkenntnis und Tat nicht vollen Ernst machen.
Diese Laienbewegung hat auch Theologen (Schriftgelehrte, Rabbinen) in ihrem Gefolge; ge-
wiss ist sie urspriinglich unter dem AnstoR3 solcher Theologen entstanden. So stehen in den
Evangelien oft, wie hier, ,,Pharisder und Schriftgelehrte* nebeneinander, zusammengehorig
und doch unterschieden. — Auf jeden Fall ist Jesu Kampf gegen die Pharisder der Hintergrund
unserer Gleichnisse. Und es zeigt sich hier, mit welcher Freundlichkeit Jesus diesen Kampf
fiihrt. Er spricht den Gerechten (Lk 15,7) ihre Gerechtigkeit nicht ab, spricht dem &lteren Sohn
(Lk 15,25ff.) nicht ab, dass er beim Vater geblieben ist. Aber er mochte die Frommen mit hin-
einziehen in die Freude Gottes iiber die Riickkehr des Verlorenen. Werden die Phariséer die-
sen Ruf Jesu horen?

Jesus ,,nimmt die Siinder an*. Es wird in all den vorhin erwdhnten Geschichten merkwiirdig
wenig erzahlt von dem, was Jesus zu den Siindern sagt und was er an ihnen tut. Freilich, was
sie bei ihm suchen und finden, das ist sein Wort. ,,Sie nahten sich zu ihm, ihn zu héren.* Sie
suchen sein Wort des Zuspruchs, der Vergebung, der Seligpreisung, das Wort, das alle Ver-
dammung der Siinde in sich schlief3t, aber dennoch Gottes Friede und Gottes Freude ist. Doch
wird hier nicht erzihlt, wie Jesus es den Einzelnen [5] zugesprochen hat. Nur, dass er die Siin-
der ,,annimmt®. Er nimmt sie an, er lasst sie zu sich kommen, er schamt sich der Gemeinschaft
mit ihnen nicht, er lisst sie bei sich sein. Ahnliches wird von Jesu niichstem Jiingerkreis be-
richtet. Jesu Jiinger sind die, welche ,,mit ihm sind*, bei ihm sind. Sténdig bei ihm zu sein, das
bedeutet Nachfolge. Von ihm angenommen werden, das bedeutet Hilfe und ewiges Heil.

Jesus isst mit den Siindern. Dies wird immer neu berichtet. Bei der Geschichte von Levi-Mat-
thius erzdhlt es Markus (Mk 2,15f.), und die beiden anderen Evangelisten folgen ihm. Be-
kannt ist Steinhaufens Gemilde vom Gastmahl der Siinder, das sein Motiv aus jener Ge-
schichte nimmt. Ahnliches muss sich oft zugetragen haben, denn uns ist der spottende Spruch
auftbewahrt (Mt 11,19): ,,Siehe, der Fresser und Weinsaufer, der Zollner Freund und der Siin-
der.” Auffillig oft wird in allen Evangelien vom Gastmabhl erzéhlt, in Jesu Gleichnissen so-
wohl wie in Geschichten, die ihn beim Mahl zeigen.

Ja, daran, wie er das Brot bricht, wird er von den Emmaus-Jiingern erkannt; er hat also stindig
in einer besonderen Weise das Mahl mit den Seinen gehalten, so ndmlich, dass diese Mahlzei-
ten ein Ausblick waren auf das kiinftige Freudenmahl, auf die Zeit, da Gottes Herrschaft
kommt. Die zukiinftige Welt Gottes wird wieder und wieder unter diesem Bild des Festmahles
beschrieben, und Jesus, so erzdhlen alle unsere Evangelien, ist der, der den Seinen an der zu-
kiinftigen Welt Gottes Anteil gibt. So hat man mit Recht die letzte Mahlzeit Jesu in diese Zu-
sammenhénge seines Erdenlebens gestellt.

In seinem letzten Mahl vollendet sich, was schon sein ganzes Leben den Seinen gab, und die

Schniewind - Auslegung von Lukas 15,1-10 2 15.06.2021



Begegnungen des Auferstandenen mit seinen Jiingern sind wiederum Vorschmack des zu-
kiinftigen Freudenmahles Gottes.

Mit all dem ist schon ein wesentlicher Gesichtspunkt gefunden, unsere Gleichnisse recht zu
betrachten. Ublicherweise sieht man in ihnen, vor anderen Stiicken der Evangelien, den Be-
weis dafiir, dass Jesus von seiner Person oder gar von seinem Tode nicht gesprochen habe,
wenn er den Weg zu Gott zeigte. Nun gibt es viele Worte Jesu in den Evangelien, in denen Er
selbst, seine Person, sein Tun und sein Leiden, entscheidende Bedeutung hat fiir den, der Got-
tes ewiges Heil sucht. Kann man sie alle fiir unecht erklaren?

Jedenfalls sind unsere Gleichnisse nicht anders gemeint als jene Worte. Denn diese Gleich-
nisse sind nur aus Jesu einzigartiger Lage zu verstehen. Es muss in der Tat so gewesen sein,
dass hier das AnstoBige und Emporende lag, Um dessentwillen Jesu Gegner ihn zuletzt ans
Kreuz gebracht haben: Einer, der in einzigartiger Vollmacht Gottes die Siindenvergebung
bringt und sich dabei gerade an die Verachteten, Gottlosen, Verlorenen wendet.

- Es ist wichtig, unsere Gleichnisse von Anfang an unter diesem Gesichtspunkt zu sehen.
Doch wird diese wichtige Frage, die Frage nach Jesu Wiirde, spiter noch ausfiihrlich erortert
(S. 271f.). [6]

2. Lk 15,4-7

4 Er sagte aber zu ihnen dies Gleichnis und sprach: Welcher Mensch von euch, der hun-
dert Schafe hat und eins von ihnen verliert, lisst nicht die neunundneunzig in der Steppe
und geht dem verlorenen nach, bis er es findet?

5 Und wenn er es gefunden hat, so nimmt er es voll Freude auf seine Schulter.

6 Und wenn er heimkommt, ruft er die Freunde und Nachbarn zusammen und spricht zu
ihnen: Freuet euch mit mir, denn ich habe mein Schaf gefunden, das verloren war.

7 Ich sage euch, so wird im Himmel Freude sein iiber Einen Siinder, der umkehrt, mehr als
iiber neunundneunzig Gerechte, die der Umkehr nicht bediirfen!

Es gibt noch eine ganze Reihe von Gleichnissen Jesu, die, ebenso wie die unseren, uns in sei-
nen Kampf mit den Pharisdern versetzen: das Gleichnis von den Arbeitern im Weinberg (Mt
20,11t.), das Gleichnis von dem Wucherer und den zwei Schuldnern (Lk 7,36ft.), das Gleich-
nis von den zwei verschiedenen S6hnen (Mt 21,28ft.); ein Gleichnis ist auch das Bild vom
Arzt und dem Kranken (Mk 2,17), mit dem in der Geschichte von Levi-Matthius Jesus sein
Verhalten beschreibt. Die Geschichte vom Pharisder und Zollner (Lk 18,9ff.) ist schon kein
eigentliches Gleichnis, sondern eine Beispielserzéhlung, in der aber die Frage an den Horer
offen bleibt, worin denn eigentlich der Schade des Phariséers liegt. Solch eine Frage liegt iiber
allen Gleichnissen Jesu: die Frage, ob man sie wohl ,,verstehe*; ob der Horer versteht, was
dies Wort fiir thn bedeutet. Die Frage der Gleichnisse von Lukas 15 aber ist — die Freude!
Freude ist das entscheidende Wort im ersten Gleichnis (Lk 15,6.7) wie im Folgenden (Lk
15,10) und im dritten (Lk 15,23.24.32). Gott freut sich {iber das Verlorene, das wiedergefun-
den wird. Werden die Phariséer sich auch freuen, wenn Jesus die Verlorenen sucht?

Dass Gott sich iliber sein Volk freut, wird schon im Alten Testament verkiindet. Gott freut sich
mit lauter jubelnder Freude, freut sich iiber die Seinen, wie ein Brautigam sich iiber seine
Braut freut (Zef 3,17; Jes 62,5).; Das waren Worte des Ausblickes, der Hoffnung auf die neue
Zeit und neue Welt, die Gott selbst schaffen wird. Wann wird es so sein, dass Gott sich seines
(Volkes freuen kann? Und gehdren auch die Verlorenen zu seinem Volk?

Schniewind - Auslegung von Lukas 15,1-10 3 15.06.2021



Freut Gott sich wirklich tiber deren Riickkehr? Wird er nicht nur einen Rest, besonders Hei-
lige, aus der Menge der vielen Verlorenen aussondern und diesen Rest zum Gottesvolk erwéh-
len? Eben hierauf warten die Pharisder, auf die Aussonderung des neuen heiligen Volkes und
die AusstofBung aller Unheiligen und Irrenden.

Nun redet dies erste Gleichnis in einem Bild, das in Jesu Worten immer wiederkehrt. Hirt und
Herde ist im Alten Testament das stehende Bild fiir Gott und sein Volk. Und nicht nur im Al-
ten Testament, sondern in der ganzen f alten Welt ist diese Anschauung lebendig; ,,Hirt* ist
die Bezeichnung eines machtvollen Herrschers, der seine Herde, die auf weiter Steppe ver-
streut und bedroht ist, bewacht und leitet. In Jesu Worten wird dies Bild nicht nur durch das
Johannes-Evangelium aufgenommen (die Rede vom guten Hirten [7] Joh 10,11ff.), sondern es
wirkt mannigfach nach. Jesus spricht von den verlorenen Schafen des Hauses Israel (Mt 10,6;
15,24); er sieht das Volk misshandelt und niedergeworfen wie Schafe, die keinen Hirten ha-
ben (Mt 9,36); auch im Wort vom Sammeln und Zerstreuen (Mt 12,30), im Wort von den rei-
Benden Wolfen (Mt 7,15) lebt das gleiche Bild. Die Herde ist Gottes eigene Herde, Gott selbst
ist der Regent seines Volkes. Gott selbst wird seine zerstreute Herde sammeln, heil3t es Jes
40,11; und besonders bei Hesekiel (Hes 34) wird das Bild breit ausgefiihrt. An dieses Hese-
kiel-Kapitel erinnert unser Gleichnis sehr deutlich. ,,So spricht Gott der Herr: Siehe, ich will
mich selbst meiner Herde annehmen und sie suchen, wie ein Hirt seine Schafe sucht. Ich will
das Verlorene wieder suchen und das Verirrte wiederbringen und das Verwundete verbinden.*
(Hes 34,11.12.16.) Schon bei Hesekiel ist der Gegensatz zu Gottes Tat das Verhalten der bo-
sen Hirten Israels. Sie ,,weiden sich selbst“. ,,Der Schwachen wartet ihr nicht, die Kranken
heilet ihr nicht, das Verwundete verbindet ihr nicht, das Verirrte holet ihr nicht, das Verlorene
suchet ihr nicht* (Hes 34,2.4.) Das Bild wird auch noch anders gestaltet: Neben den schwa-
chen Schafen stehen die starken, die sich selbst mésten und die schwachen bedréngen (Hes
34,17ff.). Gott aber, Er der rechte Hirt, bestellt seinen Knecht David zum Hirten und Fiirsten
(Hes 34,23.24), und es bleibt im alttestamentlichen Wort ungeklirt, wieso der Davidsspross,
der Messias, den gleichen Namen empfangt, den Gott selbst trégt.

In Jesu Worten ist er, Jesus, selbst der Hirte. Er ist es nicht nur in der Bildrede von Joh 10,
sondern ebenso in dem groBen Bild des Weltgerichtes (von den Schafen und Bocken Mt
25,32f.), im Wort vom Menschensohn, der gekommen ist, zu suchen und zu retten, was verlo-
ren ist (Lk 19,10), im Wort von der ,,kleinen Herde* (Lk 12,32). Aber ebenso ist Jesu Wiirde
in all den vorhin angefiihrten Worten sichtbar: Er ist es, in dem sich das Wort von Hes 34 er-
fiillt. Allein dies wird niemals, auch nicht in Joh 10, so gesagt, dass ausdriicklich ein jeder,
auch der Widerstrebende Und Gleichgiiltige, vernehmen und verstehen miisste, dass Jesus es s
ei, dem die Wiirde des Messias eignet, die Wiirde des Konigs Gottes, der die Vollendung her-
auffiihrt. Vielmehr entscheidet sich das Verstindnis all dieser Worte daran, ob man begreift,
was hier inhaltlich gesagt wird: Wer ist der, der das Verlorene reitet, der der gute Hirte heif3t,
der das Weltgericht vollzieht, der die Misshandelten und Darniederliegenden heilt, die Zer-
streuten sammelt, der zu den Verlorenen gesandt ist? Die Frage nach der Wiirde Jesu beant-
wortet der, dem es aufgeht, was Jesu Tun, Wirken, Reden bedeutet.

Bei unserem Gleichnis liegt die Wiirde Jesu in der einfachen Tatsache beschlossen, dass er
eben dies Gleichnis, dass er alle unsere drei Gleichnisse erzihlt! Er bildet sie, um sein eigenes
Verhalten gegeniiber den Siindern zu beschreiben, beschreibt es aber so, dass er von Gottes
Tun und von Gottes Freude redet. Gott wendet sich zu den Siindern, gerade zu den Siindern,
zu denen, auf die er den gleichen Anspruch hat wie auf die Gerechten- die sich aber Von sei-
ner Herde verloren haben. Und Gott freut sich, [8] wenn die Verlorenen wiederkehren. Von
Gottes Freude ndmlich wird in Lk 15,7 gesprochen; ,,Freude im Himmel* heif3t so viel wie
,,Freude bei Gott®.

Schniewind - Auslegung von Lukas 15,1-10 4 15.06.2021



Der Name Gottes wird ehrerbietig verschwiegen; ebenso im Bekenntnis des verlorenen Soh-
nes (Lk 15,21): ,,Ich habe gesilindigt gegen den Himmel*, d.h. ,,gegen Gott™.

Umkehr zu Gott ist Freude. Wir iibersetzen das Wort, das Luther mit ,,Buf3e tun* wiedergibt,
durch ,,umkehren®. BuBe ist Umkehr, ist Bekehrung! Die Ubersetzung ,,Sinnesinderung* ge-
niigt nicht. Sie entspricht nicht dem Klang der Muttersprache Jesu, sondern sie stammt aus ei-
nem Missverstdndnis des betreffenden griechischen Wortes. Es geht bei der Buf3e nicht nur
um den Sinn, sondern zugleich um das ganze Tun; es geht nicht nur um den Menschen und
seinen Sinn, sondern um unser ganzes Verhalten zu Gott. Aber diese Umkehr aus der Verlo-
renheit und Gottesferne ist nicht. Qual und Angst, sondern tiber ihr sieht Gottes Freude. — Ge-
wiss, auch Jesus spricht von ,,Bufle in Sack und Asche* (Mt 11,21), er zeichnet uns die Reue
des verlorenen Sohnes. Der Schmerz iiber das Versdumte, Verdorbene — bis zu Trdnen — be-
hélt sein Recht. Wenn die Evangelien von Petri Verleugnung erzéhlen — ,,Er weinte bitterlich®
—, wenn Jesus den Frauen von Jerusalem sagt: Weinet {iber euch und {iber eure Kinder!, wenn
Lukas die grof3e Siinderin in ihren Reuetrénen zeigt: so ist das alles nicht Sentimentalitit, son-
dern bitterer Ernst. Es ist hier nicht anders um Reue und Umkehr bestellt als in den Psalmen
und in unseren Kirchenliedern: unsere Trennung; von Gott geht an unser innerstes Herz. Aber
in dem allen vollzieht sich nicht eine Leistung der Reue, durch die wir Menschen auf Gott ein-
wirken, auf der; wir dann ausruhen, auf die wir stolz sein konnten. Paulus unterscheidet ein-
mal (2 Kor 7,10) die gottliche Traurigkeit von der Traurigkeit der Welt. Es kann auch bei der
Reue eine weltliche Traurigkeit geben, der es nur um die Folge der Siinde, um die Enttéu-
schung der eigenen Vortrefflichkeit oder um Ahnliches geht. Eine solche Traurigkeit, sagt
Paulus, fiihrt zum ewigen Tod; eine Traurigkeit aber, die nach Gottes Art ist, fithrt zur Um-
kehr und zur ewigen Rettung. Ebenso beschreibt Jesus in der Bergrede das rechte Fasten (Mt
6,16ff.). Fasten ist Zeichen der Trauer, der Reue; und es kann sein, dass solches Fasten sehr
am Platze ist. Dann aber, sagt Jesus, ,,salbe dein Haupt und wasche dein Antlitz**; fast mochte
man sagen: Wasche die Trianen ab.; Deine Reue steht vor Gott, und Gott vergibt die Siinde.
Noch stérker ist das Wort: ,,Konnen Hochzeitleute fasten, solange der Brautigam bei ihnen
1st? (Mk 2,18.19.) Die Pharisder fasten und die Jiinger Johannes des Tédufers, und ihr Fasten
ist ein Zeichen der Entsagung und der Reue. Aber bei Jesus ist Hochzeitfreude. So wird in der
Geschichte von Zachéus ausdriicklich gesagt (Lk 19,6): Zachdus ,,nahm ithn auf mit Freuden®,
— da er nun umkehrt und alles, was er gutmachen kann, wiedergutmacht; und Jesus spricht,
dass er gekommen sei, das Verlorene zu suchen (Lk 19,8-10).

Diese Freude muss das Kennzeichen der Gegenwart Jesu gewesen sein, im Gegensatz auch zu
Johannes dem Téufer (Mt 11,16ff.), mit dem sich Jesus [9] doch sonst in eins setzt (Mt 21,23-
27.32). Diese Freude, so sagen unsere Gleichnisse, ist der Widerschein der ewigen Freude
Gottes. Jesus spricht in unserm Gleichnissen Gottes Urteil, Gottes Freude denen zu, die Ohren
haben zu horen.

Werden die Pharisder horen, wie Gottes Ruf in unserem Gleichnis an sie ergeht? Gottes Ruf
heifit: Freut euch mit mir. Freut euch, dass die Verlorenen meiner Herde zuriickkehren! Seid
barmherzig, wie der Vater im Himmel barmherzig ist. Das dritte unserer Gleichnisse wird da-
von reden, dass die Frommen an Gottes Freude nicht teilnehmen, die Barmherzigkeit Jesu ta-
deln und léstern, die anderen verachten und, da Gott sie ihnen gleichstellt, sie beneiden. Be-
diirfen sie wirklich, wie es hier hei3t, der Umkehr nicht?

Was heil}t das: ,,Gerechte, die der Umkehr nicht bediirfen*?

Man wird Jesu Worte ganz wortlich nehmen miissen. Die neunundneunzig Schafe haben sich
nicht verirrt. Ebenso ist im dritten Gleichnis der dltere Sohn nicht vom Vater gewichen und
hat dessen Vermdgen nicht verschleudert. Ebenso der Pharisder im Gleichnis hat mehr getan

Schniewind - Auslegung von Lukas 15,1-10 5 15.06.2021



als der Wortlaut des Gesetzes forderte, und es ist ihm, anders als dem Zollner, ein ganzer
Ernst, Gottes Gebot genau zu erfiillen (Lk 18,10ff.). Ebenso die Ersten im Gleichnis von den
Arbeitern im Weinberg: sie haben den ganzen Tag gearbeitet und des Tages Last und Hitze
getragen und sind nicht erst wie die anderen in letzter Stunde in den Dienst des Herrn getreten
(Mt 20,1ft.). Ebenso das Gleichnis von den beiden Schuldnern: der eine hat tatséchlich viel
weniger Schulden als der andere (Lk 7,411t.). Endlich das Gleichnis vom Arzt und dem Kran-
ken: ,,Die Gesunden bediirfen des Arztes nicht, sondern die Kranken; ich bin nicht gekom-
men, Gerechte zu rufen, sondern Siinder.” (Mk 2,17) Den Kranken gleichen die Verirrten, de-
ren Abweichung von Gottes Gesetz offenkundig ist, den Gesunden aber die, deren ganzes Le-
ben eben nichts anderes sucht und will als den Dienst Gottes. Eben dort (Mk 2,17) kehrt auch
der Ausdruck ,,die Gerechten* wieder und ist ebenso wortlich gemeint wie hier. Wir machen
uns gewohnlich ein falsches Bild von den Pharisdern. Es sind tatsdchlich Menschen, deren
ganzes Leben davon bewegt ist, bis ins Einzelne und bis ins Geringste hinein Gottes Willen zu
tun. ,,Man macht einen Zaun um das Gesetz*, man umgibt jedes einzelne Gebot Gottes wie
mit einer Schutzmauer noch mit vielen anderen Geboten, die dessen Erfiillung sicherstellen
sollen. Das gilt von den zehn Geboten, aber ebenso von allen anderen Anordnungen des Ge-
setzes. Dass dabei seltsame Dinge mit unterliefen, darf man nicht verspotten. Ahnliche Er-
scheinungen hat es zu allen Zeiten der christlichen Kirche gegeben. Sobald man sich um die
,,Prazisitit” der Lebenshaltung bemiiht, um einen ganzen ungeteilten Gehorsam — und sollte
das nicht unser hochstes Anliegen sein? — kommt es naturgemif dahin, dass man jede Regung
iiberwacht, die Einteilung des Tages, die Ordnung des Gebetes, die Auswahl der Speisen, und
dass man gerade auf die sogenannten ,,kleinsten* Dinge achtet, — wie etwa die Phariséer auf
das Verzehnten von Minze, Dill und Kiimmel. Alle diese ,,AuBerlichkeiten warf ihnen Jesus
nicht vor; auch [10] ihm liegt an der Erfiillung der Gebote Gottes bis ins letzte. So nennt er
die Pharisder mit Recht und mit Ernst ,,Gerechte®.

- Wenn wir uns ein Bild der pharisdischen Frommigkeit machen wollen, tun wir gut, etwa in
den Psalmen Salomos oder im vierten Buch Esra zu lesen (beide sind uns in Kautzsch’ Apo-
kryphen und Pseudepigraphen leicht zugéinglich gemacht) oder Schlatters Buch: Jochanan ben
Zakkaj, der Zeitgenosse der Apostel (1899).

Wir finden da einen Ernst des Kampfes gegen die Siinde, ja einen Ernst der Buf3e, die uns an
viele christliche Schriften erinnern, ja uns noch beschdamen mégen. Und dennoch sind die Ge-
rechten mit all ihrer wirklichen Gerechtigkeit in der Gefahr, dass sie an der Freude Gottes vor-
beigehen. Dies deshalb, weil sie den Dienst Gottes am Irrenden und Verlorenen vergessen.
Die Gefahr wird hier noch nicht so drohend vor sie hingestellt wie im dritten Gleichnis.

Es wird auch in allen drei Gleichnissen nichts von der ,,Heuchelei* der Gerechten gesagt; und
Jesus straft sonst oft diese Heuchelei (Mt 6,21t.; 23,13ff. u. 6.); sie liegt darin, dass die From-
men mit all ihrer wirklichen Gerechtigkeit die Bosheit des Herzens nicht verschleiern noch
andern konnen.

Es wird in unseren Gleichnissen auch ihr Hass gegen Jesu Wort nicht entlarvt, wie etwa im
Gleichnis von den bosen Weingértnern (Mk 12,11f.). Vielmehr wirbt Jesus um seine Feinde,
die Gerechten. Werden sie ihn noch héren?

Eine Bibelarbeit wird, im Unterschied zur Predigt, die Anwendung des Bibelwortes auf uns
und unser Tun nicht bis ins Einzelne ausfithren. Doch darf die Gefahr nicht aufkommen, dass
wir das gegen uns gerichtete Wort Jesu iiberhoren. Wir wiirden es iiberhoren, wenn wir mein-
ten, es sei ja unter uns genug Erbarmen mit den Verlorenen, suchendes Nachgehen genug, viel
Freude iiber jede Bekehrung, — aber es ereigneten sich nur so wenig Bekehrungen. Solches
Nachgehen ist nie am Ende. Paulus sagt einmal (R6m 13,8): ,,Bleibt niemand etwas schuldig

Schniewind - Auslegung von Lukas 15,1-10 6 15.06.2021



auller der gegenseitigen Liebe.“ Das besagt: Liebe ist etwas, was wir immer schuldig bleiben,
ist eine Schuld, die nie abzutragen ist. Man mag mit gro3em Ernst fragen, ob unter uns auch
nur der dullere Dienst des suchenden Nachgehens so geiibt wird, wie Gott es von uns erwartet.
Ist in fritheren Geschlechtern der christlichen Gemeinde das, was wir Einzelseelsorge nennen,
nicht viel eifriger geilibt worden? Wire, wenn die Pfarrbezirke zu grofl werden oder andere
Arbeit sich vordringt, es nicht das selbstverstindliche Ergebnis lebendiger Verkiindigung,
dass viele Laien neben den Pfarrern das Amt suchenden Dienstes iibernihmen? Vielleicht ha-
ben wir den anderen, den wir zu suchen vorgeben, noch gar nicht in seiner eigentlichen Not
gesucht. Vielleicht sprechen wir noch nicht einmal seine Sprache, wo doch jeder Missionar
selbst die Sprache des geringsten Volkes lernt. Geschweige, dass das entscheidende Wort un-
serer Gleichnisse T. unter uns lebendig wire, das Wort von der Freude Gottes.

Jesu Wort ist Evangelium, Freudenbotschaft Alle die furchtbaren Worte vom Gericht und von
der Holle, die Jesus spricht, sind eingebettet in sein Evangelium. [11] Das Urteil des Gerichts
und des Todes ist hineingenommen in das Wort des Freispruchs und der Seligpreisung. Der
BuBruf ist Freudenwort, denn Gott freut sich iiber die Riickkehr des Verlorenen. Der BuB3ruf
ist Freudenwort, weil der hier spricht, der in Person der Friede, die Freude, das Evangelium,
die Gerechtigkeit, die Versohnung ist. Vielleicht horen wir aus den Worten Jesu zunichst im-
mer nur die Drohung heraus? Vielleicht mit gutem Grund, weil nur die Armen, nur die den
Kindern gleichen, den Zuspruch des Himmelreichs empfangen. Es gilte ja nur einzugestehen,
dass wir vor Gott tatsdchlich so sind wie die Bettler, wie die hilflosen Kinder.

Aber Jesu Jiinger waren ebenso wenig willig, dies einzugestehen, wie Jesu Feinde, die Phari-
sder. Alle Erzédhlungen der Evangelien zeigen uns das.

Sobald wir aber unsere Armut und Hilflosigkeit vergessen, sind wir wieder gendtigt, ganz wie
die Pharisder, es mit unserer eigenen Frommigkeit zu versuchen, auf sie zu vertrauen und un-
sere eigene Gerechtigkeit an der Unwiirdigkeit der anderen zu messen — davon wird spiter
noch zu reden sein (S. 391.).

Aber damit entschwindet uns auch die Freude Gottes, und darum gibt es so viel freudloses,
kraftloses, unbarmherziges Christentum. Ja, man kann sich in christlichen Werken verzehren,
auch im Dienst des Erbarmens und der Liebe; aber noch indem wir eben dies tun, was die
Pharisder versdumten, bleiben wir ihrer Art dhnlich. Wir tun Gottes Dienst, ja den Dienst an
den Verlorenen, aber es bleibt ein freudloses Tun. Von dieser Gefahr redet schon der Romer-
brief (R6m 12,8): ,,Ubt jemand Barmherzigkeit, so tue er es mit Lust.“ Das heifit: Wem es als
Gottes Gnadengabe geschenkt ist, Erbarmen zu {iben, der wahrt die Geistesgabe dann nur
recht, wenn sein Erbarmen voll Freude und Freundlichkeit ist. Ein Schriftstiick der alten Kir-
che, der Barnabas-Brief, sagt (Barn 1,6): Liebe in Frohlichkeit und Frohlocken ist der Erweis
gerechter Werke.

Es ist gewiss ganz unmdglich, solche Freude zu fordern. Aber Jesus wird uns beschrieben,
wie er sich verzehrt in Arbeit und Kampf und wie ihn alle verlassen; er aber spricht den Sei-
nen als sein Abschiedswort zu: Ich habe zu euch geredet, dass meine Freude in euch sei und
eure Freude vollkommen werde (Joh 15,11). Er spricht seine eigene Freude den Freudlosen
zu; seinen Jiingern, die ohne ihn in der Welt hilflos und zu seinem Dienst unfruchtbar sind.
Ebenso weil die erste Gemeinde, dass immerwahrende Freude Frucht des Heiligen Geistes
ist, etwas schlechthin Wunderbares, das aus der Gegenwart des Gottes stammt, der in Christus
die Welt mit sich versohnte (Gal 5,22; Rém 14,17; 1Thess 5,16.18).

Die Erklarung unseres Gleichnisses muss nach zwei Seiten ergidnzt werden.

Schniewind - Auslegung von Lukas 15,1-10 7 15.06.2021



Zunichst: Unser Gleichnis kehrt in etwas verdnderter Form Mt 18,12-14 wieder. Die Formung
beider Gleichnisse ist so verschieden, dass man schwer denken mag, der eine Evangelist habe
das Gleichnis vom anderen schriftstellerisch iibernommen oder auch, dass sie beide es aus ei-
ner gemeinsamen Quellenschrift abgeschrieben und je nachdem umgewandelt hitten. [12]
Wahrscheinlich ist es miiflig, dariiber zu streiten, welche von den beiden Formen die ur-
spriingliche ist. Die Worte Jesu sind zunédchst miindlich tiberliefert und dabei mannigfach ver-
schieden geformt werden. Die Gestalt des Gleichnisses weist sowohl bei Matthdus wie bei Lu-
kas in die paldstinische Urgemeinde zuriick, und in beiden Gestalten tragt es die Ziige der
Verkiindigung Jesu wie sie uns einhellig tiberliefert ist. Im Matthdus-Evangelium ist das
Gleichnis in eine Reihe von Jiingerspriichen eingefiigt. Es wird mit dem Spruch gedeutet:
,,Vor eurem Vater im Himmel ist es nicht der Wille, dass eins dieser Kleinen umkomme.*
Gottes Wille und Ratschluss, der ,,vor ihm* besteht und gilt, ist nimmermehr, dass auch nur
das Geringste ihm verloren geht, was ihm gehort. Ebendies sagte auch unser Gleichnis bei Lu-
kas; aber die Mahnung galt dort den Pharisdern, wiahrend sie sich bei Matthdus an den Kreis
der Jiinger wendet. Doch Jesu Kampf gegen die Pharisider wird uns durchweg in den Evange-
lien nur deswegen geschildert, weil die Gemeinde hier ihr eigenes Bild und ihre eigene Gefahr
erkennt. Der Ruf der Freude aber, mit dem unser Lukas-Text ausklang, fehlt auch bei Mat-
thius nicht, ja er wird durch ein ausdriickliches Amen (Mt 18,13) noch verstérkt: ,,Wahrlich
ja“, Gott freut sich noch mehr tiber das wiedergefundene Verlorene als iiber die, die ihm treu
blieben. Verachtet das Verlorene nicht!

Zweitens ist zum Grundsétzlichen der Auslegung noch eine Bemerkung nachzuholen, die
auch fiir die beiden nichsten Gleichnisse gilt.

Man darf die Gleichnisse Jesu nicht allegorisieren, d. h. man darf nicht Zug um Zug jede Ein-
zelheit des Bildes in die Wirklichkeit des Tuns und Kampfes Jesu iibersetzen. Dass dies in un-
serem Gleichnis nicht geht, zeigt sich schon darin, dass das Verlorene hier wie eine geringe
Ausnahme erscheint gegeniiber den vielen, die keiner Umkehr bediirfen. Aber die Wirklich-
keit hat doch so ausgesehen, dass die gro3e Menge des Volkes, die Jesu folgt, eben zu den
,»Verlorenen* gehort, wie denn im pharisdischen Sprachgebrauch ,,das Landvolk®, d. h. die
grofle Masse, der Scheltname fiir die Ungebildeten wird, die das Gesetz nicht kennen und
nicht halten. Der Unterschied zwischen Gleichnis und Wirklichkeit zeigt sich auch darin, dass
zwel ganz verschiedene Ziige des Gleichnisses sich auf Jesu Pharisderkampf beziehen, sowohl
das Bild der Neunundneunzig, die sich nicht verirrten (Lk 15,7), wie (Lk 15,6) der Ruf zur
Mitfreude.

- Man mag fragen, ob die Erinnerung an das sténdige Bild von Hirt und Herde wirklich unser
Gleichnis so stark bestimmt, wie wir es darstellten. Kommt hier nicht ein allegorischer Zug in
die Gleichnisdeutung?

Aber man hat seit langem beobachtet, dass Jesu Gleichnisse weithin auf solchen ,,stehenden
Bildern* beruhen, die jedem Horer bekannt waren. Und beim nidheren Zusehen hat sich ge-

zeigt, dass diese stehenden Ziige stets ins Alte Testament zuriickweisen und immer das Ge-
heimnis der Messianitdt Jesu enthalten.

Dies Geheimnis waltet auch iiber unserem Gleichnis und iiber allen drei Gleichnissen unseres
Kapitels: sie sind die Spiegelung dessen, was Jesu Wirken und Tun war. Freude ist das Kenn-
zeichen Jesu, [13] das ihn von den Pharisdern und vom Taufer unterscheidet. Diese Freude ist
nicht eine neue Stimmung des menschlichen Gefiihls, sondern sie bedeutet die Ndhe und Ge-
genwart Gottes, die Zeit der vollkommenen Vergebung, die messianische Zeit, die Zeit des
Festmahles, die Zeit der Hochzeitsfreude.

Schniewind - Auslegung von Lukas 15,1-10 8 15.06.2021



Das nichste kleine Gleichnis, bei Lukas allein tiberliefert, nimmt den entscheidenden Zug des
ersten Gleichnisses wieder auf.

Schniewind - Auslegung von Lukas 15,1-10 9 15.06.2021



3.Lk 15,8-10

Oder welche Frau, die zehn Drachmen hat, ziindet nicht, wenn sie Eine Drachme verliert,
ein Licht an und fegt das Haus und sucht mit Sorgfalt, bis sie sie findet? Und wenn sie die
Drachme gefunden hat, ruft sie ihre Freundinnen und Nachbarinnen zusammen und
spricht: Freuet euch mit mir, denn ich habe meine Drachme gefunden, die ich verloren
hatte. So auch, sage ich euch, wird Freude sein vor den Engeln Gottes iiber Einen Siinder,
der umkehrt.

Unser Gleichnis hat das gleiche Schlusswort, den gleichen Kehrreim wie das vorhergehende
(Lk 15,10, vgl. Lk 15,7): ,,Es wird Freude sein iiber Einen Siinder, der umkehrt.* Doch wird
das Wort ein wenig abgewandelt. Es fehlt, dass der Eine Umkehrende mit den vielen anderen
verglichen wird; naturgemif, denn dieser Vergleich passt zum Bild von Hirt und Herde, nicht
aber zu unserem Gleichnis. Auch heif3t es hier nicht: Freude wird sein ,,im Himmel“, Freude
bei Gott; sondern: Freude wird ,,vor den Engeln* Gottes sein.

Vielleicht ist auch dies nur eine ehrerbietige Umschreibung fiir den Namen Gottes selbst. Gott
ist der Herr der unendlichen Engelheere, alle Gewalten des Himmels dienen ihm. Vielleicht ist
aber auch ganz wortlich gemeint, dass die unendlichen Scharen der Engel dem zuschauen,
was hier auf Erden geschieht.

Dieser Gedanke wird im Kolosserbrief und in der Offenbarung Johannis entfaltet. Er ist im
Epheserbrief (Eph 3,10) einmal so geformt: ,,Jetzt wird den Herrschern und Machthabern un-
ter den Himmlischen durch die Gemeinde die vielfaltige Weisheit Gottes kund.“ Die Erde ist
gleichsam das Schlachtfeld, auf dem der Kampf Gottes gegen seine Feinde ausgefochten wird.
Die Erde ist der Platz, an dem der Satan besiegt wird, und alle kosmischen Gewalten schauen
dem zu. Die Engelméchte werden als die Herrscher und Regierer der Natur gedacht; alle Ster-
nenheere, alle Gewalten des Wassers, des Feuers und der Luft werden wie personliche Wesen
vorgestellt, als Engelméchte. Die Offenbarung Johannis gibt erhabene Gemélde von diesen
Machten um Gottes Thron, die auf die kleine Erde herabschauen und auf die arme verfolgte
Gemeinde. Hier aber in Jesu Gleichnis achten Gottes Engel auf den einzelnen umkehrenden
Stinder; dhnlich hei3t es bei Matthédus (Mt 18,10), dass noch iiber dem Geringsten und Kleins-
ten in Gottes Gemeinde die Engel wachen. — Die erste Christengemeinde war sich wohl be-
wusst, dass sie mit solchen Worten etwas Unerhortes sagte. Wir sehen noch im Kolosserbrief,
mit welcher Angst man vor den Engeln, den Méachten der unsichtbaren Welt, bangte, im [14]
Drohen des Verhédngnisses, in den unwandelbaren Ordnungen geheimer, sorgfiltig zu beach-
tender Gesetze. Es gibt manche* Erscheinungen in der Gegenwart, die bis ins Kleinste an das
erinnern, was in der kolossischen Gemeinde gesagt und geglaubt wurde. Christus aber ist stir-
ker als alle Gewalten der Natur- und der Geisterwelt. Wir wissen vom gesamten Judentum
und Griechentum, dass astrologischer Glaube und jede Art scheuen Aberglaubens die Gemii-
ter erfiillte und das Handeln bestimmte. Es ist heute nicht anders; und je mehr der Christus-
Glaube verachtet und verspottet wird, um so stdrker ist die Angst vor allen Miachten der Natur
und das Bewusstsein unserer Verlorenheit in der unendlichen Welt. Denn wir wissen alle mit
gutem Grund um dunkle anklagende Méchte, die uns den Weg zu Gottes Thron verbieten
wollen.

Christus aber sagt uns zu, dass Gottes Engel sich iiber jeden umkehrenden Siinder freuen: Es
,wird Freude sein“ bei den Engeln Gottes; Freude entsteht, immer neu, so oft ein Siinder zu
Gott umkehrt. Ahnlich klingt das groBe Lied Rdmer: Dass weder Tod noch Leben; weder En-
gel noch Méchte, weder Gegenwirtiges noch Kiinftiges, noch Gewalten uns von der Liebe
Gottes zu scheiden vermdgen, die in Christus Jesus ist, unserem Herrn (Rom 8,38.39).

Schniewind - Auslegung von Lukas 15,1-10 10 15.06.2021



Das Wesentliche unserer Geschichte ist aber nicht, was sie vom ersten Gleichnis unterschei-
det, sondern das, worin sie beide iibereinstimmen. Die Ubereinstimmung liegt schon darin,
dass sie zusammen ein Doppelgleichnis bilden. Solche Doppelgleichnisse sollen etwas beson-
ders Wichtiges einschérfen. Dabei ist es gleichgiiltig, ob erst die Evangelisten zwei dhnliche
Gleichnisse zusammenstellen oder ob die Doppelung von Anfang an besteht. Das Gleichnis
vom Senfkorn ist bei Markus und Lukas selbstdndig und steht nur bei Matthaus (Mt 13,31-35)
mit dem vom Sauerteig zusammen. Andererseits sind uns die Gleichnisse von Turmbau und
Kriegfiihren (Lk 14,28-33), von Schatz und Perle (Mt 13,44-46), auch das vom geteilten
Reich und Haus (Mk 3,24-25) von vornherein als Paare iiberliefert. Bei unseren Gleichnissen
kann man fragen, ob sie urspriinglich eine Doppelung waren, wie hier bei Lukas, aus der dann
Matthdus (Mt 18,12-14) das Gleichnis vom verlorenen Schaf losgelost hitte; oder ob erst un-
ser Evangelist die beiden Geschichten in bewusster Absicht zusammengefiigt hat. Mit dieser
Absicht hitte er dann ein wesentliches Stiick der Verkiindigung Jesu verstanden; ,,Freude ist
bei Gott iiber einen einzigen Siinder, der umkehrt“, Gott ,,will nichts, was sein ist, missen‘?:
damit wird (wir sahen es !) umschrieben, was in Jesu Wort und Tat gegeben ist.

Hierin aber stehen unsere zwei Gleichnisse mit dem dritten zusammen.

Und unsere kleine Geschichte hat die besondere Bedeutung, dass hier das Wort von Gottes
Freude und von unserer Mitfreude ganz fiir [15] sich allein verkiindet wird, ohne dass von de-
nen, die bei Gottes Freude abseits bleiben, ausdriicklich geredet wiirde. Dann stinde es mit
unserer Geschichte dhnlich wie mit dem Gleichnis von der selbstwachsenden Saat (Mk 4,26-
29). Es sagt nur eins: dass Gottes Wort und Reich der Saat und Ernte gleicht; diese Wahrheit
wird dann in den zwei dhnlichen Gleichnissen vom vierfachen Acker und vom Unkraut nach
verschiedenen Seiten weiter entfaltet. Ahnlich sagt unser Gleichnis das Eine Entscheidende,
was im ersten und dritten Gleichnis entfaltet wird.

In einem wichtigen Stiick aber gehdren die beiden ersten Erzdhlungen unseres Kapitels zu-
sammen, auch gegen das dritte Gleichnis. Beide verkiinden sie ausdriicklich: Gott sucht uns
Menschen. Dies wird, wenn wir recht sehen, in der ganzen Bibel nur in unseren Gleichnissen
gesagt!

»duchet mich, so werdet ihr leben®, spricht das Alte Testament (Amos 5,4.6), und: ,,So ihr
mich von ganzem Herzen suchen werdet, so will ich mich von euch finden lassen (Jer 29,13);
dass aber Gott selbst seine verlorenen Schafe suchen wird, das wurde bei Hesekiel als Verhei-
Bung gesagt (Hes 34,11.12.16), und diese Verheilung stand deutlich hinter unserem ersten
Gleichnis.

In unserer zweiten Geschichte aber wird diese suchende Miihe Gottes in einem Bild beschrie-
ben, das fast beschimend wirken konnte. So wie eine arme Frau nach ihrem geringen Geld-
stiick sucht — eine Drachme ist etwa einen Goldfranken wert —, so miiht sich Gott und sucht
das Verlorene, das doch ihm gehort und das ithm nicht entfliehen kann. Jesus hat wiederholt
Bilder gewihlt, die den Horer zunédchst befremden und dadurch seine Aufmerksamkeit erre-
gen sollen, so etwa im Gleichnis vom ungerechten Haushalter und von der bittenden Witwe.
Vielleicht gehort auch unser Gleichnis zu dieser Art der Bildrede. Das Lukas-Evangelium ver-
weilt gern bei den Geringen und Armen, erzéhlt oft von Frauen — Frauen gehorten damals zu
den Geringen und Verachteten; und eben aus diesem Kreis der Armen und Geringen wird das

2 Herr, du willst nichts, was dein ist, missen.

Drum will dein Herz auch jedermann

ohn Unterschied geholfen wissen...

(H. K. v. Gersdorf, Gesangbuch der Briidergemeinde 1927, Lied 402, 2.).

Schniewind - Auslegung von Lukas 15,1-10 11 15.06.2021



Bild genommen — fiir Gott selbst!

Moglicherweise ist unser Gleichnis noch durch einen anderen Gedanken bestimmt. Bilder von
Gold und Wert kehren in den Gleichnissen und Spriichen Jesu wieder. Die Worte vom Schatz
im Himmel gehoren hierher und das Gleichnis von den anvertrauten Goldpfunden; in den
Gleichnissen vom Schalksknecht, in dem vom Wucherer und den zwei Schuldnern, vor allem
aber in den Gleichnissen vom Schatz im Acker und von der kostbaren Perle geht es immer um
das, was wir einen ,,Wert* nennen. Hierbei diirfen wir nicht in unserem etwas abgeblassten
Sprachgebrauch denken, mit dem wir etwa von ,,geistigen Werten®, geistigen Giitern reden.
Vielmehr sind Jesu Worte ganz unmittelbar auf die Wirklichkeit bezogen: Was Gott uns
schenkt, ist ein Schatz iiber alle Schéitze; was er uns anvertraut, ist mehr als alle irdischen Gii-
ter und Besitztiimer; dies aber deshalb, weil er uns so ,,wert™ hilt. Vor Gott ist noch der Ge-
ringste wie ein Wert, den er sucht, ja, er setzt alles daran, ihn zu finden! Auch der Geringste
ist fiir Gott noch ein Besitz, den er nicht missen will, um den er Arbeit und Sorge des Suchens
aufwendet [16] und iliber den der ganze Himmel sich freut, wenn er neu gefunden wird. Wir
pflegen vom ,,unendlichen Wert jeder einzelnen Menschenseele* zu reden. Dies gro3e Wort
ist doch nicht grof3 genug, zu beschreiben, was Jesus sagt Und tut. Es geht nicht um ein Ewi-
ges im Menschen, das unendlich wertvoll wire, eben seine Seele; sondern der ganze Mensch,
gerade noch der verirrte, der ,,seine Seele verloren hat“, der sein eigentliches Leben, das Le-
ben mit Gott, verloren hat, ist vor Gott ,,wert gehalten®; so sehr, dass Gott seinen Sohn in die
Welt gesandt hat, das Verlorene zu suchen. — Auch davon reden wir, wohl im unmittelbaren
Anschluss an unser Gleichnis, dass jedem Menschen das Ebenbild Gottes aufgedriickt sei wie
die Pragung einem Geldstiick und dass dies Ebenbild unverwischt bleibe, auch wenn die
Miinze abgenutzt und beschmutzt wird. Aber dieser Gedanke wird so in der Bibel nirgends
ausgesprochen. Das Ebenbild Gottes ist allein Christus, und ,,in ihm*, von ihm umschlossen,
von ihm gehalten, werden die Seinen ,,neue Kreatur, neue Menschen Gottes. Und so redete
denn auch unser Gleichnis von Christi Tat, da es den suchenden Gott preist.

Von Christi Tat her war unser Gleichnis gesprochen wie das erste; ebenso ist auch das letzte,
beriihmteste Bild gestaltet, das Gleichnis vom verlorenen Sohn.

Quelle: Julius Schniewind, Das Gleichnis vom verlorenen Sohn. Eine Auslegung von Lukas

Kapitel 15, Wege in die Bibel herausgegeben von Volkmar Herntrich, Heft 2, Gottingen:
Vandenhoeck & Ruprecht, 1940, S. 3-16.

Schniewind - Auslegung von Lukas 15,1-10 12 15.06.2021



