Not und Verheilung der christlichen Verkiindigung (1922)
Von Karl Barth

Die freundliche Einladung, die Herr Generalsuperintendent D. Jacobi zur heutigen Tagung an
mich hat ergehen lassen, enthielt die Aufforderung, Ihnen eine «Einfithrung in das Verstand-
nis meiner Theologie» zu bieten. Es macht mich immer ein wenig verlegen, so ernsthaft von
«meiner Theologie» reden zu horen. Nicht etwa darum, weil ich meinte, was ich treibe, sei
etwas Anderes, Besseres als eben schlecht und recht Theologie. Die Kinderkrankheit, mich
der Theologie zu schimen, meine ich einigermallen {iberstanden zu haben. Einige von Thnen
kennen sie vielleicht auch und haben sie vielleicht auch schon iiberstanden. Wohl aber darum,
weil ich mich etwas betroffen fragen mul3, in was denn eigentlich meine Theologie bestehen
mochte, wo denn nun die Kathedrale oder Festung sein konnte, die diesen Namen verdiente
und in deren Verstdndnis ich Sie — an Hand eines Grundrisses etwa — «einfiihren» konnte.
Ich habe genug darunter zu seufzen, daB es so ist, aber ich muf} Thnen offen gestehen, daf3 das,
was ich «meine Theologie» allenfalls nennen kann, wenn ich genau zusehe, schlielich in
einem einzigen Punkt besteht, und das ist nicht, wie man es von einer rechten Theologie als
Mindestes verlangen diirfte, ein Standpunkt, sondern ein mathematischer Punkt, auf dem man
also nicht stehen kann, ein Gesichtspunkt bloB3. Alles {ibrige, was zu einer rechten Theologie
gehort, ist bei mir ganz in den Anfangen, und ich weil3 nicht, ob ich je dariiber hinauskommen
werde, ja ob ich es nur wiinschen soll, dariiber hinauszukommen. Ich maf3e mir also wirklich
nicht an, dem, was die grofen ehrwiirdigen Schopfer theologischer Programme und Systeme
geleistet haben und noch leisten, etwas Ebenbiirtiges oder auch nur Kommensurables zur Seite
zu stellen. Fassen Sie meinen Beitrag zur theologischen Diskussion und auch das, was ich
heute sagen mdchte, nicht als ein Konkurrenzunternehmen zur positiven, |100| liberalen,
Ritschl’schen oder religionsgeschichtlichen Theologie auf, sondern als eine Art Randbemer-
kung und Glosse, die sich mit jenen allen in threr Weise vertridgt und auch nicht vertréagt, die
aber nach meiner eigenen Uberzeugung ihren Sinn in dem Augenblick verliert, wo sie mehr
als das sein, wo sie Raum ausfiillend als neue Theologie neben die andern treten wollte.
Sofern Thurneysen, Gogarten und ich wirklich im bekannten Sinn des Worts «Schule ma-
chen» sollten, sind wir erledigt. Meine Meinung ist wirklich die, es mochte jedermann in
seiner Schule und bei seinen Meistern bleiben, nur vielleicht als Korrektiv, als das «bi3chen
Zimt» zur Speise, um mit Kierkegaard zu reden, sich gefallen lassen, was allenfalls in jener
Randbemerkung Erhebliches enthalten ist. «Meine Theologie» verhilt sich zu den andern
richtiggehenden Theologien etwa so wie die Briidergemeinde zu den andern richtiggehenden
Konfessionen und Kirchengemeinschaften; sie will jedenfalls auch keinen neuen eigenen
Tropus bilden. Aber nun muf3 ich schon die zweite Bitte aussprechen, es mir auch nicht als
Hochmut und Einbildung auszulegen, wenn ich mich so weigere, in die Reihe gestellt zu
werden. Ich weil} ja, daBB man nicht in der Luft stehen kann, sondern, ob man will oder nicht
und wére es auch nur mit einem Ful}, immer irgendwo auf der Erde steht. Ich weil3, daf ich
nicht der erste und nicht der einzige bin, dem eine theologia viatorum quer hindurch durch die
vorhandenen theologischen Moglichkeiten zur Linken, zur Rechten und in der Mitte, alle
verstehend, alle umfassend und alle iiberwindend als das Ziel seiner Sehnsucht vorschwebt.
Wer mochte heute nicht irgendwie «iiber den Richtungen» stehen? Ich weill auch das, daf3 es
noch keinem von diesen wirklichen oder vermeintlichen theologi viatores — wenn die Gotter
ihn nicht so sehr liebten, um ihn friih sterben zu lassen — gelungen ist, seinen Lauf zu vollen-
den, ohne dal} er eben doch, wenn auch nicht eine Kathedrale oder Festung, so doch ein Zi-
geunerzelt irgendwo errichtet hitte, das dann, ob es ihm recht war oder nicht, statt als Glosse
als Text, als eine neue Theologie aufgefalit worden ist. Kierkegaard selber, diesem verwegen-
sten Springer auf dem Schachbrett, ist es nicht anders ergangen. So werden «wir» es uns wohl
gefallen lassen miissen, daf3 in den Augen Vieler auch jetzt nichts weiter geschieht, als daf3

Barth - Not und Verheiflung der christlichen Verkiindigung
(1922) 1 09.06.2021



eine etwas wunderliche weitere Theologie auf den Plan getreten ist, geistigen Raum ausfiil-
lend, historische Breite gewinnend, fragwiirdig genug neben ihren alten und neuen, so viel
stattlicheren Nachbarn, wahr-|101|scheinlich so etwas wie mystischer oder auch biblizistischer
Neu-Supranaturalismus, um nicht zu sagen Neu-Marcionitismus. Wir kdnnen nicht verhin-
dern, dal3 es so aussieht, wir konnen nur, wenn es sich darum handeln sollte, das, was man da
sieht, verstehen zu wollen, versichern, dal wir nicht von der Absicht und Vorbereitung eines
solchen Schul- und Systembaus herkommen, sondern — nun eben von der «Not und Verhei-
Bung der christlichen Verkiindigung», von der ich heute zu Ihnen sprechen mochte.

Darf ich Thnen das etwas erkldaren? Es gehort zur Sache. Ich war 12 Jahre Pfarrer wie Sie alle
und hatte meine Theologie, nicht die meinige natiirlich, sondern die meines unvergessenen
Lehrers Wilhelm Herrmann, aufgepfropft auf die mit meiner Heimat gegebene und mehr
unbewuft als bewuft iibernommene reformierte Richtung, die ich ja heute auch von Amts
wegen zu vertreten habe und gerne vertrete. Unabhédngig von diesen meinen theologischen
Denkgewohnheiten bin ich dann durch allerlei Umsténde immer stérker auf das spezifische
Pfarrerproblem der Predigt gesto3en worden, suchte mich, wie Sie das ja sicher alle kennen,
zurecht zu finden zwischen der Problematik des Menschenlebens auf der einen und dem Inhalt
der Bibel auf der andern Seite. Zu den Menschen, in den unerhérten Widerspruch ihres Le-
bens hinein sollte ich ja als Pfarrer reden, aber reden von der nicht minder unerhorten Bots-
chaft der Bibel, die diesem Widerspruch des Lebens als ein neues Ritsel gegeniibersteht. Oft
genug sind mir diese beiden Grofen, das Leben und die Bibel, vorgekommen (und kommen
mir noch vor!) wie Skylla und Charybdis: Wenn das das Woher? und Wohin? der christlichen
Verkiindigung ist, wer soll, wer kann da Pfarrer sein und predigen? Ich bin iiberzeugt, Sie alle
kennen diese Lage und diese Plage. Viele von Thnen kennen sie vielleicht schweigend viel
tiefer, stirker und lebendiger als ich, und ihnen habe ich eigentlich heute nichts Wesentliches
zu sagen, sie sind in meine Theologie schon eingefiihrt. Wahrend sie schwiegen, habe ich
geredet. Schweigen hat seine Zeit, und Reden hat seine Zeit. Ich tiberschétze den Wert der
Moglichkeit, das Reden zu wihlen, nicht, habe mir auch schon gewiinscht, geschwiegen zu
haben. Aber es war nun einmal so: die bekannte Situation des Pfarrers am Samstag an seinem
Schreibtisch, am Sonntag auf der Kanzel verdichtete sich bei mir zu jener Randbemerkung zu
aller Theologie, zuletzt in der volumindsen Form eines ganzen Romerbriefkommentars, und
dhnlich ist es meinen Freunden |102] ergangen. Nicht als ob ich etwa einen Ausweg gefunden
hitte aus jener kritischen Situation, gerade das nicht, wohl aber wurde mir eben diese kritische
Situation selbst zur Erlduterung des Wesens aller Theologie. Was kann Theologie anderes sein
als der Ausdruck dieser auswegslosen Lage und Frage des Pfarrers, die moglichst wahrhaftige
Beschreibung des Gedringes, in das der Mensch kommt, wenn er an diese Aufgabe sich her-
anwagt, ein Ruf also aus groBBer Not und groer Hoffnung auf Errettung? Was kann sie ande-
res tun zur Erfiillung ihrer kulturellen Aufgabe sowohl — und Theologie hat eine solche —
wie ihrer pddagogischen, den ahnungslos-ahnungsvollen Jiinglingen gegentiber, die beschlos-
sen haben, «Pfarrer zu studieren«, wie man bei uns sagt — was kann sie anderes tun, als sich
bei der Bearbeitung ihrer traditionellen historischen, systematischen und praktischen Stoffe
dieses ihres innersten wahrhaftigsten Wesens immer wieder bewufit zu werden? Oder welche
Situation ist etwa fiir den Beruf, auf den sie vorbereiten will, bezeichnender als diese? Aber
wie kommt es nun, dal man dem theologischen Betrieb so wenig anmerkt davon, dal3 er auf
diesen Beruf, der in diese Situation fiihrt, vorbereitet? Wie kam es nur, muflte ich mich fragen,
dal3 das schon mit der Existenz des Pfarrers gesetzte Frage- und Ausrufezeichen in der Theo-
logie, die ich kannte, sozusagen gar keine Rolle spielte, so daB} ich, als ich Pfarrer wurde, von
der Wahrheit tiberfallen werden muflte wie von einem gewappneten Mann? War denn meine
Frage wirklich nur meine Frage, und wuflten denn etwa andre den Ausweg, den ich nicht
fand? Ich sah sie wohl Auswege gehen, aber solche, die ich als Auswege nicht anerkennen
konnte. Aber warum suchten dann die mir bekannten Theologien jene Situation, wenn sie sie

iberhaupt beriihrten, als ertrdglich und iiberwindbar darzustellen, statt sie vor allem einmal zu

Barth - Not und Verheiflung der christlichen Verkiindigung
(1922) 2 09.06.2021



begreifen, ihr ins Gesicht zu sehen und — dabei vielleicht zu entdecken, dal3 der Theologie
eigenster Gegenstand sich gerade in dieser Situation in ihrer ganzen Unertraglichkeit und
Uniiberwindbarkeit manifestiert? Sollte es sich nicht lohnen, fragte ich mich weiter, sich zu
iiberzeugen, was fiir ein Licht alle Theologie gerade von hier aus empfiangt? Wire es der
Theologie nicht zu ihrem eigenen Heil besser, sie wollte am Ende nichts anderes sein als das
Wissen um die not- und verheilungsvolle Lage und Frage des christlichen Verkiindigers?
MiiBte sich nicht alles Weitere von selbst aus diesem Wissen ergeben? Bedrangt von |103|
dieser Frage — und ich frage nochmals: ist das blo3 meine zufillige Frage? — habe ich mich
seinerzeit an die Arbeit am Romerbrief gemacht, die anfinglich nur ein Versuch sein sollte,
mich mit mir selbst zu verstandigen. Natlirlich steht nun sehr viel scheinbar ganz anderes in
dem Buch: neutestamentliche Theologie, Dogmatik, Ethik, Philosophie. Aber am besten
verstehen Sie es dann, wenn Sie aus allem immer wieder den Pfarrer heraushoren, mit seiner
Frage: was heif3t predigen?, und — nicht: wie macht man das?, sondern: wie kann man das?
Das andre, was darinsteht, ist schon Reflex, nicht selber das Licht, auf das ich mich hingewie-
sen sah und hinweisen mochte. Und so kam es denn zu dem, was sich jetzt als «meine Theo-
logie», sagen wir einmal als «Theologie des Korrektivs» schon ein wenig breit machen will.

Ich sage Thnen das alles nicht, um Sie mit meiner Biographie zu behelligen, sondern um Thnen
zu zeigen, inwiefern meine Absicht, wenigstens primaér, nicht eine neue Theologie, sondern
eine sozusagen von auflen an die Theologie herankommende Beleuchtung ist, und zwar eine
Beleuchtung gerade von dorther, wo Sie, vielleicht nicht als Theologen, aber sicher als Pfarrer
ohnehin stehen. Es scheint mir, es konne gar nicht anders sein, als dall wir uns heute verste-
hen, wenn Sie mir zundchst einmal dies Eine abnehmen, daf3 ich im Grunde, wohlverstanden,
wenn Sie den Humor haben, tiber einiges Zufillige freundlich hinwegzusehen, nicht mit einer
neuen erstaunlichen Theologie bewaffnet daherkomme, sondern, welches auch Ihre Theologie
sein moge, einfach mit Verstdndnis und Teilnahme fiir Thre Lage als Pfarrer neben Sie treten
mochte. Fassen Sie es darum richtig auf, wenn ich heute mehr als Pfarrer zu Kollegen, denn
als Professor zu Ihnen rede. Nach der Lage der Sache ist zweifellos das die sinngemif3e Aus-
fiihrung des mir gewordenen Auftrags. Habe ich nicht nur einen Gesichtspunkt, sondern etwa
auch einen Standpunkt, so ist es einfach der wohlbekannte des Mannes auf der Kanzel, vor
sich die geheimnisvolle Bibel und die geheimnisvollen Kopfe seiner mehr oder weniger zahl-
reichen Zuhdrer — ja was ist nun geheimnisvoller? Auf alle Félle: Was nun? Wenn es mir
gelingen sollte, Thnen dies «Was nun?» in seinem ganzen Gehalt wieder einmal akut in Erin-
nerung zu rufen, so habe ich Sie nicht nur fiir meinen Standpunkt, der ja ohnehin der Thrige
ist, sondern auch fiir meinen Gesichtspunkt gewonnen, was Sie auch von meiner Theologie
halten mogen, |104|

Wenn am Sonntag morgen die Glocken ertonen, um Gemeinde und Pfarrer zur Kirche zu
rufen, dann besteht da offenbar die Erwartung eines grof3en, bedeutungsvollen, ja entschei-
denden Geschehens. Wie stark diese Erwartung in den etwa beteiligten Menschen lebt, ja ob
da tiberhaupt Menschen sind, die sie bewufBiterweise hegen, darauf kommt jetzt gar nichts an.
Die Erwartung besteht, sie liegt in der ganzen Situation. Da ist eine uralte ehrwiirdige Institu-
tion, oft und schwer angegriffen von auflen und noch 6fter und schwerer kompromittiert von
innen, aber von unverwiistlicher Lebens- oder sagen wir Daseinskraft, wandlungsfahig und
beharrlich zugleich, altertiimlich und in der Regel auch modern (was jeweilen gerade modern
heifit), obwohl sie beides nicht gerne Wort haben will, den schwersten intellektuellen, politi-
schen, sozialen und sogar religiosen Erschiitterungen bis jetzt siegreich gewachsen — und wie
sollte sie es nicht auch in Zukunft sein? Ihr Vorhandensein begriindet auf einen Anspruch, der
in groteskem Widerspruch zu stehen scheint mit den Tatsachen und dessen Berechtigung und
Moglichkeit doch eigentlich nur ganz Wenige und wenig Beachtliche etwa laut und unzwei-
deutig und restlos zu leugnen wagen. Da ist ein Gebdude, dessen Bauart schon, auch abgese-

hen von den Symbolen, Bildern und Geréten, mit denen es geschmiickt ist, in der Sprache

Barth - Not und Verheiflung der christlichen Verkiindigung
(1922) 3 09.06.2021



alter oder neuer Architektenkunst verrét, daf3 es als Schauplatz aulerordentlicher Dinge ge-
dacht ist. Da sind Menschen, nur 2-3 vielleicht, wie es ja hierzulande vorkommen soll, aber
vielleicht auch einige Hundert, die, von einem merkwiirdigen Instinkt oder Willen getrieben,
diesem Gebidude zustromen, wo sie — was suchen? Befriedigung einer alten Gewohnheit? Ja,
aber woher diese alte Gewohnheit? Unterhaltung und Belehrung? Eine sehr merkwiirdige
Unterhaltung und Belehrung auf alle Fille! Erbauung? Ja, so sagt man, aber was heif3t Erbau-
ung? Wissen sie es etwa? Oder wissen sie sonst, warum sie da sind? Jedenfalls sie sind da —
und wenn es nur ein altes Miitterchen wire —, und ihr Dasein schon weist hin auf ein Gesche-
hen, das sie erwarten oder doch zu erwarten scheinen, das hier mindestens, wenn denn alles
tot und ausgestorben sein sollte, frither einmal erwartet worden ist. Und da ist vor allem ein
Mann, auf dem die Erwartung des da scheinbar bevorstehenden Geschehens in ganz besonde-
rer Weise zu ruhen, zu lasten scheint, nicht nur weil er die Technik dieses Geschehens studiert
hat und beherrschen sollte, nicht nur weil er von der Gesellschaft besoldet und [105| angestellt
oder doch fast widerspruchslos geduldet ist in der Funktion, deren Sinn offenbar dieses Ge-
schehen wire — nein, da ist nicht nur Mechanik, da ist Freiheit im Spiel, er selbst hat ja die-
sen Beruf ergriffen, Gott weil3 aus was fiir Verstdndnissen und Miflverstdndnissen heraus,
aber doch so, daB es seine kurze, seine einzige Lebenszeit nun ganz und gar mit der Erwar-
tung jenes Geschehens verkniipft hat. Und dieser Mann wird nun vor der Gemeinde und fiir
die Gemeinde beten, wohlverstanden: beten — zu Gott! Er wird die Bibel 6ffhen und Worte
voll unendlicher Tragweite daraus zur Verlesung bringen, Worte, die alle auf Gott sich bezie-
hen. Und dann wird er auf die Kanzel steigen und — welches Wagnis auf alle Félle! — pre-
digen, d. h. aus seinem Kopf und Herzen etwas hinzufiigen zu dem, was aus der Bibel verle-
sen ist, «biblische» Gedanken der Eine nach bestem Wissen und Gewissen, kiithn oder auch
matt an der Bibel vorbeiflatternde Gedanken der Andere: es hat ja der eine eine «positivey,
der andere eine «liberale» Predigt gestern vorbereitet, aber verschldgt es so viel, wenn man
den Gegenstand bedenkt? Von Gott scheint ja hier auf alle Félle, nolens volens vielleicht, die
Rede sein zu sollen. Und dann wird er die Gemeinde singen lassen, altertiimliche Gesénge
voll schwerer, unheimlicher Gedankenfracht, seltsame gespenstische Zeugen der Leiden,
Kémpfe und Triumphe der ldngst entschlafenen Viter, alle an den Rand eines unermef3lichen
Geschehens fithrend, alle, ob Pfarrer und Gemeinde verstehen, was sie singen, oder nicht, voll
Erinnerung an Gott, immer wieder an Gott. «Gott ist gegenwartig!« Ja, Gott ist gegenwértig.
Die ganze Situation zeugt, ruft, schreit ja offenbar davon, und wenn sie, vom Pfarrer oder von
der Gemeinde aus gesehen, noch so fragwiirdig, kiimmerlich und trostlos wire, ja dann viel-
leicht gerade am meisten, mehr noch als da, wo Fiille und — menschlich geredet — gutes
Gelingen das Problem der Situation halb oder ganz verdecken.

Aber was bedeutet diese Situation? Was ist das fiir ein Geschehen, auf das die Erwartung, die
sich in ihm widerspiegelt, hinweist? Was heilit «Gott ist gegenwirtig!« in diesem Zusammen-
hang? Offenbar nicht ganz dasselbe, wie wenn wir auf einen bliihenden Kirschbaum, auf
Beethovens neunte Symphonie, auf den Staat oder auch auf unser und anderer ehrliches Tage-
werk |106| solche Rede anzuwenden uns erlauben. Warum sonst die iiberfliissige Zuriistung?
Warum das Besondere gerade dieser Situation, wenn hier nicht hingezielt wére auf ein beson-
deres, spezifisches, kiithner gemeintes: «Gott ist gegenwartig!»? Ist's nicht so: Wenn die Men-
schen sich in diese Situation begeben, also in die Kirche kommen, dann haben sie, ob sie es
wissen oder nicht, Kirschbaum, Symphonie, Staat, Tagewerk und noch einiges andre hinter
sich als irgendwie erschopfte Moglichkeiten. Die Antwort: Gott ist gegenwirtig, die in allen
diesen Moglichkeiten zweifellos irgendwie gegeben ist, der Wahrheitsgehalt dieser Dinge, thr
Zeugnis von einem Sinn des Lebens, ist offenbar selbst wieder fraglich geworden, die grof3en
Ritsel des Daseins: die unergriindliche Stummbheit der uns umgebenden sog. Natur, die Zufil-
ligkeit und Dunkelheit alles dessen, was einzeln und in der Zeit ist, das Leid, das Schicksal
der Volker und Individuen, das radikale Bose, der Tod, sie sind wieder da und reden, reden

lauter als alles das, was uns versichern mdchte, Gott sei gegenwértig. Nein, die Frage 148t sich

Barth - Not und Verheiflung der christlichen Verkiindigung
(1922) 4 09.06.2021



nicht mehr unterdriicken, sie wird brennend hei3: Ob's denn auch wahr ist? Wahr die Ahnung
von einer Einheit des Zerstreuten, von einem ruhenden Pol in der Erscheinungen Flucht, von
einer Gerechtigkeit nicht irgendwo hinter den Sternen, sondern in dem Geschehen, das nun
einmal unser Leben ist, von einem Himmel iiber der Erde: {iber der Erde ja, aber iiber der
Erde? Wahr die Rede von der Liebe und Giite eines Gottes, der mehr wére als eines jener
freundlichen Go6tzlein, deren Herkunft so leicht zu durchschauen ist, deren Herrschaft so
wenig lang wihrt? Ob's wahr ist?, wollen die Menschen vernehmen, erkennen, wissen, und
darum greifen sie, nicht wissend, was sie tun, nach der unerhérten Mdoglichkeit zu beten, die
Bibel aufzuschlagen, von Gott zu reden, zu horen und zu singen. Darum kommen sie zu uns,
begeben sich in die ganze groteske Situation des Sonntagmorgens, die ja nur der potenzierte
Ausdruck dieser Moglichkeit ist. Wohlverstanden: vernehmen, erkennen, wissen wollen sie,
also nicht nur Behauptungen und Beteuerungen horen, und wenn sie noch so innig und begei-
stert wiren. Und vernehmen, erkennen, wissen wollen sie, ob's wahr ist, also nicht irgend
etwas anderes, das wie die Katze um diesen heiflen Brei herumgeht. Lassen wir uns nicht
dadurch irre machen, dal3 uns dieses Begehren selten oder nie in dieser Dringlichkeit offen
entgegen tritt. Das schreien die Menschen natiirlich nicht einfach heraus [107| und am wenig-
sten uns Pfarrern in die Ohren. Aber lassen wir uns nicht tduschen durch dieses ihr Schwei-
gen, — Blut und Trénen, tiefste Verzweiflung und hochstes Hoffen, leidenschaftliches Ver-
langen, das, nein den zu fassen, der die Welt iiberwindet, weil er ihr Schopfer und Erloser ist,
der Anfang und das Ende, der Herr der Welt, leidenschaftliches Verlangen, sich das Wort
sagen zu lassen, das Wort, das Gnade im Gericht verheif3t, Leben im Tode, Jenseits im Dies-
seits, Gottes Wort — das ist's, was hinter unsern Kirchgéngern steht, mag uns das, was sie
begehren, in der sog. Wirklichkeit noch so schlifrig, noch so biirgerlich, noch so gewohnlich
vorkommen. Es ist wirklich nicht ratsam, sich an das vorletzte und vorvorletzte Begehren der
Menschen zu halten, und sie werden uns keinen Dank wissen, wenn wir es tun. Sie erwarten
von uns, dal} wir sie besser verstehen, als sie sich selber verstehen, ernster nehmen, als sie
sich selbst nehmen. Nicht dann sind wir lieblos, wenn wir tief hineingreifen in die Wunde, mit
der sie zu uns kommen, sondern dann, wenn wir sie blof3 betippen, als wiiiten wir nicht, wa-
rum sie zu uns kommen. Nicht dann geben wir uns einer Illusion hin, wenn wir annehmen,
daB sie von den letzten schwersten Fragen herkommen, sondern dann, wenn wir meinen, sie
konnten sich, wenn sie zu uns kommen, wirklich mit vorletzten, leichteren Antworten abspei-
sen lassen. O ja, sie tun es natiirlich vorldufig; sie sind geriihrt, erfreut, befriedigt, auch wenn
sie das, was sie eigentlich suchen, nicht finden, sondern (in religidsen, christlichen, positiv-
christlichen Formen vielleicht) das, was sie im Grunde besser auch anderswo finden konnten.
Der Katholizismus ist das gewaltige Beispiel dafiir, wie es allenfalls gelingen kann, die Men-
schen hinzuhalten, einzulullen, ihr eigentliches Begehren vergessen zu lassen durch Darbie-
tung einer gliicklich gewdhlten letzten Vorldufigkeit. Aber tduschen wir uns nicht: wir sind
nicht katholisch und unsre Gemeinden auch nicht, wir befinden uns in einem fortgeschrittenen
Stadium der Situation, in dem uns die Verabreichung auch der bestgewihlten Narkotika trotz
aller riickldufigen Erscheinungen nur noch teilweise, nur noch kurzfristig gelingen kann.
Glaubt es thnen nicht, den Gutmiitigen, die uns versichern, da3 wir unsre Sache gut gemacht
haben, auch dann, wenn unsre ganze Kunst darin bestanden hat, dem Sinn der Situation aus-
zuweichen! Hort nicht auf sie, die Angstlichen, die uns jammernd davor warnen, die Situation
doch ja nicht etwa ernst werden zu lassen, doch ja nicht von unserm gewohnten Blind- zum
Scharf-|108|schieBen {iberzugehen! Es ist nicht die Stimme der Kirche Gottes, die aus ihnen
redet! Der ernste Sinn der Situation bei uns ist der, dafl die Menschen das Wort zu héren
begehren, will sagen: die Antwort auf die Frage, ob's wahr ist, von der sie, ob sie es wissen
oder nicht, bewegt sind. Die Situation am Sonntag morgen ist im wortlichsten Sinn end-ge-
schichtlich, eschatologisch, auch von den Menschen aus betrachtet, von der Bibel vorlaufig
noch ganz abgesehen; d. h. wenn diese Situation eintritt, dann ist die Geschichte, die iibrige
Geschichte zu Ende, und ein letztes Begehren des Menschen nach einem letzten Geschehen

wird nun mal3gebend. Verstehen wir dieses letzte Begehren nicht, nehmen wir die Menschen

Barth - Not und Verheiflung der christlichen Verkiindigung
(1922) 5 09.06.2021



nicht ernst in der Bedréngnis ihrer Existenz, die sie zu uns gefiihrt hat (ich wiederhole es: ern-
ster, als sie sich selbst nehmen!), dann diirfen wir uns nicht wundern, wenn sie in ihrer Mehr-
zahl, ohne zu Kirchenfeinden zu werden, allmihlich lernen, die Kirche links liegen-, uns mit
jenen Gutmiitigen und Angstlichen allein zuriickzulassen. Ist es etwa nur psychologisch be-
dingt, wenn immer wieder gerade auch aufgewecktere Pfarrers- und Theologensohne zu
diesem Heer der stillen Fliichtlinge stof8en, oder sollte es nicht auch daher kommen, dal} sie
aus der Nédhe wissen: was man eigentlich sucht, das wird man bei uns schwerlich finden?
Habe ich nicht wenigstens teilweise recht, wenn ich sage: Die Menschen sind eben enttduscht
von uns, und zwar die Gebildeten und die Ungebildeten, und zwar in ihrem Tiefsten ent-
tauscht; allzu oft sind sie, vielleicht schon seit Jahrhunderten, abgespeist worden, allzu oft ist,
gerade in der wohlgemeinten Absicht, ihnen entgegenzukommen, an ihnen vorbeigeredet
worden? Wire es, statt aus vermeintlicher Menschenliebe auf immer neue Abspeisungen der
Enttiauschten zu sinnen, nicht besser, einmal zu iiberlegen, ob sie nicht darauf warten, in der
Kirche ganz einfach ernster genommen, besser verstanden zu werden in ihrer grofen unstill-
baren Lebensunruhe, als es ihnen in der Regel (im Gegensatz zur methodistischen, kommuni-
stischen oder anthroposophischen Versammlung etwa) gerade hier widerfahrt? Wunderlich
genug, wie sie immer noch dadurch, daB sie sich von uns wenigstens taufen, konfirmieren,
trauen und beerdigen lassen, zeigen, dal die Erwartung, die sie auf uns setzen, nicht ganz
erloschen ist. Wunderlich genug, da3 es immer noch sog. kirchliche Gemeinden und Gegen-
den gibt. Es wire uns vielleicht besser, es gibe sie nicht, damit wir endlich merkten, was die
Glocke geschlagen hat. Wir |109] sollten uns aber durch die Langmut Gottes, die uns Pfarrern
vielfach noch in der Langmut, vielleicht auch blof in der Schléfrigkeit unsres Publikums ent-
gegentritt, nicht abhalten lassen von der Buf3e, die durchaus auch im Blick auf die Menschen
heute das erste Gebot der Stunde sein konnte.

Aber das ist nur die eine Seite der Situation am Sonntag morgen, und die andre ist noch be-
langreicher. Sie besteht duBlerlich darin, dafl da die Bibel aufgeschlagen wird, wenigstens in
unsern protestantischen Kirchen. — Es lohnt sich wohl, hier einen Augenblick stehen zu
bleiben und uns klar zu machen, welch unermeBlich Gefdhrliches damit geschehen ist, dal3 die
Reformatoren es gewagt haben, als Grund und Ziel der Kirche das in der Heiligen Schrift
ausgesprochene Wort Gottes zu proklamieren. Wer dariiber noch nie geseufzt hat, der hat
nicht das Recht, reformationsfroh dariiber zu jubilieren. Denn damit haben uns die Reforma-
toren auch von der andern Seite den Riegel vorgeschoben, so dall wir mit gutem Gewissen mit
vorldufigen Darbietungen uns nicht mehr zufrieden geben kdnnen, wie sich unsre Gemeinden
im Grunde auch nicht damit zufrieden geben. Wie unvergleichlich viel gesicherter, kontinuier-
licher und zuversichtlicher geht die andre Kirche ihren Weg, die dieses geféhrliche Prinzip
des Wortes wohlweislich unentdeckt gelassen hat! Und wir haben durchaus keinen AnlaB,
iiber diese bekannte katholische Sicherheit ohne weiteres die Nase zu riimpfen. Ich denke an
das, was mir einst ein Benediktiner aus dem Elsal} aus der Kriegszeit erzdhlte: Er hat eines
Abends als Singmeister seines Klosters eben mit seinen Confratres das Magnifikat intoniert,
da durchschlégt plotzlich eine franzdsische Granate das Dach und explodiert mitten im Schiff
der Kirche. Aber der Qualm verzieht sich, und das Magnifikat wird fortgesetzt. Man darf wohl
fragen, ob die protestantische Predigt auch fortgesetzt worden wére? Haben wir nicht alle,
wenn uns unsre Aufgabe als verbi divini ministri, wie wir Reformierten sagen, wieder einmal
bedringte und bedriickte, etwa ein stilles Heimweh empfunden nach den «schénen Gottes-
diensteny» des Katholizismus und der beneidenswerten Rolle des Priesters am Altar, der, das
Sanktissimum hoch erhebend vor allem Volk mit der ganzen Bedeutungsfiille und Kraft, die
das dingliche Symbol immer voraus hat vor dem |110| Symbol des Menschenwortes als sol-
chem, die doppelte Gnade des Opfertodes und der Inkarnation des Gottessohnes nicht nur
verkiindigt in Worten, sondern sich vollziehen 146t unter seinen Hénden, ein «creator crea-
toris»? «Le prétre un autre Jésus Christ!», wie ich einmal bei einer Primiz-Feier wortlich habe

Barth - Not und Verheiflung der christlichen Verkiindigung
(1922) 6 09.06.2021



verkiinden horen. Wenn wir das auch konnten! Ja, auch dort wird nebenbei die Bibel ausge-
legt. Aber wie belanglos, wie wenig sorgenerregend ist die Aufgabe der Predigt, wie ist dort
auch das diirftigste Predigtlein zum vornherein gedeckt und gerettet durch den Abglanz des
eucharistischen Wunders, in dem es geschieht. Um dieses Wunders willen kommen ja doch
die Menschen tatsichlich allein zur Kirche. Wie anschaulich, einleuchtend, geordnet und
moglich ist der Weg von Gott zum Menschen, vom Menschen zu Gott, den der katholische
Pfarrer von diesem Zentrum aus téglich zu gehen und den andern zu weisen hat. Wie gldnzend
ist dort das Problem geldst, die Menschen bei tiefstem Verstidndnis fiir das, was sie in der
Kirche suchen, mit einer letzten enormen Vorldufigkeit hinzuhalten, bei scheinbar groBter
Erschiitterung das Gleichgewicht der Seelen und der Welt tatsdchlich nicht zu erschiittern und
dabei doch den Anschein zu erwecken, als ob nun das letzte erldsende Wort gesprochen sei.
Wer von uns hétte die Stirne, den kerygmatischen Gehalt und Erfolg des katholischen Altar-
sakraments unter Hinweis auf etwas Besseres, das wir etwa hitten, in Abrede stellen zu
wollen? Wir sind uns doch klar dariiber, da3 das Bessere, das die Reformation genau an die
Stelle der abgeschafften Messe gestellt wissen wollte — unsre Wortverkiindigung sein miif3te.
Denn verbum visibile, gegenstdndlich verdeutlichte Wortverkiindigung ist auch das, was bei
uns als Sakrament iibrig geblieben ist. Alles hat uns die Reformation genommen und grausam
allein die Bibel uns gelassen. Wollen wir das Rad nicht riickwirts drehen, um eine Viertels-
oder Achtelsdrehung wenigstens? Ist es nur gewachsene Feinfiihligkeit und Duldsamkeit oder
nicht auch geschwundene Exusia, wenn wir es heute unterlassen, die papstliche Messe mit der
tapfern Frage 80 des Heidelberger Katechismus eine «Verleugnung des einigen Opfers und
Leidens Jesu Christi und eine vermaledeite Abgotterei» zu nennen? Allzu deutlich verraten ja
die bekannten Bestrebungen, die schmale, furchtbar schmale Basis der protestantisch-christli-
chen Verkiindigung zu verbreitern, das Heimweh, dem sich viele von uns in nur zu verstind-
licher Weichmiitigkeit iiberlassen haben. Kénnte man, um nur eines zu erwéhnen, offener
|111| beweisen, wohin die Reise geht, als durch den doch geradezu humoristischen Vorschlag,
die in der Kirche des Wortes schmerzlich empfundene Liicke auszufiillen durch das sog.
«Sakrament des — Schweigens»? Ist der tiefe Eindruck, den das schwiile Buch von Heiler
iiber das Gebet unter uns erzielt hat, nicht denkwiirdiger als das Buch selbst? Was soll man
davon halten, wenn man ernste Ménner unter Zuriickgehen noch hinter den Katholizismus
sogar die FEinflihrung des kirchlichen Tanzes ernsthaft in Erwégung ziehen hort? O die Verle-
genheit, aus der das alles stammit, ist nur zu begreiflich. Es ist eine harte Sache, da3 die Refor-
mation uns hier einen Riegel vorgeschoben hat, den wir nicht so leicht zurlickschieben wer-
den, daf} unsre Situation nach einer Vergangenheit von 400 Jahren auch nach dieser Richtung
gegeben ist und durch die verschiedenen Weihrauchdampfe, die man heute wieder aufsteigen
lassen mdchte, wohl verdunkelt, aber nicht mehr grundsétzlich verédndert werden kann, daf3
die Grenzen, die vom Lande Jahves in das Land Baals hiniiberfiithren, uns wenn auch, wie
figura zeigt, nicht hermetisch, so doch immerhin wirksam verschlossen sind, da3 die Verkiin-
digung des biblischen Gotteswortes uns nun einmal mit dem ganzen Schwergewicht einer
geschichtlichen Realitét zugewiesen ist und nicht mehr ganz wird abgeschiittelt werden kon-
nen. Es ist eine harte Sache, statt in dem heiteren Schein des Mittelalters, wie er etwa vom
Schlufl von Goethes Faust, zweiter Teil, ausgeht, in dem diistern Schatten der Reformation
stehen zu miissen, und wire es auch nur als das Epigonengeschlecht, das wir sind. Ja gerade
so hart wie die andre Sache, von der wir vorhin sprachen: da3 unsre Zuhdrer und Nichtmehr-
Zuhorer durchaus mit der Erwartung des Wortes, der Antwort auf die Frage: Ob's wahr ist?
uns und unsrer Kirche gegeniiberstehen. Skylla und Charybdis, die sich gegenseitig anschauen
und zwischen denen wir uns zurechtzufinden haben!

Aber wir miissen uns mit der Seite der Situation, die durch das auf Kanzel und Altar aufge-
schlagene Bibelbuch bezeichnet ist, noch etwas nidher befassen. Was macht es uns denn so
schwer, auf dem Boden des reformatorischen Schriftprinzips zu verharren? Nun nur keine

Kleinlichkeiten zur Antwort! Nicht das Alter, die Ferne und Fremdheit der Bibel (etwa die

Barth - Not und Verheiflung der christlichen Verkiindigung
(1922) 7 09.06.2021



Fremdheit ihrer «Weltanschau-|112jung») machen es uns so schwer. Auch nicht die verlo-
ckende Konkurrenz, die der Bibel durch Goethe und Schiller, durch Buddha und Nietzsche
bereitet sind. In der Regel auch nicht das allzu reichliche FlieBen der eigenen Inspiration, die
sich durch die biblischen Gedankenbahnen etwa beengt fithlen wiirde. Nein, die Bibel ist uns
unheimlich, weil sie eine neue grofe (groBere!) spannungsvolle Erwartung in die kirchliche
Situation hineintragt von der andern Seite. Bringt die Gemeinde primér in die Kirche die
grof3e Frage des Menschenlebens und sucht darauf Antwort, so bringt die Bibel umgekehrt
primir eine Antwort, und was sie dazu sucht, das ist die Frage nach dieser Antwort, fragende
Menschen, die diese Antwort als solche, eben als Antwort auf die entsprechende Frage verste-
hen, suchen und finden wollen. Auch die Linie, auf der sich die Gedankenwelt der Bibel be-
wegt, lduft offenbar dort durch, wo eine ganze Reihe grofler und wertvoller Moglichkeiten in
Frage gestellt sind durch das Ubergewicht der negativen Faktoren in der Lebensrechnung, also
eben dort, wo wir auf des Menschen Seite die Frage: ob's denn wahr ist? entstehen sehen. Die
Bibel iiberspringt mit unheimlicher Einseitigkeit alle die Stufen des Menschenlebens, wo die-
se Krisis etwa noch nicht akut ist, wo der Mensch etwa noch in ungebrochener Naivitét bei
Kirschbaum, Symphonie, Staat, Tagewerk sich der Gegenwart Gottes trosten kann. Sie inter-
essiert sich mit unheimlicher Dringlichkeit erst fiir die Stufe — ist es die hochste oder die
tiefste? —, wo der Zweifel liber ihn gekommen ist. Auch Lob und Dank und Jubel und Ge-
wiBheit finden in der Bibel nicht diesseits, sondern jenseits der Linie statt, wo der Mensch ein
Suchender, Bittender, Anklopfender geworden ist, wo eben jene hilfesuchende letzte Verle-
genheit tiber ihn gekommen ist, die ihn, sagen wir einmal: in die Kirche fiihrt. Achten Sie
darauf — um nur ein zentrales Beispiel zu nennen —, wo die Linie der Bibel die menschliche
Lebenslinie in den Psalmen schneidet, da haben wir die Antwort doch ganz unzweideutig: in
SchuldbewuBtsein, Krankheit, Bedrdangnis durch den persénlichen und durch den Volksfeind,
in Ferne von Gott und géttlichen Dingen, in Zweifel und Verzweiflung, in Vergénglichkeit
und Sterben. So stellt sich die Bibel zunichst ganz einfach neben den zum Bewultsein seiner
Lage erwachten Menschen und fragt mit ihm — denken Sie an den 42. Psalm, denken Sie an
Hiob —, ob's denn wahr ist, wahr, daf} es in dem Allem einen Sinn, ein Ziel und einen Gott
|113] gibt, nachdem diese GewiBheit sonst iiberall schwankend geworden ist.

Aber in zwei Punkten unterscheidet sich nun die Bibel von dem BewuBtsein jenes erwachen-
den Menschen. Erstens darin, daB sie seiner Frage erst ihre wirkliche Schérfe und Bedeutung
gibt: und das in einer Weise, die doch wohl auch den Erschrockensten, Gedemiitigtsten, Ver-
zweifelndsten noch einmal an den Rand eines Abgrunds fiihrt, von dem er nichts ahnte; in
einer Weise, dafl Freud und Leid, Gutes und Béses, Licht und Finsternis, Ja und Nein, wie wir
sie als die Widerspriiche unsres Daseins kennen, auf einmal ganz nahe aneinanderriicken und
sogar unsre heilleste, brennendste Frage, die uns schlieBlich flehende Hande zu Gott erheben
1at, erblassen und verstummen muf, in einer Weise, da3 wir merken miissen: all unser Fra-
gen war erst Vorbereitung und Ubung, und nun erst fragt es sich, ob wir im Ernst fragen, ob
wir nach Gott fragen wollen. Wenn der Dulder Hiob sein Leid klagt, dann meint er offenbar
ein Leid, das, menschlich gesprochen, kein Ende hat. Wenn Paulus von der Siinde redet, dann
meint er damit nicht die Puppensiinden, mit denen wir uns plagen, sondern die Siinde Adams,
in der wir erzeugt und mit der wir geboren sind, die Siinde, die wir, solange die Zeit wihrt,
nicht ablegen werden. Wenn die Johannesschriften zu sagen wissen von der Finsternis dieser
Welt, dann ist das nicht blof3 eine von jenen Dunkelheiten, in denen und neben denen es doch
noch allerlei freundliche Lichtlein gibt fiir jeden, der nicht als ganz rabiater Pessimist sich
gebdrden will, sondern von der Finsternis ist da die Rede, angesichts derer die Frage, ob einer
mehr Optimist oder Pessimist sein will, ganz gegenstandslos wird. Und wenn Jesus Christus
am Kreuze stirbt, dann fragt er nicht bloB: ob's denn auch wahr ist?, sondern: «mein Gott,
mein Gott, warum hast du mich verlassen?». Man hat gemeint, Jesus entschuldigen zu miissen
mit der schwer zu begriindenden Ausrede, das sei doch noch nicht der Ausdruck wirklicher

Verzweiflung, und hat ganz iibersehen: das ist nicht weniger, sondern mehr als Zweifel und

Barth - Not und Verheiflung der christlichen Verkiindigung
(1922) 8 09.06.2021



Verzweiflung, das ist derelictio, Verloren- und Verlassenheit, wie unsre alten Dogmatiker
noch gewuf}t haben. Leiden heif3t in der Bibel: an Gott leiden. Siindigen: an Gott siindigen.
Zweifeln: an Gott zweifeln. Vergehen: an Gott vergehen. Anders ausgedriickt: Aus der
schmerzlichen Einsicht in die Grenzen der Menschheit, die der Mensch im Zusammenhang
mit seinen auf- und absteigenden Lebenserfahrungen mehr oder weniger deutlich gewinnen
kann, |114| wird in der Bibel die Botschaft vom Kreuz als der Ordnung des heiligen Gottes,
unter die der Mensch jetzt und hier ein- fiir allemal gestellt ist. Das Kreuz ist die Forderung
Gottes, da3 wir nach ihm, nach Gott fragen und lebenslénglich, auch wenn alle andern Fragen
l16sbar wiren, dieser Frage uns nicht mehr entwinden und entziehen sollen. Deutlich und
immer deutlicher ringt sich in der ganzen Bibel Alten und Neuen Testamentes diese Botschaft
ans Licht und wird unzweideutig und unmifverstdandlich in Jesus Christus. Sie sucht Men-
schen, die nach Gott fragen konnen und wollen, die in der Lage sind, ihre kleinen Fragen —
und welche werden da nicht klein? — aufgehen zu lassen in der gro3en Frage, sich unter das
Kreuz und d. h. sich vor Gott zu stellen. «Kommet her zu mir alle, die ihr miihselig und bela-
den seid!» Wozu? «Nehmet auf euch mein Joch!». Das versteht sich nicht von selbst, auch
nicht bei den erwachtesten, suchendsten Menschen, daB sie so sehr Miihselige und Beladene
sind, daB} sie sein Joch, Christi Joch auf sich nehmen. Das haben wir nie begriffen, und wenn
wir es schon tausendmal begriffen hitten.

Der zweite entscheidende Punkt ist der, dall die menschlichen Lebensfragen auch in ihrer
hochsten Form blof3 Fragen sind, denen die gesuchte Antwort als ein Zweites, Anderes, das
erst dazukommen muf, gegeniibersteht. So dagegen, wie die Bibel die menschliche Lebens-
frage faflt, iibersetzt in die Frage nach Gott, unter die wir gestellt sind, kann man von «Frage»
gar nicht reden und horen, ohne schon von Antwort zu horen. Wer sagen kann, da, wo die
Bibel uns hinfiihre, sei schlieBlich nur ein groes Nein zu horen, ein grofes Loch zu sehen,
der beweist damit nur, da3 er dahin noch nicht gefiihrt worden ist. Dieses Nein ist eben Ja.
Dieses Gericht ist Gnade. Diese Verurteilung ist Vergebung. Dieser Tod ist Leben. Diese
Holle ist Himmel. Dieser furchtbare Gott ist der liebende Vater, der den verlorenen Sohn in
seine Arme zieht. Der Gekreuzigte ist der Auferstandene. Und das Wort vom Kreuz als sol-
ches ist das Wort vom ewigen Leben. Kein Zweites, Anderes braucht zur Frage hinzuzutreten.
Die Frage ist die Antwort. Die Wahrheit und Wirklichkeit, die Begriindetheit dieser Umkeh-
rung, die der Sinn der ganzen Bibel ist? Ich weil3 keine andere als die Realitdt des lebendigen
Gottes, dessen, der ist, der er ist, des sich selbst Begriindenden. Die Bibel verzichtet auf alle
Begriindetheiten Gottes. Sie bezeugt Offenbarung. Wir sahen seine Herrlichkeit, und so sahen
wir sie: als die Antwort in der Frage. Wie kann man die Antwort |115| anders vernehmen,
erkennen, wissen als eben so? Aber die Antwort ist das Primére. Es wire keine Frage, wenn
nicht die Antwort wére. Nur damit sie dem Menschen wirklich Antwort sein kann, muf3 sie
thm als Frage begegnen. Gott ist die Fiille des Ja; nur damit wir ihn als Gott verstehen, miis-
sen wir hindurch durch sein Nein. Die enge Pforte fiihrt zum Leben; nur weil sie diese Pforte
ist, muB sie so eng sein. «Ich will euch erquicken!». Und «mein Joch ist sanft und meine Last
1st leicht». Nur damit dies an uns wahr werde, miissen wir das Joch und die Last auf uns neh-
men. «So ihr mich von ganzem Herzen suchet, will ich mich von euch finden lassen!, spricht
der Herr» Nur der Herr kann so sprechen, kann Suchen und Finden, Frage und Antwort in
eins setzen. Die Bibel aber bezeugt, daf3 er so spricht.

Das ist's also, was die andre Seite der kirchlichen Situation ausmacht. Sagte ich's recht? Es ist
die noch groflere Erwartung, die durch die Bibel in diese Situation hineingetragen wird. Dies
ist die Erwartung: Wo sind die Menschen, die in der Frage der Bibel ihre eigene Frage wieder-
erkennen und dann in dieser Frage Gottes Antwort: endgiiltig, erlosend, neuschaffend, bele-
bend, beseligend, Zeit und alles, was in der Zeit ist, in das Licht der Ewigkeit riickend, Hoft-
nung und Gehorsam erzeugend? Wo sind die Menschen, die Augen haben zu sehen, was kein

Barth - Not und Verheiflung der christlichen Verkiindigung
(1922) 9 09.06.2021



Auge gesehen, Ohren zu horen, was kein Ohr gehort, Herzen zu fassen, was in keines Men-
schen Herz gekommen ist? Die Menschen, die den Heiligen Geist empfangen wollen und
konnen als Unterpfand dessen, was immer noch nicht erschienen, auch den Kindern Gottes,
gerade den Kindern Gottes noch nicht erschienen ist? Die Menschen, die glauben wollen und
konnen in ihrer Not auf VerheiBung? Gott erwartet, Gott sucht solche Menschen. Nicht unser
Leben, unsre Angelegenheiten, Bediirfnisse und Wiinsche sind's, die in der Bibel in Frage
stehen, sondern so steht's, da3 der Herr Arbeiter sucht in seinen Weinberg. Klein und unbe-
deutend wahrhaftig ist die Erwartung, die von der Gemeinde in die kirchliche Situation hin-
eingetragen wird, und wenn wir sie noch so tief verstehen, neben der Erwartung, die ebenso
stumm wie jene, aber noch ganz anders real von der Seite der aufgeschlagenen Bibel aus
besteht. Oder vielmehr: Ist das Erwachen der Menschen, das diese Situation kennzeichnet,
grof3 und bedeutend, dann im Lichte dessen, was Gott da erwartet. Darum ist das menschliche
Erwarten ernstzunehmen, kann nicht ernst genug |116| genommen werden, weil es eine Ab-
schattung ist des groflen Erwartens, mit dem Gott hier zuerst auf dem Plan ist. Das ist eine
unheimliche Situation, wer wollte das verkennen? Wohl begreiflich, da3 wir ihr ausweichen
mochten. Aber wir werden nicht wider den Stachel 16cken konnen: gerade nach der Seite, von
woher das Unheimliche in diese Situation urspriinglich kommt, gerade nach der Seite der
Bibel sind wir, ich wiederhole es, durch das, was vor 400 Jahren iiber die Christenheit gekom-
men ist, festgelegt.

Das Geschehen, auf das diese Erwartung von beiden Seiten gerichtet ist, ist die christliche
Verkiindigung. Und der Mann, der bei diesem Geschehen zwar nicht im Mittelpunkt, wohl
aber an vorderster, exponiertester Stelle steht, ist der christliche Verkiindiger, der Pfarrer. Er
ist doch, von den Menschen aus gesehen, die am Sonntag in die Kirche kommen oder auch
nicht kommen, jedenfalls der Erste, der ihnen Antwort geben, und er ist, von der Bibel aus
gesehen, der Erste, der bereit sein miif3te, sich unter Gottes Frage, in das Fragen nach Gott
hineinzustellen, ohne das Gottes Antwort fiir uns nicht wahr werden kann. Wiirde er das tun:
antworten auf das, was die Menschen fragen, aber antworten als ein selber von Gott gefragter
Mensch, ja dann diirfte man wohl sagen, dall er — Gottes Wort redet, das die Menschen bei
thm suchen und das Gott ihm zu reden aufgetragen hat. Denn als wirklich von Gott gefragter
und nach Gott fragender Mensch wiirde er ja Gottes Antwort wissen und so den Menschen
Antwort geben konnen, diesen Menschen, die ja mit ihrer Frage gerade auf Gottes Antwort
warten, auch wenn sie es nicht wissen. Ja wenn das der Fall wire, gibe es dann ein bedeu-
tungsvolleres, entscheidenderes Geschehen als die christliche Verkiindigung? Verstindlich
wire auf einmal die ganze kirchliche Situation, wenn sie der Rahmen dieses Geschehens
wire, gerechtfertigt die Existenz des Pfarrers, wenn er dieses Geschehens Diener sein sollte,
sinnvoll gerade das Tun, das im Protestantismus den Mittelpunkt seines Amtes bilden soll: die
Predigt als Schriftauslegung, wenn sie eben Verkiindigung des Wortes Gottes sein sollte. Es
ist ja fast eine Banalitdt, wenn ich jetzt sage: Es gibt nichts Wichtigeres, Dringenderes, Not-
wendigeres, Hilfreicheres, Erlosenderes und Heilvolleres, es gibt vom Himmel wie von der
|117| Erde aus gesehen nichts der wirklichen Lage Entsprechenderes als das Reden und Horen
des Wortes Gottes in seiner richtenden und aufrichtenden Wahrheitsmacht, in seinem alles
entwurzelnden und alles versohnenden Ernst, in seiner Leuchtkraft hinein in die Zeit und ihre
Wirren und dariiber hinaus in die Klarheit der Ewigkeit und immer Beides zugleich und das
Eine durch das Andre und im Andern, das Wort, der Logos des lebendigen Gottes. Fragen wir
uns selbst und denken wir dabei an Jesus Christus, ob der Wille Gottes nicht dréngt und ob die
Verfassung des Menschen, des heutigen Menschen hier in Deutschland 1922 nicht schreit
nach diesem Geschehen? Noch einmal: Was wére unsere christliche Verkiindigung, wenn sie
dieses Geschehen wire! Und daB sie das ist, das ist die Verheiung, die sie hat: nehmen wir
unsre Situation als Pfarrer ernst, dann konnen wir gar nicht anders als diese VerheifBung be-
jahen. Sie ist mit dem Ernstnehmen unsrer Situation zwischen Gemeinde und Bibel gegeben.

Barth - Not und Verheiflung der christlichen Verkiindigung
(1922) 10 09.06.2021



Ernstnehmen kann hier nichts anderes sein, als Gottes Verheiung, die hinter dieser merkwiir-
digen Situation steht, ergreifen und glauben, auf sie vertrauen und ihr gehorsam werden.

Aber hier miissen wir innehalten. Das ist die VerheiBung der christlichen Verkiindigung: daf3
wir Gottes Wort reden. Verheiflung ist nicht Erfiilllung. VerheiBung bedeutet, da3 Erfiillung
uns versprochen ist. VerheiBung hebt die Notwendigkeit zu glauben nicht auf, sondern be-
griindet sie. VerheiBBung ist des Menschen Teil, Erfiillung ist Gottes Teil. Dal, was Gottes ist,
auch des Menschen ist, das kann nur geglaubt werden. «Wir haben solchen Schatz in irdenen
Gefédllen». Keine Verwechslungen zwischen Gottes und des Menschen Teil, zwischen dem
Schatz und den irdenen Gefiflen! Warum passiert diese Verwechslung niemandem so leicht
wie uns Theologen und unvorsichtigen Philosophen etwa, gerade uns, die es besser wissen
sollten? Es ist doch wohl klar: auch dall wir Gottes Wort reden, kénnen wir nur glauben. Got-
tes Wort auf eines Menschen Lippen, das ist nicht moglich, das kommt nicht vor, das kann
man nicht ins Auge fassen und nicht ins Werk setzen. Gottes Tun ist doch wohl das Gesche-
hen, auf das sich die Erwartung vom Himmel wie von der Erde aus richtet. Etwas anderes
kann den wartenden Menschen nicht geniigen und etwas anderes kann Gottes Wille nicht sein,
als daf} er selbst der ist, der es schafft. Gottes Wort ist also und will und muf} sein und bleiben
Gottes Wort. Der Schein, als ob es anders wire, verkehrt die Sache in ihr |118| Gegenteil, und
wenn es der gldnzendste, der christlichste, der biblischste Schein wire. Vorweggenommene
Erfiillung raubt uns auch die Verheiflung.

Und hier muf3 nun von der furchtbaren Gefahr der kirchlichen Situation geredet werden. Ist sie
nicht ganz dazu angetan, jenen Schein zu erwecken: hier haben Menschen es darauf abgese-
hen und — wer wei3? — schon erreicht, Gottes Wort auf ihre Lippen zu nehmen als ihr eige-
nes Wort? Wohlverstanden: um so bedenklicher wird dieser Schein, um so bedrohlicher die
Lage, je mehr Gelingen, Erfolg und Erfiillung etwa damit verbunden ist. Um so mehr, je
voller unsre Kirchen, je gesegneter und befriedigender unsre Tétigkeit etwa ist. Was heif3t
Segen? Was heifit Befriedigung im Pfarramt? Machen uns die Propheten und Apostel, um von
Jesus Christus nicht zu reden, etwa den Eindruck von Leuten, denen es gelungen ist, daf3 sie
nachher auf ein gesegnetes, befriedigendes Leben zuriickblicken konnten? Wie seltsam, wenn
wir soviel besser daran sind als sie! Was kann das bedeuten? Das bedeutet auf alle Félle, daf3
wir einmal griindlich erschrecken sollten. Was tust du, du Mensch, mit Gottes Wort auf dei-
nen Lippen? Wie kommst du zu dieser Rolle des Mittlers zwischen Himmel und Erde? Wer
hat dich befugt, sich dahin zu stellen und religidse Stimmung zu erzeugen? Und nun gar noch
mit Erfolg und Gelingen? Was kann das anderes bedeuten als hochste Uberhebung, héchsten
Titanismus und — weniger klassisch, aber um so deutlicher: hochsten Kitsch! Man iiber-
schreitet die Grenze der Humanitét nicht ungestraft, und man bricht nicht ungestraft ein in die
Gerechtsame Gottes! Gehort aber nicht Beides unvermeidlich zum Beruf des Pfarrers? Ist
nicht die ganze kirchliche Situation eine namenlose Uberhebung des Menschen, schlimmer als
das, was sein Ubermut auf andern Gebieten sich leistet? Ich wiirde antworten: Bei Gott ist es
moglich, dal dem nicht so ist, dall wir als Pfarrer und in der kirchlichen Situation gerettet sind
wie ein Brand vor dem Feuer. Bei den Menschen aber ist das unmoglich. Soviel wir wissen,
konnen wir nur sagen: Wo kann ernstlicher vom Zorne Gottes die Rede sein als iiber uns Pfar-
rern? Oder sollten wir nichts davon wissen, wie sehr gerade wir unter dem Gericht stehen;
nicht irgendwie geistig, religids oder sonst harmlos meine ich das, sondern hochst real: Mose
und Jesaja, Jeremia und Jona haben |119| wahrhaftig gewul3t, warum sie sich in diese Situation
des Predigers nicht begeben wollten. Kirche ist eigentlich eine Unmdglichkeit. Pfarrer kann
man eigentlich nicht sein. Predigen, ja wer darf, wer kann denn das, wenn er wei}, um was es
da geht? Ist uns die kritische Lage der Kirche etwa immer noch nicht drastisch genug vor
Augen gestellt? Wann werden wir sie zu deuten wissen? In welchem von den vielen Einwén-
den, die heute gegen die Kirche und gegen das Christentum von den Gebildeten und Ungebil-
deten unter ihren Verdchtern erhoben werden, steckte nicht letztlich der Einwand, den wir

Barth - Not und Verheiflung der christlichen Verkiindigung
(1922) 11 09.06.2021



selber gegen uns erheben miiiten, wenn wir uns dessen genauer bewulit wiren, was wir als
Pfarrer wagen? Wire es nicht besser, uns jene Einwinde, ob sie nungerecht oder ungerecht,
gescheit oder dumm seien, einfach einmal ein wenig gefallen zu lassen, in der Einsicht, da3
etwas dran ist, wie David die Steinwiirfe Simeis des Sohnes Geras, statt uns sofort mit dem
Riistzeug unsrer ebenso subtilen wie in ihrem Wert fragwiirdigen Apologetik dagegen zur
Wehr zu setzen? Wire es nicht ratsamer, gewisse Stiirme, die iiber uns kommen wollen,
einmal ruhig ihre reinigende Kraft an uns auswirken zu lassen, statt ihnen sofort mit einem
kirchlichen Gegensturm entgegenzutreten? Wire es uns nicht besser, statt pastoral-theolo-
gischer Zeitschriften und dgl. z.B. Feuerbach zu lesen, und zwar ohne zu versuchen, den Kopf
sofort wieder aus der Schlinge zu ziechen? Wenn Gott uns, das Wunder ist ja moglich bei ihm,
erwahlt hat und rechtfertigen will als Pfarrer und in der kirchlichen Situation, dann jedenfalls
allein da, im Gericht iiber uns selbst, im Gericht iber die Kirche, im Gericht tiber unser Pfar-
rertum. Denn erst hier kdnnen wir ja die VerheiBung ergreifen, erst hier glauben. Erst damit,
daB wir nicht nur als Menschen im allgemeinen — das wére allzu bequem, denn niemand ist
ein Mensch im allgemeinen —, sondern gerade als Geistliche, gerade in unsrer Mittlerstellung
die Frage, die groBe schlechthin demiitigende, ja todliche Frage Gottes an alles, was Fleisch
heif3t, auf uns nehmen, gerade dadurch erst kommen wir in die Lage, «Geistliche» zu sein, d.
h. Gottes Antwort zu vernehmen und dann auch den Menschen Antwort zu geben auf ihre
Frage. Erst dadurch, dafl unsre Verkiindigung aus realer Not kommt, wird aus unserm Amt
Sendung. Und Sendung allein kann unsre Verkiindigung legitimieren. Es liegt Sinn darin, daf3
der Hohepriester am grof3en Versohnungstag nach Lev. 16 zuerst einen Farren darbringen,
schlachten und opfern |120| mufBite zum Siindopfer, «dal} er sich und sein Haus verschne», und
danach den Bock als Siindopfer fiir das Volk. Wire es nicht ratsam, diesen Farren nun einmal
darzubringen und unterdessen wenigstens den Bock noch leben zu lassen? Weigerten wir uns
etwa dessen, dal} das Gericht anheben mul3 beim Hause Gottes, weigerten wir uns, uns und
unser Amt und unsre Kirche dahin zu stellen, wo alles Fleisch stehen muB, sollte das nicht das
Erste sein, mit dem wir immer wieder anfangen, an das wir immer wieder zuerst denken, das
unsrer Arbeit am Studiertisch und unsrem Reden auf der Kanzel vorangehen muf3, wollten wir
uns der griindlichen Desillusionierung, die das bedeutet, heimlich oder offen, mit weltlicher
oder christlicher Begriindung entziehen, sollten wir eine Anklage gegen die Welt, gegen die
unchristlichen Weltanschauungen, die unreligiose Masse und wie das alles heif3t, schleudern,
die nicht zuerst mit ihrer vollen Wucht uns selbst getroffen hat, so getroffen, dafl uns zum
Reden gegen die da drauflen zunichst einfach der Atem ausgeht, sollten wir von der Siinde,
der Siinde des Eritis sicut Dii reden, ohne zuvor zu uns selbst gesagt zu haben: Du bist der
Mann, du mehr als alle andern! — wie sollten wir dann nicht bleiben miissen unter dem
Gericht, aus dem uns das Wort Gottes mit allem Fleisch freilich herausrei3en und erretten
will? Diese Weigerung wiirde ja bedeuten, da3 wir uns nicht begniigen lassen wollen an der
VerheiBung, dafl wir nicht glauben wollen. Wie sollte es dann fiir uns selbst zu einem Horen
und Reden und fiir unsre Gemeinden zu einem Vernehmen, Erkennen, Wirken des Wortes
Gottes kommen? Wie sollten wir dann glaubwiirdig sein? Vergebung der Siinden, Auferste-
hung des Fleisches und ein ewiges Leben wirklich und nicht nur in Worten verkiindigen
konnen? Glaubwiirdig werden wir nur durch das Wissen um unsre Unglaubwiirdigkeit! Uber-
zeugendes Reden von Gott, das gibt es ja nur da, wo die christliche Verkiindigung selbst
mitten drin steht in der Not, unter dem Kreuz, in dem Fragen, nach dem Gott allererst fragt,
um antworten zu konnen. Aus dieser Not diirfen wir nicht heraus wollen. Das war es, was der
junge Luther dem katholischen Mittelalter vorgeworfen hat, da3 es aus dieser Not heraus
wollte. Jede Seite fast in seiner Psalmen- und in seiner Romerbrieferkldarung redet von dem
Entsetzen, das ihn erfaflite, als er die Entdeckung machte: was die Scholastiker und Mystiker
trieben, das war ja, wie er es in der Heidelberger Disputation von 1518 nannte: «theologia
|121] gloriaey, ein naives religidses Stimmung-Machenwollen, eine Flucht vor dem Fragen,
nach dem Gott fragt, um seine Antwort geben zu konnen. Hier hat er den Spaten eingesetzt
und seine Theologie, die reformatorische, auf deren Boden wir angeblich stehen, definiert als

Barth - Not und Verheiflung der christlichen Verkiindigung
(1922) 12 09.06.2021



«theologia crucis», die von dort aus entworfen ist, wo der Mensch auch sein Hochstes und
Bestes, gerade das, preisgegeben und unter das Gericht gestellt hat und so die Verheilung
ergreift, auf Glauben, allein auf Glauben hin, weil er selber ergriffen ist von der grundlosen,
nur in sich selber begriindeten Barmherzigkeit Gottes, weil Christus der Gekreuzigte in seiner
derelictio der Triager der VerheiBung ist. «Er hat uns gemacht, und nicht wir selbst, zu seinem
Volk und zu Schafen seiner Weide». Wie sollen das die Menschen horen aus der christlichen
Verkiindigung der Kirche, wenn die Kirche selber es vielleicht noch gar nicht gehort hat?

Stehen wir auf dem Boden der theologia crucis? Das scheint mir die Schicksalsfrage zu sein,
die heute, wo wir, was Kreuz ist, zu merken wahrhaftig Anlaf3 hitten, an unsre protestanti-
schen Kirchen gestellt ist. Wir brauchen heute ernste Pfarrer. Jawohl, aber dieser Ernst muf}
der Sache der Kirche und in keinem Sinne der Kirche selbst gelten. Der sehr menschliche
Pfarrerernst, der der Kirche gilt, ist dem beinahe gottlichen Ernst der heutigen Lage nicht
mehr gewachsen. Wir brauchen tiichtige Pfarrer. Ja, aber nicht geschéftstiichtige. Die Ver-
waltung des Wortes ist kein Geschéft, und wenn es noch so gldnzend ginge. Die Tiichtigkeit
wird sich zu erweisen haben in Situationen, in die in Geschéften nur Untiichtige zu kommen
pflegen: in Erfolg- und Wirkungslosigkeit, in schwerster Isolierung, in negativen Abschliissen
vielleicht bis zum Lebensende. Wir brauchen fromme Pfarrer. Ja, wenn Frommigkeit Gehor-
sam bedeutet gegen den Ruf: Folge du mir nach!, der uns vielleicht aus all dem, was man zur
Rechten und zur Linken Frommigkeit nennt, herausfiihrt. Doch iiberlegen Sie sich selbst, was
Ernst, Tiichtigkeit, Frommigkeit auf dem Boden der theologia crucis etwa bedeuten mochte?
Wollen wir dort stehen, dann miissen wir jedenfalls allem resolut den Abschied geben, was
auf der Linie des katholischen Altarsakraments liegt, dieses genialsten Symbols einer
Kirchenherrlichkeit, die sich dem Gericht entziehen zu kénnen |122| meint und sich gerade der
Gnade entzieht, die sich an der VerheiBung nicht begniigen lassen, sondern Erfiillung haben,
genieflen, erleben — ja eben erleben will, als ob der Weg zum Erleben der Erfiillung nicht
durch das Sterben aller menschlichen Herrlichkeit und zuerst aller kirchlichen ginge! Wir
sollen unter keinen Umstdnden und in keinem Sinn creatores creatoris sein wollen. Nicht zu
erzeugen haben wir Gott, sondern ihn zu bezeugen. In dieser Silbe liegt der Unterschied. Was
in der Linie des Altarsakraments liegt, das ist Flucht vor der Not der christlichen Verkiindi-
gung und darum Flucht auch vor ihrer VerheiBung. Tauschen wir uns nicht, sehr vieles liegt in
dieser Linie, was noch lange nicht katholisch aussieht, sondern sehr evangelisch und vor al-
lem auch sehr modern. Ich iiberlasse es Thnen, zu iiberlegen, ob sie sich nicht ausziehen 143t
tief hinein in unsre gewohntesten homiletischen und seelsorgerlichen Darbietungen, in unsre
traditionellen kirchlichen Formen und noch viel mehr in die neueren und neuesten Bestrebun-
gen gerade auf dem Gebiet der kirchlichen Formen, aber auch tief, sehr tief hinein in die
systematischen und historischen Darstellungen unsrer Theologie aller Richtungen. Sie lduft
iiberall da durch, wo ein Haben auftritt, das nicht auch ein Nicht-Haben wire, ein Eilen ohne
Warten, ein Geben ohne Nehmen, ein Besitzen ohne Entbehren, ein Wissen ohne Nicht-
Wissen, ein Rechthaben ohne Unrechthaben, ein Sitzen ohne Aufstehen, eine Gegenwart des
Himmelreichs, wo gar keine «Armen im Geist» sind. Auf dieser Linie kann es zu keiner
GewiBheit, zu keinem Sieg kommen. Denn der Gott, von dem GewiBheit und Sieg kommt,
wohnt in einem Lichte, da niemand zu kann, und als solcher will er erkannt und angebetet
sein. Das ist die Krisis der christlichen Verkiindigung. Wohlverstanden: ich mochte damit,
daB ich von dieser fatalen Linie rede, keinen direkten Vorwurf richten nach irgendeiner Seite.
Die Sache eignet sich schlecht zum Vorwiirfemachen. Ich verkenne nicht, da3 vieles aus der
Not und darum mit der VerheiBung der christlichen Verkiindigung geredet und getan sein
kann, was auf den ersten Blick jener fatalen Linie unheimlich nahe zu liegen scheint. Mag
denn alles, was in Sachen der christlichen Verkiindigung zur Rechten und zur Linken, bei den
Volkskirchlern und bei den Hochkirchlern, von den Alten und von den Jungen heute geredet
und getan wird, seinen Lauf nehmen. Fiat, fiat! «Eines schickt sich nicht fiir alle. Sehe jeder

wo er bleibe, sehe jeder wie er's treibe, und wer steht, dafl er nicht falle.» Nicht darum kann es

Barth - Not und Verheiflung der christlichen Verkiindigung
(1922) 13 09.06.2021



sich |123| handeln, diesem oder jenem eine neue Position oder auch nur eine Negation pole-
misch gegentiberzustellen. Wohl aber darum, Besinnung eintreten zu lassen iiber das, was da
geredet und getan wird, Besinnung auf das Eine, Notwendige, Unentrinnbare, dem unsre Kir-
chen, dem wir Pfarrer und Theologen vor allem heute mehr als je tatsdchlich gegeniiberste-
hen; Besinnung heifit Erinnerung an den Sinn unsres Redens und Tuns. Vielleicht daf} bei
solcher Besinnung dies und das nicht mehr gesagt und getan oder anders gesagt und getan
werden wird als bis dahin. Vielleicht da3 nur in neuer Meinung dasselbe gesagt und getan zu
werden braucht wie bis dahin. Besinnung bedeutet grundsétzlich weder Position noch Nega-
tion, sondern eben nur — eine Randbemerkung, «ein bilichen Zimt». Besinnung braucht uns
jedenfalls nicht voneinander zu trennen, auch wenn ihre theoretischen und praktischen Ergeb-
nisse nicht bei uns allen dieselben sein sollten. Ich halte dafiir, dal es grundsitzlich moglich
sein miifite, sich iiber diese Besinnung sogar mit einem katholischen Theologen zu verstén-
digen, endlich und zuletzt sogar iiber das Altarsakrament und ohne es ihm durchaus nehmen
zu wollen. Die Not und VerheiBBung der christlichen Verkiindigung, gottliches Gericht und
gottliche Rechtfertigung wird wohl letzten Endes auch hinter der Kirche des Tridentinums
stehen. Es steckt genug Katholisches in uns Protestanten, daB3 wir annehmen miissen, das
reformatorische Anliegen konne auch da driiben nicht einfach tot sein. Oder was berechtigte
uns zu dieser Annahme? Um so weniger kdnnen wir uns untereinander etwa mit dieser An-
nahme gegeniibertreten. Aber auch nicht mit der Annahme, als ob uns das reformatorische
Anliegen etwa selbstverstdndlich sei. Es ist uns nicht selbstverstindlich. Man kann tiber die
Frage, ob wir es kennen, ob es in uns wach ist, nicht zur Tagesordnung iibergehen. Es muf3
heute, morgen, immer wieder in uns erwachen. Reformation ist wahrhaftig heute nicht minder
moglich und notwendig als vor 400 Jahren. Reformation findet statt, wo Besinnung stattfin-
det. Wenn Thnen heute die Sehnsucht nach Reformation vielleicht mehr als bittere Sorge
entgegengetreten ist denn als etwas anderes, so bedenken Sie, dal3 es nicht anders sein darf.
Seufzen: «Veni creator Spiritus!» ist nun einmal nach Rom. 8 hoffnungsvoller als triumphie-
ren, wie wenn man ihn schon hitte. Sie sind in «meine Theologie» eingefiihrt, wenn Sie die-
sen Seufzer gehdrt haben. Haben Sie ihn gehort und verstanden, verstanden vielleicht besser,
als Thnen heb ist, dann werden Sie es |124| auch verstehen, wenn ich schlieBen mochte mit
einem Bekenntnis der Hoffnung. Es sind einige Sétze aus Calvins Erkldrung von Micha 4, 6
(«Zur selbigen Zeit, spricht der Herr, will ich die Lahmen versammeln und die Verstof3enen
zuhauf bringen und die ich geplagt habe»). «Obwohl die Kirche», sagt Calvin dazu, «zur Zeit
kaum zu unterscheiden ist von einem toten oder doch invaliden Manne, so darf man doch
nicht verzweifeln; denn auf einmal richtet der Herr die Seinigen auf, wie wenn er Tote aus
dem Grabe erweckte. Das ist wohl zu beachten; denn wenn die Kirche nicht leuchtet, halten
wir sie schnell fiir erloschen und erledigt. Aber so wird die Kirche in der Welt erhalten, daf3
sie auf einmal vom Tode aufsteht, ja am Ende geschieht diese ihre Erhaltung jeden Tag unter
vielen solchen Wundern. Halten wir fest: Das Leben der Kirche ist nicht ohne Auferstehung,
noch mehr: nicht ohne viele Auferstehungen. Tenendum est, ecclesiae vitam non esse absque
resurrectione, imo absque multis resurrectionibus.»

Vortrag fiir einen Pfarrertag, gehalten am 25. Juli 1922 in Schulpforta bei Késen/Naumburg.

Quelle: Karl Barth, Das Wort Gottes und die Theologie. Gesammelte Vortrdge, Miinchen:
Chr. Kaiser Verlag 21929, S. 99-124.

Barth - Not und Verheiflung der christlichen Verkiindigung
(1922) 14 09.06.2021



