Kirche, Staat, Volk, Judentum. Aus dem Zwiegesprich mit Karl Ludwig
Schmidt im Jiidischen Lehrhaus in Stuttgart' (14. Januar 1933)

Von Martin Buber

Erste Antwort

Als Karl Ludwig Schmidt und ich miteinander Briefe zur Vorbereitung dieser Aussprache
wechselten, verstindigten wir uns zunichst tiber die Formulierung des Themas. Er schlug vor:
»wKirche, Staat, Volkstum, Synagoge«. Dies lehnte ich ab, deshalb zunichst, weil ich mich
nicht berufen fiihle, fiir eine »Synagoge« zu sprechen, und auch, weil ich Synagoge fiir eine
uneigentliche Bezeichnung halte, nicht fiir eine, mit der der Jude so angesprochen wird, daf3 er
antworten kann. Ich habe statt dessen die Bezeichnung Judentum angenommen, obwohl ich
auch diese nicht ganz fiir die richtige halte. Fiir die rechte Bezeichnung an dieser Stelle halte
ich die, die Schmidt selbst gebraucht hat im nachdriicklichen Sinn, so da3 wir schon durch
dieses Wort, durch diesen Namen, eine ge-[ 148]meinsame Ebene gewonnen haben, durch den
Namen »lsrael«.

»lsrael«, das ist nicht etwas, woriliber wir blof3 einen biblischen Bericht besitzen, womit wir
Juden uns kraft dieses Berichts geschichtsbewuBtseinsméBig verkniipft fiihlen, sondern Israel
ist ein Seiendes: ein Einmaliges, Einziges, in keine Gattung Einzureihendes, nicht begriftlich
Unterzubringendes; jede Schublade der Weltgeschichte widersteht diesem Unterbringenwol-
len. Israel ist das, was sich auch heute noch inmitten mannigfacher Verzerrung, Entartung,
Verwischung als ein Eigenes in diesem Judentum birgt, als verborgene Wirklichkeit in ihm
lebt. Von da aus allein konnen wir Juden zu den Christen sprechen, von da aus allein haben
wir die existenzielle Mdglichkeit der Antwort. Und je wahrhafter wir als Israel angerufen
werden, um so rechtmiBiger ist das Gespréch.

DaB Israel etwas Einziges, nicht Einreihbares ist, ist ja von Karl Ludwig Schmidt hier aner-
kannt worden. Fiir die Kirche in ithrem rechtmifBligen Dasein ist Israel da; und fiir uns in unse-
rem rechtmifigen Dasein ist Israel da. Wir beide, Kirche und Israel selbst, wissen um Israel,
aber in grundverschiedener Weise. Grundverschiedenheit ist etwas ganz anderes als zweierlei
Ansicht, die man erortern kann, um dann zu versuchen, sie miteinander in Einklang zu brin-
gen. Das ist hier nicht mdglich. Es ist ein grundverschiedenes Sehen oder Wissen. Denn auch
die Kirche sagt, wie Israel, sie [149] wisse. Dieses Wissen der Kirche um Israel und das
Selbstwissen Israels stehen einander gegeniiber in einer Weise, die strenger ist in ihrer Gegen-
satzlichkeit als ein nur logischer Widerspruch. Die Kirche sieht Israel als ein von Gott verwor-
fenes Wesen. Dieses Verworfensein ergibt sich notwendig aus dem Anspruch der Kirche, das
wabhre Israel zu sein: die von Israel haben danach ihren Anspruch eingebiilt, weil sie Jesus
nicht als den Messias erkannten.

Die Christen glauben, dieses Israel-Sein, das Amt, die Wiirde Israels, seine Erwéhltheit von
Gott her empfangen zu haben; hier ist eine Glaubensgewillheit, die unantastbar ist. Wir haben
keine Moglichkeit, gegen dieses Wissen der Kirche um Israel etwas zu setzen, was ja doch nur

! Dieses offentliche Gesprich mit dem damaligen Bonner, jetzigen Basler Ordinarius fiir neutestamentliche
Theologie kniipfte an einen fritheren Zyklus dhnlicher Veranstaltungen an. Der vollstaindige Wortlaut ist nach
dem Stenogramm in den Theologischen Bldttern vom September 1933 veroffentlicht worden. Ich habe hier ein
paar kleine Ergéinzungen nach meinen Notizen vorgenommen. Zur Erganzung meiner Darlegungen sei auf die
Rede »Die Brennpunkte der jiidischen Seele« in meinem Buch »Kampf um Israel« (Berlin 1933), S. 50-67, hin-
gewiesen.

Buber - Kirche, Staat, Volk, Judentum 1 07.04.2021



als Argument wirksam werden konnte. Aber wir Israel wissen um Israel von innen her, im
Dunkel des von innen her Wissens, im Licht des von innen her Wissens. Wir wissen um Israel
anders. Wir wissen (hier kann ich nicht einmal mehr »sehen« sagen, denn wir wissen es ja von
innen her, und auch nicht mit dem »Auge des Geistes«, sondern lebensméBig), dall wir, die
wir gegen Gott tausendfach gesiindigt haben, tausendfach von Gott abgefallen sind, die wir
diese Jahrtausende hindurch diese Schickung Gottes iiber uns erfahren haben — die Strafe zu
nennen zu leicht ist, es ist etwas Groferes als Strafe —, wir wissen, dafl wir doch nicht verwor-
fen sind. Wir wissen, dal} das ein Geschehen nicht in der Bedingtheit der Welt, sondern in der
Wirklichkeit des Raumes zwischen Gott und uns ist. Und [150] wir wissen, dall wir eben
darin, in dieser Wirklichkeit von Gott nicht verworfen sind, dafl uns in dieser Zucht und
Ziichtigung Gottes Hand hélt und nicht loslaBt, in dieses Feuer hinein hélt und nicht fallen
1aR3t.

Das ist grundverschiedenes, unvertrdglich grundverschiedenes Wissen. Ich wiirde nicht ein-
mal wagen, das unsre einen »Anspruch« zu nennen. Das ist ein zu menschlich stolzes Wort
fiir diese Situation. Einen »Anspruch« haben wir gar nicht. Wir haben nur unser armes, aber
uneinschriankbar faktisches Wissen um unser Dasein in der Hand Gottes. Und vom Menschen
aus, vom menschlichen Unternehmen, von der menschlichen Sprache aus, vom menschlichen
noch so kameradschaftlichen Verstindigungswillen her kann diese Grundverschiedenheit
nicht aufgehoben werden. Aber wenn wir »harren«, harren wir dessen, was nicht vom Men-
schen herkommen kann, sondern nur von Gott, einer Einung, die nicht vom Menschen her-
gestellt werden kann, ja die der gegenwirtige Mensch schlechthin nicht konkret zu denken
vermag.

Es ist hier angefiihrt worden das Wort des Paulus iiber die Aufthebung der Unterschiede in der
Welt des christlichen Ereignisses. Diese Authebung der Unterschiede vermdgen wir nicht zu
verspiiren. Wir fiihlen, finden uns in einer Welt, in der die Unterschiede unaufgehoben sind
und ihrem Wesen nach unauthebbar erscheinen. Aber wir fiihlen freilich noch etwas anderes.
Wir fithlen, da3 der [151] Geist (dies ist ein Glaubenswort, das wir mit den Christen gemein-
sam haben, wiewohl sie ihn pneuma hagion, heiliger Geist, und wir ihn ruach ha-kodesch,
Geist der Heiligung oder des Heiltums, nennen), da3 der Geist selber nicht in diese Schied-
lichkeit eingebunden ist; daf} iiber unseren unaufhebbaren Unterschieden er einig weht, da3 er
zwar keine Briicke schldgt, aber uns Biirgschaft der Einheit, im gelebten Augenblick Biirg-
schaft der Einheit fiir das Zusammenleben auch von Christen und Juden gibt.

So mdchte ich jenes jiidische Wort verstehen, das ich Paulus® gegeniiberstelle als ein wohl
zurilickhaltenderes, das aber eine — wie mir scheint — von jedem Menschen erfahrbare Tat-
sachlichkeit ausstromt. Es ist das Wort jenes alten Buches von den Dingen, die in der »Schule
des Elija« von dem nach seiner Entriickung liber die Welt wandelnden Gottesboten gelehrt
werden: »Ich nehme zu Zeugen den Himmel und die Erde: ob einer aus der Volkerwelt oder
einer aus Israel, ob ein Mann oder ein Weib, Knecht oder Magd, allein nach dem Tun, das er
tut, 146t sich der Geist der Heiligung auf ihn nieder.« Das ist keine Aufhebung der Unterschie-
de, sondern die Zuteilung des Geistes an die Menschheit, so wie sie ist, in die Zerkliiftung, in
der sie steht; so aber, da} sie gemeinsam — von hiiben und driiben — hinschauen kann zu dem,
der so sich niederldft auf die Menschen, wie ver-[152]schieden auch deren Standort, ja deren
GlaubensgewiBheit ist.

Wir Israel stehen der Ablehnung unseres Wissens um uns selbst durch die Kirche gegeniiber.
Die Kirche kann etwa zu uns sagen: »Das was ihr da Selbstwissen nennt, wovon ihr sagt, daf3

2 Dem von Schmidt angefiihrten Wort »Hier ist kein Jude noch Grieche, hier ist kein Knecht noch Freier, hier ist
kein Mann noch Weib« (Galaterbrief 3,28).

Buber - Kirche, Staat, Volk, Judentum 2 07.04.2021



ihr es erfahrt, die ihr euch als von Gott getragen, als nicht losgelassen, als nicht weggeworfen,
als noch im Angesicht daseiend fiihlt, das ist eine Illusion, die euch euer Selbsterhaltungstrieb
eingibt.« Was dann, wenn so die GewiBheit der einen Seite durch die andere Seite, von einem
Letzten her, als Letztes abgelehnt wird? Ich glaube, das ist einer der Punkte, an denen wir
Menschen die eigentliche Lehre des Als-Menschen-Daseins, die harte und heilsame Lehre
empfangen. Wir haben miteinander zu schaffen in der Verschiedenheit des Menschlichen, und
wie tief diese Verschiedenheit gehen kann, bis in die letzten Glaubenswurzeln hinein, sehen
wir hier. Was kénnen wir da tun?

Wir konnen etwas sehr Schweres zu tun versuchen, etwas, das fiir den religios gebundenen
Menschen sehr schwer ist, das seiner Gebundenheit und Verbundenheit widerstrebt, vielmehr,
zu widerstreben scheint, etwas das seiner Verbundenheit mit Gott zu widerstreben scheint —
wir kdnnen das, was der andere gegen unsere Existenz, gegen unser Seinswissen als seine
Glaubenswirklichkeit bekennt, als ein Geheimnis anerkennen. Dessen Sinn zu beurteilen sind
wir nicht imstande, weil wir es von innen her nicht kennen, so wie wir uns von innen her ken-
nen. [153]

Karl Ludwig Schmidt hat mit Recht in die Mitte seiner Betrachtung die Frage nach dem Mes-
sias, die christologische Frage gestellt.

Wenn wir die Scheidung zwischen Juden und Christen, zwischen Israel und der Kirche, auf
eine Formel bringen wollen, kdnnen wir sagen: »Die Kirche steht auf dem Glauben an das
Gekommensein Christi, als an die der Menschheit durch Gott zuteil gewordene Erlosung. Wir
Israel vermogen das nicht zu glauben.«

Die Kirche sieht diese unsere Aussage entweder als ein Nicht-glauben-Wollen an, als eine
Verstocktheit in einem sehr bedenklichen Sinn, oder als einen Bann, als eine fundamentale
Eingeschrinktheit des Erkennen-Konnens der Wirklichkeit gegeniiber, als die Verblendung
Israels, die es hindert, das Licht zu schauen.

Wir Israel wissen um unser Nicht-annehmen- Konnen jener Botschaft in anderer Weise. Wir
verstehen die Christologie des Christentums durchaus als wesentliche Begebenheit zwischen
Oben und Unten. Wir sehen das Christentum als etwas, dessen Kommen iiber die Volkerwelt
wir in seinem Geheimnis zu durchdringen nicht imstande sind. Wir wissen aber auch, wie wir
wissen, dafl Luft ist, die wir in unsere Lungen einatmen, dal Raum ist, in dem wir uns bewe-
gen, tiefer, echter wissen wir, dall die Weltgeschichte nicht bis auf ihren Grund aufgebrochen,
dal} die Welt noch nicht erldst ist. Wir spiiren die Unerldstheit der Welt.

Eben dieses unser Spiiren kann oder mul} die Kir-[154]che als das BewuBtsein unserer Uner-
16stheit verstehen. Aber wir wissen es anders.

Erlosung der Welt ist uns unverbriichlich eins mit der Vollendung der Schopfung, mit der
Aufrichtung der durch nichts mehr behinderten, keinen Widerspruch mehr erleidenden, in all
der Vielfdltigkeit der Welt verwirklichten Einheit, eins mit dem erfiillten Konigtum Gottes.
Eine Vorwegnahme der vollzogenen Welterlosung zu irgendeinem Teil, etwa ein Schonerldst-
sein der Seele, vermdgen wir nicht zu fassen, wiewohl sich auch uns, in unsern sterblichen
Stunden, Erlosen und Erlostwerden kundtut.

Eine Zasur nehmen wir in der Geschichte nicht wahr. Wir kennen ihr keine Mitte, sondern nur
ein Ziel, das Ziel des Weges Gottes, der nicht innehélt auf seinem Weg.

Wir vermogen nicht, Gott auf irgendeine Art seiner Offenbarung festzulegen. Jenes Wort aus

Buber - Kirche, Staat, Volk, Judentum 3 07.04.2021



dem brennenden Busch: »Ich werde dasein als der, als der ich dasein werde« (d. h. als der ich
jeweils dasein werde®) macht es uns unméglich, irgend etwas Einmaliges als die endgiiltige
Offenbarung Gottes zu nehmen. Nicht als ob wir irgend etwas iiber das Sich-offenbaren- oder
das Sich-nicht-offenbaren-Konnen Gottes aussagen konnten; ich rede eben davon, dafl wir
von allen Offenbarungen, um die wir wissen, nichts Absolutes auszusagen vermdgen. Wir
sagen nicht: So kann sich Gott nicht offenbaren. Wir sprechen nur keiner seiner [155] Offen-
barungen die Uniiberbietbarkeit zu, keiner den Charakter der Inkarnation. Uber jeden, aber
auch jeden Moment der geschehenen Zeit weist jenes futurische Wort des Herrn in unbeding-
ter Weise hinaus; Gott ist jeder seiner Manifestationen schlechthin tiberlegen.

Ich sagte schon: Das Juden und Christen Verbindende bei alledem ist ihr gemeinsames Wis-
sen um eine Einzigkeit, und von da aus kdnnen wir auch diesem im Tiefsten Trennenden ge-
geniibertreten; jedes echte Heiligtum kann das Geheimnis eines anderen echten Heiligtums
anerkennen. Das Geheimnis des anderen ist innen in ihm und kann nicht von auf3en her wahr-
genommen werden. Kein Mensch auflerhalb von Israel weill um das Geheim nis Israels. Und
kein Mensch auflerhalb der Christenheit weil um das Geheimnis der Christenheit. Aber nicht-
wissend konnen sie einander im Geheimnis anerkennen. Wie es moglich ist, da3 es die Ge-
heimnisse nebeneinander gibt, das ist Gottes Geheimnis. Wie es mdglich ist, da3 es eine Welt
gibt als Haus, in dem diese Geheimnisse mitsammen wohnen, ist Gottes Sache, denn die Welt
ist ein Haus Gottes. Nicht indem wir uns jeder um seine Glaubens Wirklichkeit driicken, nicht
indem wir trotz der Verschiedenheit ein Miteinander erschleichen wollen, wohl aber indem
wir unter Anerkennung der Grundverschiedenheit in riickhaltlosem Vertrauen einander mittei-
len, was wir wissen von der Einheit dieses Hauses, von dem wir hoffen, dafl wir uns einst
ohne Scheidewédnde um-[156]geben fiihlen werden von seiner Einheit, dienen wir getrennt
und doch miteinander, bis wir einst vereint werden in dem einen gemeinsamen Dienst, bis wir
alle werden, wie es in dem jlidischen Gebet am Fest des Neuen Jahres heif3t: »ein einziger
Bund, um Seinen Willen zu tun«.

Ich wiederhole: Dal3 es Israel gibt, ist etwas Einziges, Uneinreihbares. Dieser Name, dem Erz-
vater von Gott, nicht von Vater und Mutter verlichen, kennzeichnet die Gemeinschaft als eine,
die von den Kategorien der Vilkerkunde und der Soziologie nicht zu erfassen ist. Sooft wir
eine solche Kategorie anwenden, tun wir Israel unrecht. In der Bibel ist ausgesprochen, was
die Einzigkeit Israels begriindet. Sie 148t die Entstehung dieser Gemeinschaft geschichtsiden-
tisch, ereignisidentisch sein mit Glaubenserfahrung und Glaubenshandlung einer Menschen-
schar in ihrer entscheidenden Stunde.

Diese Menschenschar erfihrt da ein ihr Widerfahrendes als glaubende Schar, als Glaubens-
schar, nicht als glaubende Individuen sondern als glaubende Gemeinschatft, als solche glau-
bend vernimmt und antwortet sie. In diesem Angesprochenwerden und Erwidern wird sie in
dieser Stunde zu dem konstituiert, was wir Volk nennen, zu etwas, was nun dauert, in einem
geschlossenen Kreis von Zeugungen und Geburten. Das hebt Israel fiir alle Zeit von den Na-
tionen und von den Religionen ab.

Es ist hier eine Einheit von Glauben und Volkstum, [157] die einmalig ist, und deren Einma-
ligkeit als beildufig anzusehen einen Unglauben der geschehenen Geschichte gegentiber be-
deutet. Ihre Entstehung wird als ein Bund zwischen Gottheit und Menschheit bezeichnet.

Dieser Konigsbund: da3 Gott zu einem Volk sagt (2. Mose 19,6), er nehme es sich als seinen
unmittelbaren Kénigsbereich?, und daB ein Volk von Gott sagt (2. Mose 15,18), er bleibe sein

3 Vgl. mein »Konigtum Gottes« S. 84, und mein »Kampf um Israel« S. 43, 53.
4 Vgl. »Konigtum Gottes« S. 125 und 238f.

Buber - Kirche, Staat, Volk, Judentum 4 07.04.2021



Konig »in Weltzeit und Ewigkeit, ist einzig. Aber es ist grundverkehrt, ihn als ein Privileg zu
verstehen. Das Volkhafte an diesem Volk erliegt freilich immer wieder der Versuchung, das
zu tun.

Dagegen steht die gro3e Erscheinung der Prophetie, die das Volk immer wieder gemahnt, es
sei nichts anderes, als gleichsam ein Versuch Gottes. Die Genesis erzéhlt, wie Gott es zuerst
mit einer Menschheit versucht, die versagt. Erst dann versucht er, sich ein Volk als den An-
fang einer Menschheit, den Anfang der Verwirklichung seines Konigtums aufzuziehen. Gott
nennt es (Jer 2,3) den »Anfangsteil seiner Ernte«.

Dieses Israel, das zugleich Nation und Religion und keins von beiden ist und das allen Versu-
chungen der Nationen und der Religionen ausgesetzt ist, mochte in sich ruhen, es mdchte sich
als zum Selbstzweck begnadet empfinden. Aber seine Fiihrer verweisen ihm alle Sicherheit;
es ist als Volk nur da, weil Volkheit die Voraussetzung der ganzen Menschenantwort an Gott
ist. [158]

Volk muf} da sein, damit sich die menschliche Antwort im ganzen Leben, zu dem das 6ffentli-
che gehort, erfiillen konne. Nicht die einzelne Person, erst die Gemeinschaft in ihrer Vielheit
und Einheit, im Zusammenwirken, Zusammenverwirklichen ihrer verschieden gearteten und
verschieden berufenen Glieder kann Gott die ganze Lebensantwort des Menschen geben.
Darum muf3 Volk sein, darum ist Israel. Die Gemeinschaft muf3 als die Voraussetzung der Er-
fiillung dauern, und sie mul3, wenn sie anders sein will, zersprengt und erneuert werden.

Gegen die Ausartung des Wissens um Israel in den Aberglauben, dall Gott ein Machtlieferant
sei, weisen die Propheten immer deutlicher auf das Geschichtsgeheimnis hin. Der Weg Gottes
durch die Geschichte 148t sich nicht in einem Schema darstellen. Nicht durch Verleihung von
Macht und Erfolg gibt Gott sich als der Herr der Geschichte zu erkennen. Es gibt einen Bund
Gottes mit dem Leiden, dem Dunkel, der Verborgenheit. Im prophetischen Wort wird das stin-
dige Volk Gott gegeniibergestellt als einem, mit dem es sich nicht in der Macht, sondern im
Dunkel, im Leiden wieder verbinden kann.

Seither glauben wir daran. Es ist eine immer wieder aktuelle Frage, dal} ein Volk siindigen
kann, indem es sein Auf-sich-selbst-Horen ein Auf-Gott- Horen nennt. Erst im Exil lernt Isra-
el sich dieser Siinde entwinden.

Mit dem babylonischen Exil reift die Vorstellung [159] vom »Knecht Gottes«; von der Men-
schenart, die je und je auf Erden erscheint und wirkt, was sie zu wirken hat, im Leiden und im
Dunkel, im Kocher Gottes (»er hat mich zu einem blanken Pfeil gemacht, in seinem Kocher
hat er mich versteckt«).

Das Leiden um Gottes willen, die verborgene Geschichte der Pfeile, die Gott nicht verschickt,
die im Dunkel des Kochers sein Werk wirken — von da aus leben wir seither als Israel. Aller
seitherige Widerstreit kann nur von da aus verstanden werden.

Die Zerstorung Jerusalems ist nach unserer Uberlieferung geschehen, weil die Gemeinschaft
nicht erfiillt worden ist, weil es in Israel einen Widerstreit gab, der hinderte, dall der »An-
fangsteil« zur Ernte gedieh. Und von da aus kommen nicht blof die Juden unter die Vdlker, es
kommt auch Israel iiber die Volker, das heif3t, es kommt iiber die Volker die in Israel erwach-
sene Botschaft Jesu vom kommenden Weltalter als der siegreichen Offenbarung der verborge-
nen Weltgeschichte.

Die verborgene Weltgeschichte will aus dem Kdcher steigen und sich als die Geschichte, als

Buber - Kirche, Staat, Volk, Judentum 5 07.04.2021



der Weg Gottes kundtun. Jesus, der von einer vergeistlichten Spétform der Theokratie auf die
urspriingliche GewiBheit des Gotteskonigtums und seiner Erfiillung zuriickweist, verkiindigt
sie, indem er die Knechtskonzeption erneuert und wandelt. Seine Botschaft aber hat nicht in
ihrer echten Gestalt, sondern in einer Verzweiung, die der [160] Botschaft Jesu fremd ist, die
Volker erreicht. Diese Verzweiung, die wir am stirksten durch Augustin kennen — bei dem
der Bereich der Volksgemeinschaft, des Staates, die Voraussetzung der ganzen Lebensantwort
des Menschen, preisgegeben, vom Reich Gottes abgeschnitten ist —, flihrt bis in die Konse-
quenz einer Trennung von »Religion« und »Politik«. Immer wieder versucht ein Reichsgedan-
ke, diese Zweiheit zu iiberwinden, immer wieder vergeblich.

Die Volker haben ihre Reichsgedanken als christliche Vlker aufgerichtet. Sie haben das Ko-
nigtum Gottes als die ihnen zugewiesene Aufgabe empfangen, aufgenommen und als Christen
ausgesprochen. Die groen Reichsgedanken der Volker kniipfen alle an jenes Verwirkli-
chungsamt Israels an, aber in der Weise, dal} sie, von der Kirche erméchtigt, Israel als aus
diesem seinem Amt verworfen erkldren, als nicht mehr berufen, an der Gottesgemeinschaft
des Menschengeschlechts zu bauen.

So stehen die Volker in ihren Reichsgedanken gegen das Judentum. Das Judentum aber steht
den Volkern so gegeniiber, daf} es eben in seiner armseligen Weise, aber unséglich und unaus-
16schlich um das Ja diesem Nein gegeniiber weil3, nicht um ein leichtes und eigensinniges,
sondern um ein auferlegtes und furchtbar schwer zu tragendes Ja.

Mit dem Stand der Volkerwelt gegen Israel hdangt es zusammen, daf3 sie das Judentum nicht
wahrhaft aufgenommen hat. Im Mittelalter schon [161] war das in seiner Glaubenswirklich-
keit von béuerlicher Uberlieferung bewegte Israel von der Urproduktion ausgeschlossen; an
dem schaffenden Leben des Volkes, in dessen Mitte es lebte, teilzunehmen war ihm versagt.
Was vom Verhéltnis zu den Gastsassen gesagt ist (2. Mose 47,21f.): »Verteilt ihr euch dieses
Land nach den Stammen Israels, / solls geschehn: / ihr laf8t dariiber das Los zu Eigentum fal-
len / euch und den Gastsassen die gasten in eurer Mitte, / die S6hne gezeugt haben in eurer
Mitte, / sie seien euch wie ein Sprof3 unter den S6hnen Israels, / bei euch falle ihnen Los
inmitten der Stimme Israels«, das haben die Volker nicht als auch zu ihnen gesprochen, als
thnen fiir ihr Verhiltnis zu dem Gastsassen Israel geboten verstanden. So haben sie es Israel
unmoglich gemacht, jenen Satz des Jeremja fiir das Leben im Exil zu verwirklichen: »Baut
Héuser und siedelt, / pflanzt Gérten und eBt ihre Frucht!«

Die Teilnahme an dem schaffenden Leben haben die abendlidndischen Voélker Israel von je
versagt. Aber auch als sie es endlich »emanzipierten«, haben sie es nicht als Israel aufge-
nommen, sondern als eine Vielheit jiidischer Individuen. Die einmalige Einheit ist von den
Voélkern nicht anerkannt worden. Israel ist von den Christen nicht als Israel rezipiert.

Manche sagen, daf3 dies unmdoglich sei. Ein gldubiger Mensch darf nicht so sprechen. Er darf
die Tatsache nicht umgehen, daf es dieses Israel in der Mitte der Volker gibt, daf es in die
Mitte der Vol-[162]ker geschickt ist. Dieses Nichtdiirfen gilt fiir Israel wie fiir die andern. Der
Einzigkeit Israels entspricht die Einzigkeit seiner Situation. Gehort zu ihr aber sinngemal
auch dies, daB3 jenes Gebot an alle Vilker, die Gastsassen in ihrer Mitte haben, noch immer
der Erflillung, und jenes Wort des Jeremja an Israel noch immer seiner Erfiillbarkeit harrt?

Karl Ludwig Schmidt hat mich nach dem Zionismus gefragt. Gewil} ist in diesem der Begriff
des Volkstums betont und iiberbetont worden; weil ndmlich innerhalb eines unléslichen Inein-
ander von Volkstum und Glauben das Volkstum in der Zeit nach der Emanzipation vielfach
vernachléssigt worden war. Man hatte versucht, Israel unter die Religionen einzureihen. Dem
gegeniiber mufite mahnend gesagt werden, dal3 Israel ohne sein Volkstum keine Wirklichkeit

Buber - Kirche, Staat, Volk, Judentum 6 07.04.2021



hat. Aber heute ist es an der Zeit, wieder an die Stelle nationaler und religioser Begriffe das
namenhafte Israel zu setzen, — die Einheit und Einzigkeit Israels. Fiir dieses ist Zion zu bauen.
Und Zion kann nicht territorial allein erfalit werden, ebenso wie Israel nicht national allein
erfalt werden kann.

Ist eine echte Rezeption Israels moglich?

Diese Frage scheint mir wesensverbunden zu sein mit jener andern: Ist ein Handeln der christ-
lichen Volker von der Bibel her moglich?

Ich weil} nicht, wie es sich damit verhilt. Aber davon, wie es sich damit verhélt, scheint mir
auch abzuhéngen, ob es zwischen der Kirche, die um [163] kein Amt Israels weil3, und Israel,
das um sein Amt weil, einen echten Dialog geben kann, in dem man sich wohl nicht mitein-
ander verstiandigt, aber einander versteht, um des einen Seins willen, das die Glaubenswirk-
lichkeiten meinen.

Fiir diese Moglichkeit spricht, dall heute abend mein christlicher Gespriachspartner das Wort
vom Knecht Gottes auf Israels Selbstverstindnis angewandt hat. Damit ist die Tiefe des
Selbstwissens Israels um sein Amt angeriihrt. So ist uns die Hoffnung gestattet, daf3 es zu
einer echten Rezeption Israels die Moglichkeit in einem schweren, aber gesegneten gemein-
samen Ringen gibt.

Zuletzt noch die Frage nach dem Verhiltnis Israels zum Staat. Das ist bestimmt von dem mes-
sianischen Glauben Israels. Da dieser der Glaube an eine Menschengemeinschaft als Konigs-
bereich Gottes ist, kann Israel nie und nirgends der Frage nach der gesellschaftlichen und
staatlichen Ordnung des Bauens an der menschlichen Gemeinschaft gleichgiiltig begegnen. Es
ist eine innerste Sache Israels, es ist seines Amtes je und je, an der Intention aller Staatlichkeit
auf das Reich hin teilzunehmen.

Vom messianischen Glauben her ist fiir Israel jedes Staatswesen, wie immer es geartet ist,
eine Vorwegnahme, ein problematisches Modell des Gottesreiches, das aber auf seine wahre
Gestalt hinweist.

Zugleich aber spiirt Israel, da es eben in seinem messianischen Glauben um die Fragwiirdig-
keit der Realisierungen weil3, je und je die andere Seite [164] des Staates, splirt, daB3, was wir
Staat nennen, je und je ein Pegel ist, der anzeigt, wieviel Freiwilligkeit zur Gemeinschaft
vorhanden, wieviel Zwang hinwieder erforderlich ist, um jetzt und hier ein Mindestmal3 an
rechtschaffnem Zusammenleben der Menschen zu erhalten.

Diese doppelte Schau Israels ergibt sein doppeltes Verhéltnis zum Staat. Israel kann sich nie
vom Staat abwenden, es kann ihn nie verleugnen, es muf} ihn annehmen, und es muf3 Sehn-
sucht nach der Erfiillung des Staates haben, die von seiner jeweiligen Erscheinung so unzu-
langlich angezeigt wird. Die konservative und die revolutionére jiidische Haltung griinden in
der gleichen Urgesinnung.

Buber - Kirche, Staat, Volk, Judentum 7 07.04.2021



Zweite Antwort

Ich lebe nicht fern von der Stadt Worms, an die mich auch eine Tradition meiner Ahnen bin-
det; und ich fahre von Zeit zu Zeit hiniiber. Wenn ich hintiberfahre, gehe ich immer zuerst
zum Dom. Das ist eine sichtbar gewordene Harmonie der Glieder, eine Ganzheit, in der kein
Teil aus der Vollkommenheit wankt. Ich umwandle schauend den Dom mit einer vollkomme-
nen Freude. Dann gehe ich zum jiidischen Friedhof hiniiber. Der besteht aus schiefen, zer-
spellten, formlosen, richtungslosen Steinen. Ich stelle mich darein, blicke von diesem Fried-
hofgewirr zu der herrlichen Harmonie empor, und mir ist, als sdhe ich von Israel zur Kirche
auf. Da unten hat man nicht ein Quent-[ 165]chen Gestalt; man hat nur die Steine und die
Asche unter den Steinen. Man hat die Asche, wenn sie sich auch noch so verfliichtigt hat.
Man hat die Leiblichkeit der Menschen, die dazu geworden sind. Man hat sie. Ich habe sie.
Ich habe sie nicht als Leiblichkeit im Raum dieses Planeten, aber als Leiblichkeit meiner
eigenen Erinnerung bis in die Tiefe der Geschichte, bis an den Sinai hin.

Ich habe da gestanden, war verbunden mit der Asche und quer durch sie mit den Urvitern.
Das ist Erinnerung an das Geschehen mit Gott, die allen Juden gegeben ist. Davon kann mich
die Vollkommenbheit des christlichen Gottesraums nicht abbringen, nichts kann mich abbrin-
gen von der Gotteszeit Israels.

Ich habe da gestanden und habe alles selber erfahren, mir ist all der Tod widerfahren: all die
Asche, all die Zerspelltheit, all der lautlose Jammer ist mein; aber der Bund ist mir nicht auf-
gekiindigt worden. Ich liege am Boden, hingestiirzt wie diese Steine. Aber aufgekiindigt ist
mir nicht. Der Dom ist, wie er ist. Der Friedhof ist, wie er ist. Aber aufgekiindigt ist uns nicht
worden. Wenn die Kirche christlicher wére, wenn die Christen mehr erfiillten, wenn sie nicht
mit sich selbst rechten miiiten, dann wiirde, meint Karl Ludwig Schmidt, eine schirfere Aus-
einandersetzung zwischen ihnen und uns kommen.

Wenn das Judentum wieder Israel wiirde, wenn aus der Larve das heilige Antlitz hervortrite,
dann gébe es, erwidere ich, wohl die Scheidung unab-[166]geschwicht, aber keine schérfere
Auseinandersetzung zwischen uns und der Kirche, vielmehr etwas ganz anderes, das heute
noch unaussprechbar ist.

Ich bitte Sie, zum Schlu3 auf zwei Worte hinzuhdren, die einander zu widersprechen schei-
nen, aber einander nicht widersprechen.

Im Talmud (Jewamot 47 a) wird gelehrt: Der Proselyt, der in diesem Zeitalter kommt, um ins
Judentum aufgenommen zu werden, zu dem spricht man: »Was hast du bei uns ersehen, daf3
du dazu iibertreten willst? Weilit du denn nicht, daf3 die von Israel in dieser Zeit gepeinigt, ge-
stoBBen, hingeschleudert, umgetrieben werden, dal} die Leiden iiber sie gekommen sind?«
Wenn er spricht: »Ich weil3, und ich bin nicht wiirdig«, dann nimmt man ihn sogleich auf.

Es mochte scheinen, das sei jiidischer Hochmut. Es ist keiner. Es ist nichts anderes als die
Kundgebung, deren man sich nicht entschlagen kann. Die Not ist eine wirkliche Not und die
Schande ist eine wirkliche Schande. Aber es ist ein Gottessinn darin, der uns zuspricht, daf3
uns Gott, wie er uns verhei3en hatte (Jes 54,10), aus seiner Hand nicht hat fallen lassen.

Und im Midrasch (Schemot Rabba XIX, Sifra zu 3. Mose 18,5) heil3t es: »Der Heilige, geseg-
net sei er, erklirt kein Geschopf ungiiltig, sondern alle nimmt er auf. Die Tore sind gedffnet
zu jeder Stunde, und wer hinein zu gelangen sucht, gelangt hinein. Und so spricht Er (Jes
26,2): ,Offnet die Tore, / daB [167] komme ein bewihrter Stamm (goj zaddik), / der Treue
hélt.© Es ist hier nicht gesagt: Daf3 Priester kommen, da3 Leviten kommen, daf Israeliten

Buber - Kirche, Staat, Volk, Judentum 8 07.04.2021



kommen; sondern es ist gesagt: Dall komme ein goj zaddik.«
Das erste Wort handelte von den Proselyten, dieses nicht, es handelt vom Menschenvolk. Die
Gottestore sind offen fiir alle. Der Christ braucht nicht durchs Judentum, der Jude nicht durchs

Christentum zu gehen, um zu Gott zu kommen.

Quelle: Martin Buber, Die Stunde und die Erkenntnis. Reden und Aufsdtze 1933-1935, Berlin:
Schocken Verlag, 1936, S. 147-167.

Buber - Kirche, Staat, Volk, Judentum 9 07.04.2021



