Biblische Theologie als kirchliche Schriftauslegung
Von Friedrich Mildenberger

Eine »Biblische Theologie«, die sich von der Dogmatik methodisch und inhaltlich 16st, um so
das reformatorische Prinzip des »sola scriptura« rein durchzufiihren, gerit in ein charakteristi-
sches Dilemma: Entweder filihrt sie ihren historischen Ansatz konsequent durch; dann verliert
sie ihren Gegenstand, eben die Biblische Theologie, und tauscht sich statt dessen ein Stiick
Vergangenheit ein, das mit der Gesamtgeschichte so verflochten ist, da3 seine Gegenwarts-
bedeutung dann allenfalls in einem zweiten Schritt der Interpretation mithsam herausgestellt
werden muf}. Oder sie revidiert ihren emanzipatorischen Ansatz und bestimmt ihr Verhaltnis
zur Dogmatik nicht nur negativ; dann wird freilich ihr Selbstverstdndnis, in dem sie sich im
Rahmen moderner Wissenschaft als »theologische Aufkldrung« ihren Ort zugewiesen hat,
problematisch werden. Sosehr das Programm einer von aller dogmatischen Bevormundung
frei gewordenen Schriftauslegung faszinieren kann, die nunmehr die biblischen Texte selbst
mit Hilfe der historischen Methode zum Reden bringt und so ihre Sache sagen 14f3t, so deut-
lich sollte doch auch dieses Dilemma wahrgenommen werden, das Methode und Gegenstand
der Biblischen Theologie in gleicher Weise betrifft. Gerade der am Projekt einer Biblischen
Theologie interessierte Dogmatiker muf3 auf diesen Sachverhalt immer wieder hin weisen.

I

Martin Kdhler hat das hier angezeigte Problem scharf erfa3t; sowohl seine Problemformulie-
rung wie die von ihm vorgeschlagene Losung sind fiir unsere gegenwartige Fragestellung von
Gewicht. Darum setze ich mit einer Erinnerung an M. Kihlers Artikel »Biblische Theologie«!
ein. Hier fal3t er das Ergebnis eines hundertjahrigen Bemiihens um die Biblische Theologie so
zusammen: Sie sei mit dem Ziel angetreten, die biblischen Inhalte in der ihnen eigenen ge-
schichtlichen Sachordnung erschdpfend [152] und tibersichtlich darzustellen. Denn erst so
komme die Bibel als MaBstab und Quelle der Lehre selbst zu Wort, und der Dogmatiker
erfahre so, was in jedem Punkt wirkliche Schriftlehre und Lehre der ganzen Schrift ist. Bei der
Durchfiihrung dieses Programms sei dann aber ziemlich genau das Gegenteil des Erwarteten
herausgekommen: Biblische Theologie in ihrer streng historischen Durchfiihrung miinde ein
in eine Geschichte des Religionsvolkes einerseits, eine Gesamtgeschichte des Urchristentums
andererseits. »So fiihrt — wie es scheint — die rein geschichtliche Fassung, welche in den
biblischen Schriften lediglich Quellen fiir die Erforschung der Vergangenheit sieht, unaufhalt-
sam zur Auflosung der selbstédndigen Disziplin der Biblischen Theologie. Indem die mensch-
liche Bedingtheit und Entwicklung dieser Religion zur Einsicht gebracht wird, miissen ihre
dahinterliegenden Stufen insgesamt die unbedingt maBBgebende Bedeutung fiir ihre Ausbil-
dung unter neuen Bedingungen verlieren«’. Die religionsgeschichtliche Fragestellung, die
Kaéhler hier im Blick hat, wird ja immer eine Entwicklung der Religionen und der Religion
herausarbeiten. Dann aber ist die Frage nach einer Verbindlichkeit gerade der in den bibli-
schen Texten fabaren religiosen Entwicklung kaum mehr zu beantworten. Ich erinnere dazu
an die Auseinandersetzung um die »Absolutheit des Christentums« gerade im Zusammenhang
mit der historischen Sicht der religionsgeschichtlichen Schule.

M. Kéhler will freilich nicht nur die Aporie eines rein geschichtlichen Verstehens der Bibel

aufzeigen. Das geschieht in dem angefiihrten Artikel knapp und in treffenden Formulierungen.
Er will eben damit eine methodische wie erst recht inhaltliche Alternative rechtfertigen, der er
sich selbst verpflichtet fiihlt. Soll die Bibel als eine Sammlung religidser Literatur interpretiert

' RE® III (1898) 192-200.

2Ebd. 195
Mildenberger - Biblische Theologie als kirchliche Schriftauslegung
(JBTh) 1 06.03.2021



werden oder als Zeugnis einer Geschichte, »welche durch Gottes Offenbarung herrschend
bestimmt ist«*? Dann aber konne, wie fiir alle Theologie, so auch fiir die Bibelforschung
»geschichtlich« wohl ein Beiwort sein, es konne aber nicht zum Hauptwort werden. »Weil sie
Wissenschaft ist, kann sie sich dem Fortschritte der Wissenschaften in ihren Methoden und
ihren inhaltlichen Erwerbungen gewiB3 nicht entziehen. Weil sie aber auch einen eigenen und
eigenartigen Gegenstand hat, ist sie in der Lage, jenen Bewegungen in der Erkenntnisarbeit
selbstdndig gegeniiberzustehen, und niichtern zu bleiben, wenn die Wissenschaftlichkeit,
bewul3t oder unbewult, in den Dienst einer dem Christentum fremden Weltanschauung tritt
und mit ebenso unbewiesenen Hypothesen arbeitet wie die Religionsgeschichte bisher«*,

Zur Begriindung dieser Selbstandigkeit der Bibelforschung verweist M. Kahler auf den kirch-
lichen Schriftgebrauch. Dieser kirchliche Schriftgebrauch sei selbst eine wirksame Tatsache
der Gegenwart und diirfe als [153] solche von einer wissenschaftlichen Betrachtung nicht
vernachldssigt werden. Darum diirfe die kirchliche Wissenschaft »nie die innige Beziehung
vergessen, welche zwischen der Hl. Schrift und dem Dogma von dem Worte Gottes als
Gnadenmittel besteht«’. Daraus folgt fiir M. Kéhler als Programm, daB Biblische Theologie
das Alte Testament vom Neuen und daB sie Einzelnes vom Ganzen her zu erfassen suche. Sie
sei damit in ihrer exegetischen Arbeit bewult auf die Systematik bezogen. Thre Fragestellung
miisse sie sich von der gegenwartigen Wirksamkeit der Bibel her bestimmen lassen. Nicht ein
hinter den Texten liegendes Urspriingliches konne das Ziel ihrer exegetischen Nachfrage sein,
sondern sie habe nach dem gepredigten Wort zu fragen, aus dem die Kirche lebt. »Dieses
Wort in seiner mafligebenden Urspriinglichkeit schuldet die Biblische Theologie der Kirche,
also z.B. nicht das wahrscheinliche ,Evangelium Jesu‘, sondern den Jesus Christus der ur-
christlichen Uberlieferung mit seiner Verkiindigung, also auch in den verschiedenen iiberlie-
ferten Gestalten«®. Auf zwei Aspekte der hier knapp referierten Begriindung mache ich aus-
driicklich aufmerksam. Einmal wird hier die Kanonsproblematik von vornherein so angegan-
gen, daB3 zugleich mit dem Verweis auf die kanonische Wertung der Bibel als deren Mitte die
Rechtfertigungsverkiindigung genannt wird, das Wort Gottes als Gnadenmittel. Weiter ist
durch diese Bestimmung die personliche Glaubenserfahrung mit ins Spiel gebracht. Das
kirchliche Dogma vom Wort Gottes als Gnadenmittel ist nicht nur eine auf Autoritdt hin ak-
zeptierte Wahrheit; es ist zugleich Ausdruck der personlichen Erfahrung. Hier lduft M. Kdhler
freilich Gefahr, in einen Subjektivismus erweckter Frommigkeit abzugleiten, den wir nur
schwer nachvollziehen konnen. Doch gehort auch dieses Moment personlicher Erfahrung mit
in den Begriindungszusammenhang hinein, in dem sich M. Kéhler gegen einen historischen
Positivismus genauso wie gegen die Auflosung der biblisch bezeugten Offenbarung in einen
religionsgeschichtlichen Prozel3 hinein abgrenzt.

Das eingangs genannte Dilemma wird bei M. Kéhler also nicht nur aufgezeigt; er entscheidet
sich auch dafiir, die Moglichkeit einer Biblischen Theologie dadurch festzuhalten, da3 sich
die exegetische Fragestellung durch die Dogmatik mitbestimmen 146t. Die methodische Fol-
gerung aus dieser Entscheidung ist, daf} die geschichtliche Betrachtungsweise zwar nicht aus-
geschlossen, aber doch klar begrenzt ist; denn der gegenwirtige kirchliche Schriftgebrauch
und die damit verbundene Wertschétzung der Bibel ist der historischen Fragestellung als eine
jedenfalls nicht grundsétzlich hinterfragbare Gro3e vorgegeben. Ich betone noch einmal: M.
Kéhler beruft sich auf die eigene religiose Erfahrung als Begriindung dieser Entscheidung, ist
also dem Vorwurf der Heteronomie nicht schutzlos ausgesetzt. Er bewegt sich in dem Zirkel

3 Ebd. 196.
“Ebd. 197.
S Ebd. 197.

¢ Ebd. 197.
Mildenberger - Biblische Theologie als kirchliche Schriftauslegung
(JBTh) 2 06.03.2021



von biblisch bezeugter Of-[ 154]fenbarung Gottes in Jesus Christus, gegenwartigem Kirchli-
chem Schriftgebrauch als der wirksamen Vermittlung dieser Offenbarung und der person-
lichen Glaubenserfahrung und expliziert als Exeget wie als Systematiker die sich in diesem
Zirkel er6ffnende Wahrheit.

II.

Mit dieser Entscheidung M. Kéhlers ist das Dilemma der Biblischen Theologie nicht aus der
Welt geschafft. Gegen diese Entscheidung fiir eine kirchlich gebundene Schriftauslegung 143t
sich eine ganze Batterie von Einwdnden auffahren. Sie sind auch in den letzten Jahren in der
Debatte um eine Biblische Theologie immer wieder aufgetaucht. Wird hier nicht das fiir die
moderne Wissenschaft verbindliche Wahrheitsverstindnis aufgegeben? Ist nicht ein derartiger
Versuch, hinter die mit der Aufklarung gegebene Geisteshaltung zuriickzugehen, von vornher-
ein zum Scheitern verurteilt? Wird hier nicht an den biblischen Texten eine Auslegungstra-
dition als Norm des Verstehens herangetragen, die die eigentliche Aussageintention dieser
Texte verdeckt? Man mag dann zwar diese Auslegungstradition als Wirkungsgeschichte der
Texte ausgeben; aber damit ist noch lange nicht gesagt, dafl diese Wirkung auch der urspriing-
lichen Aussageintention entspricht. Ist nicht mit einer solchen Bindung der Auslegung an ein
vorgegebenes kirchliches Verstehen gerade auch das reformatorische Schriftprinzip aufgege-
ben? Es lieBen sich noch und noch derartige Fragen formulieren. Sie machen mindestens dies
klar, dal dem eingangs erwéhnten Dilemma mit einer Riickbindung der Biblischen Theologie
an die Dogmatik doch nicht so einfach zu entgehen ist. Ist doch die freie, allein der histori-
schen Methode und mit ihr dem modernen Wissenschaftsverstdndnis verpflichtete Schriftaus-
legung nicht nur Programm, sondern wie der kirchliche Schriftgebrauch, auf den sich M. Kéh-
ler beruft, eine Tatsache der Gegenwart, mit Ergebnissen, hinter die auch eine kirchlich ge-
bundene Theologie nicht zuriickgehen kann und will. Deshalb fragt es sich, ob das Programm
der Biblischen Theologie als einer historischen Bemiihung nicht doch durchfiihrbar ist. Frei-
lich gentigt dazu allein die Verpflichtung des Exegeten auf die historische Methode noch
nicht. Was ist eigentlich das Ziel dieser historischen Bemiihungen um die Biblische Theolo-
gie? Wonach hat sie als nach ihrem eigentlichen Gegenstand zu fragen? Damit ist zugleich die
Frage nach der gegenwértigen Verbindlichkeit dieses Gegenstandes gestellt. Es soll hier ja um
»Theologie« gehen, also um die Frage nach dem, was uns, mit P. Tillich zu reden, unbedingt
angeht. Dabei sollten sich dann der methodische Anspruch auf allgemeine Nachpriifbarkeit
der historischen Ergebnisse und der Nachweis einer allgemeinen Verbindlichkeit des erfragten
Gegenstandes gegenseitig stiitzen. So konnte die Biblische Theologie ihrem Anspruch als
eigenstindige Wissenschaft gerecht werden. [155]

Seit J.Ph. Gablers beriihmter Altdorfer Antrittsrede von 1787 sind immer wieder Anldufe in
dieser Richtung unternommen worden. Wer darum unter Berufung auf die kritische Tradition
der Bibelwissenschaft sich gegen die kirchliche Bindung der Schriftauslegung wendet, muf}
sich auch auf dieses Problem einlassen. Verbindlichkeit sollte einmal durch die Allgemeinheit
der Vernunft gestiftet werden, die ihr Eigenstes in den dicta classica der Heiligen Schriften
erkennt. Eben damit war dann die Legitimation einer Kritik gegeben, die zwischen dem zeit-
bedingt Veralteten und dem zeitlos Giiltigen in den biblischen Aussagen zu unterscheiden
suchte. Oder die Verbindlichkeit sollte im Gang der geschichtlichen Entwicklung selbst
aufgefunden werden, durch deren Gegensitze sich die Wahrheit selbst hervorbrachte, wie das
in freier Anlehnung an die Hegelsche Dialektik in der Kritik der jiingeren Tiibinger Schule
behauptet wurde. Auch hier ist dann freilich wie in der aufgeklédrten Kritik eine letzte Identitit
von Subjekt und Objekt, dem theologischen Erkennen und seinem Gegenstand, vorausgesetzt.
Wer sich einer solchen identitdtsphilosophischen Voraussetzung nicht anvertrauen will, der
mulf die allgemeine Verbindlichkeit anders zu begriinden suchen. Ein bloBer Positivismus ge-

niigt hier jedenfalls nicht, der vorgibt, seine Aufgabe sei allein die methodische Erarbeitung

Mildenberger - Biblische Theologie als kirchliche Schriftauslegung
(JBTh) 3 06.03.2021



der vergangenen Wirklichkeit und um die Frage nach gegenwértiger Verbindlichkeit moge
sich dann der Dogmatiker kiimmern.

Die moderne Denkweise legt es nahe, eine solche Verbindlichkeit anthropologisch zu begriin-
den. Allgemeine Bestimmungen des Menschseins sollen die Briicke vom vergangenen zum
gegenwartigen Leben schlagen und so die Verbindlichkeit biblischer Aussagen, mindestens
ihre Bedeutung fiir die Gegenwart, nachweisen. Dieses anthropologisch Allgemeine kann das
religiose Menschsein iiberhaupt sein, das in den biblischen Texten seine eigentliche oder die
hochste Verwirklichung erkennt. Es kann die existentiale Struktur menschlichen Daseins sein,
das sich in der Entscheidung fiir seine Eigentlichkeit verwirklichen muf3. Es kann die allge-
meinmenschliche Frage nach Sinn oder Gerechtigkeit sein, die in den biblischen Texten nicht
nur gestellt, sondern zugleich so beantwortet wird, da3 hier dann eine Moglichkeit besteht, in
der Hoffnung auf die eschatologische Vollendung die Gegenwart zu transzendieren. Der so
erfragte Gegenstand in seiner Verbindlichkeit soll es ermdglichen, die biblischen Texte nun
doch nicht nur in ihrer Vielfalt und in den verschlungenen Zusammenhéingen ihres Werdens,
sondern auch in ihrer Einheit zu erfassen. Es wére nicht schwierig, hier nun von der Position
einer kirchlich gebundenen Schriftauslegung aus ebenfalls einen Katalog von Anfragen zu-
sammenzustellen. Ich begniige mich mit der einen Frage, ob alle diese kritischen Konzepte
imstande sind, die geschichtliche Kontingenz bis hin zur Kanonsbildung zureichend zu wiirdi-
gen, von der uns die biblischen Texte Zeugnis geben. MuB} hier nicht, wenn der Begriindungs-
zusammenhang schliissig sein soll, eine providenticlle Korrespondenz zwischen dem [156]
anthropologisch Allgemeinen und der besonderen biblischen Geschichte, als deren Zeugnis
die Sammlung der kanonischen Schriften auf uns gekommen ist, behauptet werden? Gerade
hier soll doch Menschsein zu seiner Wahrheit finden. L&Bt sich eine solche Behauptung in
einem rein geschichtlichen Vorgehen einlosen? Das gilt auch dann, wenn das anthropologisch
Allgemeine als Frage auf die biblische Antwort bezogen wird; oder auch, wenn dieses Sche-
ma des Allgemeinen und seiner besonderen Verwirklichung in die Bibel selbst hineingezogen
wird und hier als Verhéltnisbestimmung der Testamente dienen soll: das Alte Testament als
Entfaltung des menschlichen Lebens in seiner problematischen Bestimmtheit durch Gott, das
Neue Testament als Entfaltung des neuen Lebens als des eschatologischen Heils. So findet
sich das in Anlehnung an das Konzept von P. Althaus, der dem Alten Testament die Autoritit
der Uroffenbarung in ihrer Hinordnung auf die neutestamentliche Heilsoffenbarung zuer-
kannte, neuerdings bei H. Klein’.

Wie immer die Entscheidung ausfallen mag — das Dilemma der Biblischen Theologie 143t
sich nicht vermeiden. Ich schlage vor, das zunichst einmal einzugestehen und sich diesen
Sachverhalt nicht durch Polemik hin oder her zu verschleiern, wie das bisher immer wieder
geschehen ist. Wer wegen dieses unvermeidlichen Dilemmas freilich der Frage nach einer
Biblischen Theologie iiberhaupt den Abschied geben will, mull wissen, da3 er damit die
Schriftauslegung in die Unverbindlichkeit bloBer Historie entladf3t, die dann allenfalls noch
durch kritische Spitzensétze etliche Glaubige verschreckt, sonst aber auf eine kirchliche
Wirksamkeit verzichtet. Denn mindestens darin ist M. Kéhler recht zu geben, daf3 der kirch-
liche Schriftgebrauch eine Grofle ist, die durch die professionelle Schriftauslegung nicht ver-
nachldssigt werden darf. Wie freilich die Beziehung auf diesen kirchlichen Schriftgebrauch in
die exegetische Nachfrage nach der Biblischen Theologie eingebracht werden kann, dazu
braucht es weiteres Nachdenken. Dabei darf dann freilich der Anspruch, die Schrift richtig
verstanden zu haben und sie also auch weiter richtig verstehen zu kénnen, nicht von vornher-
ein Gesprachsmoglichkeiten verbauen. Das kann so geschehen, da3 die wissenschaftliche

7 Leben — neues Leben. Moglichkeiten und Grenzen einer gesamtbiblischen Theologie des Alten und Neuen
Testaments, in: O. Merk (Hg.), Schriftauslegung als theologische Aufkldrung. Aspekte gegenwértiger
Fragestellungen in der neutestamentlichen Wissenschaft, Giitersloh 1984,76-93.

Mildenberger - Biblische Theologie als kirchliche Schriftauslegung

(JBTh) 4 06.03.2021



Exegese mit ihrer historischen Methode das Verstehen monopolisiert und sich damit gegen
Erfahrungen mit den biblischen Texten abschirmt, die nicht auf dem Weg dieser Methode
gemacht werden. Es kann aber auch so geschehen, daB sich ein gldubiges Verstehen mit dem
Hinweis auf das eigene Geist-Erleben dem Gespréch entzieht. [157]

I11.

So, wie die Dinge gegenwirtig stehen, scheint es mir angebracht, mit M. Kédhler grundséatzlich
fiir eine kirchliche Bindung der Schriftauslegung zu plddieren, die sich freilich soweit als
moglich zur geschichtlichen Methode und ihren Fragestellungen hin 6ffnet. Freilich wird eine
solche Bindung zur Korrektur liebgewordener methodischer Postulate nétigen. Ich setze dazu:
Diese Postulate sind im faktischen Vollzug der Schriftauslegung nur selten rein durchgehalten
worden. Hier hat sich vielmehr, stirker als in den methodischen Debatten, die kirchliche Bin-
dung der Schriftauslegung durchgesetzt und durchgehalten. Das sollte aber auch methodisch
reflektiert werden. Ich gehe dazu die drei Groen des Kéhlerschen Zirkels, den biblischen Ka-
non als Geschichtszeugnis, den kirchlichen Glauben und die personliche Erfahrung, nachein-
ander durch und weise dabei auf methodische Probleme hin.

1. Die Frage nach dem Kanon der biblischen Schriften betrifft nicht so sehr die Grenzen die-
ses Kanons wie die Frage nach seiner Mitte und damit nach dem, was die Einheit und den
Zusammenhang der kanonischen Schriftensammlung ausmacht. Dabei muB} jetzt die metho-
dische Frage im Vordergrund der Uberlegungen stehen und nicht die Diskussion einzelner
Vorschlidge, wie diese Mitte zu bestimmen sei. Ist es moglich, mit Hilfe historischer Nach-
frage eine Mitte der Schrift zu erfassen, von der her und auf die hin sich die biblischen Texte
in ihrem vielféltigen und vielgestaltigen Zeugnis zu einer Einheit zusammenfinden? Nur dann
kann doch die kirchliche Kanonsabgrenzung und der kirchliche Gebrauch der so abgegrenzten
Schriftensammlung auch wissenschaftlich vertreten werden. Und nur dann kann die histori-
sche Exegese auf diesen kirchlichen Schriftgebrauch eingehen und ihn mit bestimmen, u.U.
auch verdndern, weil sie die Grundvoraussetzung mit diesem Schriftgebrauch teilt.

Fiir das Neue Testament 146t sich eine solche historische Bestimmung seiner Mitte scheinbar
noch relativ einfach geben. Verbindet hier doch das Christusgeschehen in seiner vielfaltigen
Bezeugung alle Schriften der neutestamentlichen Sammlung. Doch die Problematik zeigt sich
sofort, wenn prézisiert werden soll, was hier unter Christusgeschehen zu verstehen ist. Soll
das urchristliche Christuszeugnis vom historischen Jesus her verstanden werden? Oder ist
umgekehrt der irdische Jesus in seiner Bezeugung als der Auferweckte und Erhohte theolo-
gisch von Bedeutung? Ist die paulinische Lehrform von der Glaubensgerechtigkeit allein mal-
geblich fiir die Auffassung des Christusgeschehens, oder muf3 sie durch Matthdus oder Jako-
bus korrigiert und erginzt werden? LBt sich das Christuszeugnis im Neuen Testament so
auffassen, daf3 dabei die Kontinuitdt im Verstidndnis Jesu Christi und des in ihm gewéhrten
Heils zur frithen Kirche hin nachgewiesen werden kann? Oder muf3 hier ein Bruch festgestellt
werden, der sich schon in den »friihkatholischen« Aussagen und Texten des [158] Neuen
Testaments zeigt? Die hier nur eben angedeuteten strittigen Themen lieBen sich ohne Miihe
vermehren. Sie zeigen, da3 die Frage nach einer Mitte des Neuen Testaments nur zusammen
mit der Frage nach der Verbindlichkeit dieser Mitte fiir unser gegenwértiges Leben zu beant-
worten ist.

Erst recht gilt das fiir die Frage nach der Mitte des Alten Testaments mit seiner gegeniiber
dem Neuen Testament noch deutlich grofleren Vielfalt. Laf3t sich diese Mitte in eine Formel
fassen, »Gottesherrschaft und Gottesgemeinschaft« etwa oder »Jahwe der Gott Israels, Israel
das Volk Jahwes«? Oder ist hier der Jahwename selbst die einigende Mitte, der dann im Neu-

Mildenberger - Biblische Theologie als kirchliche Schriftauslegung
(JBTh) 5 06.03.2021



en Testament der Name Jesus Christus entsprechen konnte? Oder 146t sich beim Alten Testa-
ment eine Mitte nicht auffinden, weil hier eine Abfolge gottlicher Setzungen vorliegt, an die
sich jeweils Bezeugung und Uberlieferung anschlieBen? Sicher kann die historische Nachfra-
ge auch hier zu mehr oder weniger einleuchtenden Aufstellungen kommen. Aber begriinden
sie die kanonische Schitzung des Alten Testaments, solange die Frage nach der gegenwiérti-
gen Verbindlichkeit dieser »Mitte« nicht gestellt, geschweige denn beantwortet ist?

Historische Versuche, Mitte und Einheit des Neuen bzw. Alten Testaments zu bestimmen,
stoflen rasch an ihre Grenzen, wenn die Frage nach der gegenwartigen Verbindlichkeit ausge-
klammert wird. Erst recht gilt das, wenn dieselbe Frage an die ganze Bibel gestellt wird. Kann
etwa ein durchgehender UberlieferungsprozeB nachgewiesen werden, der die Einheit der
Testamente begriindet? Oder gibt es durchgehende Themen, die, sei es auch in dialektischer
Zuordnung, den Zusammenhang der Testamente herstellen? Lassen sich Analogien nachwei-
sen, in denen sich die Zusammengehorigkeit der ganzen Bibel erschlief3t? Ich stelle auch hier
nur Fragen, ohne die vorliegenden Vorschlidge zu diskutieren. Biblische Theologie wird sich
hier auf die Frage der gegenwirtigen Verbindlichkeit einlassen miissen. Und wenn sie nicht
den m.E. untauglichen Versuch unternechmen will, diese Verbindlichkeit als allgemeine aus-
zuweisen, wird sie sich mit der Dogmatik in der Frage treffen miissen, wie die Verbindlichkeit
der Bibel fiir die Kirche zu begriinden und zu praktizieren ist. Gerade eine so begriindete Aus-
legung kann dann auch den kritischen Anspruch gegeniiber der Kirche zur Geltung bringen.

Das nétigt aber dazu, eine in der modernen Methodendiskussion weithin tabuisierte Frage mit
zu diskutieren. Es gehort zu den iiblichen Standards, dafl behauptet wird, fiir die biblischen
Texte konnten keine anderen Regeln des Verstehens gelten als fiir andere Texte der Vergan-
genheit auch. Damit wird der Verweis auf die traditionelle Inspirationslehre methodisch aus-
geschlossen. Allenfalls wenn der historische Verstehensprozef3 abgeschlossen ist, mag es sich
je und dann auch ereignen, »dall Texte zum Wort werden«. Dieses Geschehen entzieht sich
aber grundsitzlich jedem methodischen Zugriff. Aber geniigt eine derartige Auskunft? So-
wenig der Verweis auf eine besondere geistgewirkte Qualitét der biblischen Texte [159] schon
zum Verstehen hilft, sosehr mufl doch andererseits die religiose Erfahrung mit diesen Texten
in die methodische Reflexion einbezogen werden. Das besagt dann aber, da3 die Aktivitit im
Verstehensvorgang nicht allein beim Interpreten liegen kann, der aus dem Text ein vergange-
nes Kommunikationsgeschehen rekonstruiert. Damit bliebe der Text als Quelle der Rekon-
struktion Objekt des Interpreten, und alle Versuche einer weiterfithrenden Interpretation an-
derten daran kaum etwas. Die religidse Erfahrung aber erlebt in bestimmten Situationen die
Betroffenheit durch biblische Texte und Textzusammenhinge so, da3 hier dem Text Aktivitét
und Lebendigkeit zugeschrieben werden muf3, die Macht des Geistes, der sich durch den Text
vernehmen laBt. Setzen wir voraus, dal} es gerade die Erfahrung solchen Lebens gewesen ist,
die letztlich zur Kanonisierung der biblischen Texte fiihrte, dann hat das fiir die Frage nach
der Mitte der Schrift gerade auch methodische Konsequenzen. Diese Mitte 148t sich dann am
ehesten dort erfassen, wo gegenwiértig die Verbindlichkeit stiftende Macht der biblischen
Texte erfahren wird.

Mit einer derartigen Uberlegung scheint sich die Frage nach einer Mitte der Schrift erst recht
ins Ungreifbare zu verfliichtigen. Doch da sich die Frage nach der Mitte der Schrift von der
Frage nach der gegenwirtigen Verbindlichkeit der Sache der Schrift offenbar nicht trennen
1a8t, ist die Frage nicht unangebracht, wie sich die Erfahrung der Betroffenheit mit in den
Verstehensprozel3 einbringen 148t. Erfragt ist dabei, wie ich der Deutlichkeit halber vermerke,
nicht ein anthropologisch Allgemeines, das die Briicke vom vergangenen Text zum gegenwér-
tigen Leben schlagen soll; erfragt ist vielmehr, wie die Bibel in gegenwirtiger Betroffenheit
faktisch verstanden wird. Dabei sollte es dann zu einer bewul3t wahrgenommenen Wechsel-

wirkung von wissenschaftlicher Schriftauslegung und kirchlicher Anwendung der Schrift

Mildenberger - Biblische Theologie als kirchliche Schriftauslegung
(JBTh) 6 06.03.2021



kommen. Die wissenschaftliche Schriftauslegung gibt dabei nicht nur ihr historisches Ver-
standnis der Texte an die Anwendung durch die kirchliche Praxis weiter. Sie 148t sich viel-
mehr selbst vorgeben, wie die Schrift in bestimmten Lebenszusammenhidngen gegenwirtig
gehort und verstanden wird, um solches Verstehen an den Texten methodisch nachzupriifen.
Das heif3t dann auch, da3 die Mitte der Schrift nicht ein fiir allemal festliegt. Sie ist vielmehr
als die in eine bestimmte Situation hinein ergehende aktuelle Anrede zu bestimmen. Sicher
wird sich in solcher Anrede zugleich auch die Breite und Tiefe der Schriftwahrheit erschlie-
Ben. Aber das geschieht von der aktuellen Spitze aus, in der die Schrift gegenwartiges Leben
betrifft. Ich erinnere dazu nur beispielsweise an die Armutsbewegung des Hohen Mittelalters
und an die Reformation.

2. Nur wenn das gegenwirtige Leben, religioses, kirchliches Leben, mit in den Verstehenspro-
zel} eingebracht wird, kann die Schriftauslegung ihrem Anspruch gerecht werden. Sie ist ja
mit dem Wort befal3t, aus dem der Glaube lebt, mit dem Wort, durch das die Kirche geschaf-
fen wird. Sicher ist das zu allen Zeiten auch geschehen. Doch die gegenwartigen [160] Prob-
leme des Verstehens nétigen zu einer besonderen, methodisch sorgfiltig reflektierten Bemii-
hung. Wissenschaftliche Schriftauslegung kann nicht am kirchlichen Verstehen der Schrift
vorbeigehen. Sosehr sie einerseits die Freiheit der Schrift auch gegeniiber der Kirche mit zu
vertreten hat, sosehr wird sie doch andererseits auf die Kontinuitit eines Verstehens achten,
das sich als Leben der Kirche im Bekenntnis ihres Glaubens darstellt. Dabei gehe ich jetzt
nicht auf die Grundentscheidungen der Kirche im Verstindnis der Schrift ein, die den solen-
nen Rang von Dogmen bzw. Bekenntnissen gewonnen haben, die einmiitig rezipierten wie die
strittigen®. Auch hier liegen freilich Markierungen des Verstehens vor, die eine besonnene
Schriftauslegung nicht miachten wird. Es geht mir vielmehr um die Einbindung des Exege-
ten selbst in einen bestimmten kirchlichen Lebenszusammenhang. Der Dogmatiker hat es
leichter, diese Einbindung wahrzunehmen und sie in seine theologischen Bemiihungen ein-
zubringen; denn fiir ihn stellt dieser kirchliche Lebenszusammenhang ja den néchsten, wenn
auch nur vorldufigen Gegenstand seiner Arbeit dar. Der Exeget dagegen ist es gewo6hnt, diese
Einbindung allenfalls negativ zu werten, als eine Voraussetzung, deren sich das Verstehen so
bewullt werden mufB3, daB3 sie die Objektivitit des wissenschaftlichen Urteils nicht triibt. Ich
meine dagegen, diese Einbindung in den kirchlichen Lebenszusammenhang miisse positiv
gesehen werden.

Ein Verstehen der biblischen Texte wird desto umfassender und tiefer sein, je mehr sich der
Ausleger in die religiose Lebendigkeit einfithlen kann, von der diese Texte herkommen. Das
schlieBt nicht aus, daB3 so gerade auch das Fremdartige, fiir unser Empfinden Widerstindige
bei einem solchen Interpretationsvorgang wahrgenommen werden kann. Je intensiver der
Ausleger am Leben seiner Kirche teilhat, desto eher wird er die hier nétige Wahrnehmungs-
fahigkeit ausbilden. Dal3 dabei umgekehrt auch der Umgang mit den biblischen Texten eine
kritische Wahrnehmungsféahigkeit fiir dieses kirchliche Leben ausbilden kann, versteht sich
ebenso. Der Glaube der Kirche, der so erfalit und eingeiibt wird, ist sicher nicht nur oder in
erster Linie ein System von Glaubenslehren, obwohl auch diese Glaubenslehren mit zu dem
gehoren, was bei der Auslegung der biblischen Texte prasent sein sollte. Es geht hier um die
ganze Lebensgestalt der Kirche, die sich auf die Schrift beruft und die mehr oder weniger
deutlich durch die Wirksamkeit der Schrift mit bestimmt ist. In zweifacher Hinsicht scheint es
mir besonders wichtig, diesen kirchlichen Glauben methodisch bewuf}t in die Auslegung der
biblischen Texte einzubringen. Einmal nenne ich hier die eher individuelle Maxime: Der
kirchliche Gebrauch und das religiose Verstdndnis von Texten darf nicht unvermittelt, jeden-
falls nicht unvermittelbar neben dem wissenschaftlich-historischen Verstiandnis dieser Texte
stehen. Wahrscheinlich wird die me-[161]thodische Bedeutung einer solchen Maxime erst

8 Vgl. dazu F.Mildenberger, Theologie der Lutherischen Bekenntnisschriften, Stuttgart 1983.
Mildenberger - Biblische Theologie als kirchliche Schriftauslegung
(JBTh) 7 06.03.2021



dann voll bewuf}t, wenn das eine um das andere Mal eine solche Vermittlung nicht gelingen
will. Dabei kann es sich, wie ich ausdriicklich vermerke, nicht um eine einseitige Kritik des
kirchlichen Verstehens durch das kritisch-historische Verstehen handeln. Solange der Exeget
quasi von aullen her den kirchlichen Gebrauch einzelner Texte und Textgruppen kritisiert, ist
das methodische Problem noch nicht in seiner vollen Schirfe erfal3t. Erst dort, wo dieser
kirchliche Gebrauch im Leben des Auslegers fest verankert ist, wird die Kritik schmerzen.
Und es ist kein Schade, wenn sich solcher Schmerz dann auch gegen seinen Verursacher
kehrt, wenn also auch einmal die Selbstverstandlichkeit kritisch reflektiert wird, mit der wir
die gangige historische als die richtige Auslegung eines Textes ausgeben. Das ist noch lange
nicht ausgemacht; vielmehr ist gerade hier dann die methodische Reflexion herausgefordert,
die nach Moglichkeiten einer Vermittlung fragt und dabei historische Selbstverstandlichkeiten
ithrerseits in Frage zieht. Weiter scheint es mir wichtig, da3 bei einem solchen Vorgehen kon-
fessionelle und lokale Besonderheiten so in die Diskussion um das richtige Versténdnis der
Bibel mit eingebracht werden, da3 gerade hier dann die kritische Funktion der biblischen
Schriften der Kirche gegeniiber zum Zuge kommen kann. Ich erinnere daran, daf die langste
Zeit der Kirchengeschichte hindurch theologische Auseinandersetzungen immer auch und
hdufig in erster Linie als Auseinandersetzungen um das Verstdndnis der Bibel oder bestimm-
ter biblischer Texte ausgetragen wurden. Wenn nun die historische Methode der Schriftaus-
legung dazu fiihrt, daB die traditionellen Gegensétze etwa zwischen den grof3en Konfessionen
ein gemeinsames Verstdndnis der Bibel oder bestimmter Texte nicht mehr verhindern, so 143t
sich das in zweifacher Hinsicht interpretieren. Es kann entweder bedeuten, daf3 sich die theo-
logische Auseinandersetzung von der Schriftauslegung auf andere Felder verlagert hat; das
hiefle dann auch, daf3 die historische Schriftauslegung ihre theologische Relevanz eingebiif3t
hitte. Oder es bedeutet, da3 sich gerade iiber die biblischen Texte dort eine Verstindigung
anbahnt, wo sich Glaubenslehren und erst recht die verfafiten Kirchen noch kritisch distanziert
gegeniiberstehen; so konnte gerade eine ihre Verankerung im kirchlichen Leben bewuf3t wahr-
nehmende Biblische Theologie zur Verstindigung der getrennten Kirchen Entscheidendes
beitragen.

3. Die Einbindung des Exegeten und seiner Schriftauslegung in den kirchlichen Lebenszusam-
menhang ist sicher mit eine personliche Erfahrung. Sie sollte aber mit der Glaubenserfahrung
als der dritten GroBle des Kdhlerschen Zirkels nicht identifiziert werden. Um es mit der alten
dogmatischen Distinktion zu sagen: Bisher handelte es sich um die fides, quae creditur und
die personliche Einiibung in diesen objektiven Glauben, also um notitia und assensus. Nun
aber muB} auch die fides, qua creditur mit bedacht werden, speziell als das Moment in der
fides subjectiva, das man als die fiducia bezeichnet hat. Machte es Schwierigkei-[162]ten, den
objektiven Glauben methodisch in den Proze der Schriftauslegung einzubringen, so wird das
genauso hier gelten. Gerade wenn wir anerkennen, daf3 der Glaube in diesem Sinn der fiducia
auch fiir das glaubende Subjekt unverfiigbar ist, scheint dieser Glaube fiir die methodische
Reflexion erst recht unfalbar zu sein. Doch kann vielleicht gerade der Hinweis auf die Unver-
fligbarkeit des Glaubens hier noch einen Schritt weiter fiihren.

Zunichst bemerke ich dazu: Glaube ist nicht mit dem Denken identisch. Er ist als ganzheit-
liche Bestimmung der Person zu beschreiben. Darum lebt der Glaube in der Zeit, und dieses
Leben in der Zeit ist an das gewiesen, was diesem Glauben von Gott her zukommt. Luther hat
Jes 28,19 so iibersetzt: »Denn allein die Anfechtung lehrt aufs Wort merken«. Die Uberset-
zung ist vom Kontext her nicht haltbar. Sie beschreibt aber ein Charakteristikum reformato-
rischen Glaubensverstidndnisses: Es gibt die bestimmte Zeit fiir den Glauben, die hier als An-
fechtung bezeichnet wird. Diese Zeit kommt, 148t sich nicht von innen heraus erzeugen. Von
Herausforderung liee sich da reden. Und der herausfordert, ist Gott selbst. Wenn diese Zeit
da ist, dann wird das Wort verstanden, dann kommt es zur Aneignung dieses Wortes. Unver-

fiigbarkeit des Glaubens bedeutet zugleich die Unverfiigbarkeit dieses Verstehens. Wer dieses

Mildenberger - Biblische Theologie als kirchliche Schriftauslegung
(JBTh) 8 06.03.2021



oder jenes Wort der Bibel einmal so verstanden hat, wird das bestitigen konnen. Das bedeutet
noch einmal die Relativierung unseres wissenschaftlichen Verstehens der Bibel. So unver-
zichtbar auch diese intellektuelle Bemithung um das Verstiandnis der Schrift ist, sosehr ist sie
doch angewiesen darauf, daf3 sich das Schriftwort auch in jener Weise verstdndlich macht.
Das bedeutet aber weiter, dall wir gerade auf dieses Moment der Zeit bei der Auslegung der
Bibel besonders zu achten haben. Ich bin nicht der Meinung, daf3 es sich bei dem eben be-
schriebenen Verstehen um ein nicht weiter mitteilbares Geistgeschehen handle, das allenfalls
als nicht mehr weiter hinterfragbare Entscheidung des geistbegabten Subjekts zu bezeichnen
wire. Weil hier das Wort eine bestimmte Situation erhellt hat, muf3 solches Verstehen iliber
dieses Wort auch weitergegeben werden konnen. Nicht nur das. Es ist sicher hdufig ein Ein-
zelwort, das solches Verstehen ermoglicht. Aber von da aus kdnnen sich andere Worte in das
so gewonnene Verstehen einfiigen. Was sich einmal unverfiigbar erschlossen hat, das kann ja
behalten werden. Und es kann Verstandenes neu strukturieren und zu vertieftem Verstindnis
anleiten. Es ist gut, wenn wir uns solches Verstehen gegenseitig konzedieren, und erst recht,
wenn wir es in die gemeinsame Bemiihung um eine Biblische Theologie einbringen. Gerade
so kann ja dann die Glaubenserfahrung, die in den biblischen Texten tradiert wird, erfa3t und
in der Auslegung nachvollziehbar werden.

Mit diesen Uberlegungen ist das Dilemma der Biblischen Theologie gewif nicht iiberwunden.
Aber vielleicht konnen sie dazu dienen, die Methode der Schriftauslegung so auszuweiten,
daB3 die bleibende Aufgabe der Biblischen Theologie gerne angepackt wird.

Ingo Baldermann u.a. (Hrsg.), Jahrbuch fiir Biblische Theologie, Bd. 1: Einheit und Vielfalt
Biblischer Theologie, Neukirchen-Vluyn 1986, S. 151-162.

Mildenberger - Biblische Theologie als kirchliche Schriftauslegung
(JBTh) 9 06.03.2021



