Hiob, erlebt von einem Verzweifelten

Von Seren Kierkegaard

d. 19. September
Mein verschwiegener Mitwisser!

Hiob! Hiob! O Hiob! Hast du wirklich nichts andres gesprochen als diese schonen Worte: Der
Herr hat’s gegeben, der Herr hat’s genommen, der Name des Herrn sei gelobet? Hast du nicht
mehr gesagt? Bist du in aller deiner Not dabei geblieben, nichts zu tun als sie zu wiederholen?
Warum schwiegest du sieben Tage lang und sieben Nichte, was ging da in deiner Seele vor?
Als das ganze Dasein liber dir zusammenbrach und, Topfscherben. gleich, rings um dich lag,
hattest du da alsogleich die iibermenschliche Fassung, hattest du alsogleich der Liebe Dolmet-
schung, des Vertrauens und des Glaubens Freimut? Ist deine Tiir gleichfalls verschlossen vor
dem Leidtragenden, darf er von dir keine andere Linderung erwarten als die, welche weltliche
Weisheit kiimmerlich bietet, indem sie einen Paragraphen tiber des Lebens Vollkommenheit
vortragt? Weillt du nicht mehr zu sagen, wagst du nicht mehr zu sagen als was die beamteten
Troster wortkarg dem Einzelnen zumessen, was die beamteten Troster, steifen Zeremonien-
meistern gleich, dem Einzelnen vorschreiben, daf3 es ndmlich in Stunden der Not ziemlich sei
zu sprechen: Der Herr hat’s gegeben, der Herr hat’s genommen, der Name des Herrn sei
gelobet, nicht mehr und nicht weniger, ebenso wie man Prosit sagt zu dem Niesenden! Nein,
du, der du in deines Wohlstands Tagen des Unterdriickten Wehr gewesen bist, des Greises
Schirm und des Gebeugten Stab, du hast die Menschen nicht getrogen, und als alles barst, da
wardst du des Leidenden Mund und des Zerknirschten Stimme und des Gedngstigten Schrei,
und eine Linderung allen, die in Qualen verstummten, ein getreuer Zeuge von aller der Not
und Zerrissenheit, die in einem Herzen wohnen kann, ein untriiglicher Fiirsprech, der es wagte
»in der Bitterkeit seiner Seele« Klage zu erheben und zu streiten wider Gott. Warum deckt
man dies zu? Wehe dem, der Witwen und Waisen frif3t, und sie um ihr Erbe betriigt, aber auch
wehe dem, welcher den Leidtragenden arglistig bringen will um des Leides einstweiligen
Trost, sich Luft zu machen und »zu hadern mit Gott«. Oder ist in unsrer Zeit etwa die Gottes-
furcht so groB3, daB3 der Leidtragende nicht mehr dessen bedarf, was in jenen alten Tagen
Brauch gewesen? Traut man sich etwa nicht vor Gott Klage zu erheben? Ist also die Gottes-
furcht groer geworden oder etwa die Furcht und die Feigheit? Heutzutage meint man, des
Leides eigentlicher Ausdruck, der Leidenschaft verzweifelte Sprache miisse den Dichtern
iiberlassen bleiben, welche also als Anwélte eines Verunrechteten die Sache des Leidenden
vertreten vor dem Richtstuhl des menschlichen Mitleids. Weiter wagt niemand sich vor.
Darum zéhle du es alles her, unvergeBlicher Hiob! Wiederhole es alles, was du gesagt, du
gewaltiger Fiirsprech, welcher vor den Richtstuhl des Allerhdchsten unerschrocken hintritt
gleich einem briillenden Leu! In deiner Rede ist Sinn, in deinem Herzen ist Gottesfurcht, auch
wenn du klagest, wenn du fiir deine Verzweiflung dich wehrst wider deine Freunde, welche
Réubern gleich sich erheben, um dich mit ihren Reden zu iiberfallen, auch wenn du, von dei-
nen Freunden aufgebracht, ihre Weisheit zertrittst, und ihre Verteidigung Gottes des Herrn
verachtest, als wire es eines abgelebten Hofmanns oder eines staatsklugen Regierungsmanns
elende Kliigelei. Deiner bedarf ich, du bist ein Mann, der laut zu klagen weil3, da3 es im Him-
mel widerhallt, allwo Gott Rates pflegt mit dem Satan, um Pldne zu spinnen wider einen Men-
schen! Erheb Klage, der Herr hat keine Furcht, er vermag es sehr wohl sich zu verteidigen;
aber wie sollte er sich denn verteidigen konnen, wenn niemand Klage zu erheben wagt, wie es
einem Menschen ansteht. Zéhle alles her, erheb deine Stimme, zéhle es laut her, Gott vermag
sehr wohl noch lauter zu reden, er hat ja den Donner — aber auch der ist eine Antwort, eine

Kierkegaard - Hiob 1 21.03.2021



Erklarung, zuverldssig, treu, aus erster Hand, eine Antwort von Gott selbst, welche, und wenn
sie einen Menschen gleich zerschmetterte, herrlicher ist als Stadtklatsch und Geriichte betreffs
der Gerechtigkeit der Vorsehung, die erfunden sind von menschlicher Weisheit und verbreitet
von alten Vetteln und weibischen Ménnern.

Mein unvergeBlicher Wohltiter, Hiob, du Vielgeplagter! wage ich’s mich deiner Gesellschaft
anzuschlieBen, darf ich auf dich héren? Stof3 mich nicht fort, ich stehe nicht mit falscher List
bei deinem Aschenplatz, meine Trdnen sind nicht unecht, ob ich gleich nicht in der Lage bin,
bloB deinetwegen zu weinen. Gleich wie der Frohe die Freude sucht, teilnimmt an ihr,
wiewohl das, was zu allerndchst ihn freut, die Freude ist, die in thm selber wohnt, ebenso
sucht, der da Leid trigt, das Leid. Ich habe nicht die Welt besessen, hab nicht sieben S6hne
gehabt und drei Tochter, indes, alles kann ja auch der verloren haben, der nur wenig besessen,
S6hne und Tdchter kann ja gleichsam auch der verloren haben, der die Liebste verloren, und
mit bosen Schwiéren ward ja gleichsam auch der geschlagen, der die Ehre und den Stolz
verloren, und mit ihnen die Lebenskraft und allen Sinn.

Thr
namenloser Freund

d. 11. Oktober
Mein verschwiegener Mitwisser!

Mein Leben ist bis zum AuBersten gebracht; es ekelt mich des Daseins, welches unschmack-
haft ist, ohne Salz und Sinn. Wire ich gleich hungriger als Pierrot, ich mochte dennoch nicht
die Erklarung fressen, welche die Menschen anbieten. Man steckt den Finger in die Erde, um
zu riechen, in welch einem Lande man ist, ich stecke den Finger ins Dasein — es riecht nach
nichts. Wo bin ich? Was heifit denn das: die Welt? Was bedeutet dies Wort? Wer hat mich in
das Ganze hinein betrogen, und 146t mich nun dastehen? Wer bin ich? Wie bin ich in die Welt
hineingekomtnen; warum hat man mich nicht vorher gefragt, warum hat man mich nicht erst
bekannt gemacht mit Sitten und Gewohnheiten, sondern mich hineingestukt in Reih und Glied
als wire ich gekauft von einem Menschenhindler? Wie bin ich Teilhaber geworden in dem
groBen Unternehmen, das man die Wirklichkeit nennt? Warum soll ich Teilhaber sein? Ist das
nicht Sache freien Entschlusses? Und falls ich gendtigt sein soll es zu sein, wer ist denn da der
verantwortliche Leiter — ich habe eine Bemerkung zu machen -? Gibt es keinen verantwortli-
chen Leiter? An wen soll ich mich wenden mit meiner Klage? Das Dasein ist ja eine Diskus-
sion, darf ich bitten, meine Betrachtung mit zur Verhandlung zu stellen? Wenn man das Da-
sein nehmen soll wie es ist, wire es dann nicht das Beste, man erfiihre wie es ist? Was will
das heiBBen: >ein Betriigen<? Sagt Cicero nicht, man finde einen Betriiger heraus, wenn man
frage: wer hat den Vorteil (cui bono)? Ich lasse jedermann fragen, und frage jedermann, ob
ich irgend einen Vorteil davon gehabt habe, mich selbst und ein Méadchen ungliicklich zu
machen. »Schuld« — was will das heien? Ist das Hexerei? Weill man etwa nicht mit Be-
stimmtheit, wie es zugeht, dal ein Mensch schuldig wird? Will da niemand antworten? Ist
dies denn nicht von duBerster Wichtigkeit fiir sémtliche Herren Teilnehmer?

Mein Verstand steht stille, oder richtiger, ich gehe seiner verlustig? In dem einen Augenblick
bin ich miide und matt, ja wie tot vor Gleichgiiltigkeit, in dem andern Augenblick tobe ich

und fahre verzweifelt von einem Ende der Welt zum andern, um jemanden zu finden, an dem
ich meinen Grimm auslassen konnte. Alles, was in meinem Wesen enthalten ist, schreit auf in
Widerspruch zu sich selbst. Wie ist es zugegangen, daB3 ich schuldig ward? Oder bin ich etwa

Kierkegaard - Hiob 2 21.03.2021



nicht schuldig? Warum werd ich dann so genannt in allen Zungen? Was ist doch die mensch-
liche Sprache fiir eine jammerliche Erfindung, die das eine sagt und das andere meint?

Ist mir nicht einfach etwas zugestof3en, ist das Ganze nicht eine Widerfahrnis? Hétte ich vor-
auswissen konnen, da3 mein ganzes Wesen eine Verdnderung erfahren wiirde, daf3 ich ein
andrer Mensch werden wiirde? Ist vielleicht etwa hervorgebrochen, was dunkel schon in mei-
ner Seele lag? Jedoch, lag es im Dunkel, wie hitte ich es dann voraussehen sollen? Konnte ich
es aber nicht voraussehn, so bin ich ja unschuldig. Falls ich einen Schlaganfall erlitten hétte,
wire ich dann auch schuldig gewesen? Was ist das menschliche Laut geben, welches man
Sprache nennt, fiir ein jimmerliches Kauderwelsch, das nur von einer Clique verstanden wird!
Sind die der Sprache Entbehrenden nicht weiser, weil sie niemals dergleichen sagen? — Bin
ich treulos? Falls sie fortfithre, mich zu lieben, und niemals einen andern liebte, so wére sie
gegen mich ja treu. Falls ich fortfahre, allein sie lieben zu wollen, bin ich dann treulos? Wir
tun ja beide das Gleiche, wieso werde ich also ein Betriiger, weil ich dadurch meine Treue
zeige, daB ich betriige? Warum soll sie recht haben, ich unrecht? Wenn wir beide treu sind,
warum driickt man dies denn in der menschlichen Sprache dergestalt aus, daB sie treu ist, ich
ein Betriiger?

Und stiinde gleich die ganze Welt wider mich auf, und wollten gleich alle Scholastiker mit
mir disputieren, und ginge es gleich um mein Leben, ich habe doch recht. Das soll mir keiner
nehmen, ob es gleich keine Sprache gibt, in der ich es zu sagen vermag. Ich habe gehandelt,
wie recht ist. Meine Liebe 148t sich nicht ausdriicken in einer Ehe. Tue ich es, so ist das Mad-
chen zerbrochen. Vielleicht ist ihr die Moglichkeit verlockend erschienen. Dafiir kann ich
nichts, auch fiir mich ist es so gewesen. In dem gleichen Augenblick, in dem die Wirklichkeit
eintritt, ist alles verloren, und dann ist es zu spét. Jene Wirklichkeit, in welcher die Geliebte
ihre Bedeutung haben soll, wird fiir mich zu einem bloen Schatten, der neben meiner eigent-
lichen geistigen Wirklichkeit herlduft, ein Schatten, der mich bald zum Lachen bringt, bald
storend in mein Dasein eingreifen wird. Es wird damit enden, daB ich sie betaste, tdppisch, als
griffe ich nach einem Schatten oder als streckte ich meine Hand nach einem Schatten aus. Ist
ihr Leben dann nicht vergeudet? Sie wird ja fiir mich einer Toten gleich, ja, sie konnte in
meiner Seele die Versuchung aufwecken, sie tot zu wiinschen. Wofern ich sie also zerbreche,
sie verfliichtige in eben dem Augenblick, in dem ich sie zur Wirklichkeit machen will, anstatt
daB ich sie entgegengesetztenfalls in einer wahren, obwohl in anderm Sinne bedngstigenden
Wirklichkeit mir bewahre — was dann? Dann sagt die Sprache, daB ich schuldig bin; denn ich
hitte es voraussehn miissen. — Was ist das fiir eine Macht, die mir meine Ehre und meinen
Stolz nehmen will, und dies auf so sinnlose Weise tut? Bin ich denn ausgeliefert? Soll ich also
schuldig sein und ein Betriiger sein, ganz gleich, was ich denn tue, sogar wenn ich gar nichts
tue? — Oder bin ich vielleicht verriickt? So wére es wohl am besten, mich einzusperren, denn
die menschliche Feigheit fiirchtet nichts so sehr wie Erkldrungen Geistesschwacher und
Sterbender. Was soll das heiflen: »wahnsinnig<? Was muf} ich tun, um die biirgerliche Ach-
tung zu genieflen, dal man mich fiir klug halt? Warum antwortet man nicht? Ich lobe 6ffent-
lich eine angemessene Belohnung aus, falls einer ein neues Wort erfindet. Ich habe die Alter-
nativen vorgelegt. Ist jemand so klug, da3 er mehr kennt als ihrer zwei? Kennt er aber nicht
mehr, so ist es ja Unsinn, daB3 ich wahnsinnig, treulos und ein Betriiger bin, wohingegen das
Maidchen treu und verniinftig und von den Menschen geachtet ist. Oder soll es mir etwa zur
Last gelegt werden, daf3 ich den Anfang so schon wie moglich gestaltet habe? Dankeschon!
Als ich ihre Freude dariiber sah, daB sie geliebt wurde, unterstellte ich mich selber und alles,
worauf sie zeigte, der Zaubermacht der Liebe. Ist es eine Schuld, daB3 ich es vermochte, oder
eine Schuld, daB ich es tat? Wer ist schuld daran auB3er sie selbst, und jenes dritte, von dem
niemand weil}, woher es gekommen, jenes dritte, das mich mit seinem Schlage beriihrte und
mich verwandelte? Was ich getan, das pflegt man an andern ja zu rithmen. — Oder ist mein
Entgelt dies, daB3 ich Dichter geworden bin? Ich verbitte mir jeglichen Entgelt, ich fordere

Kierkegaard - Hiob 3 21.03.2021



mein Recht, d.h.: meine Ehre. Ich habe nicht darum gebeten, Dichter zu werden, und will es
auch nicht sein um diesen Preis. — Oder falls ich schuldig bin, muf3 ich meine Schuld doch
bereuen konnen und sie wieder gut machen kdnnen. Man mache mir klar, wie. Soll ich etwa
obendrein noch bereuen, dal3 die Welt sich erlaubt, mit mir zu spielen wie der Knabe mit
einem Maikéfer? — Oder ist es vielleicht gar das Beste, das Ganze zu vergessen? Vergessen?,
ich habe ja aufgehort zu leben, wo ich es vergesse, oder was ist denn das fiir ein Leben, wenn
ich mit der Geliebten zugleich Ehre und Stolz verloren habe, und dies so, dal niemand weil3,
wie es zugegangen ist, weshalb ich sie denn auch niemals wieder herstellen kann? Soll ich
dergestalt mich ausstoBen lassen, warum bin ich dann hineingestof3en worden, ich habe es
nicht begehrt?

Wer bei Wasser und Brot gefangen liegt, er hat es besser, als ich es habe. Meine Betrachtun-
gen sind, menschlich gesprochen, die kirglichste Ration, die sich denken 146t, und doch finde
ich eine Befriedigung darin, derart in meinem Mikrokosmos mich so makrokosmisch wie
moglich zu gebérden.

Mit den Menschen rede ich nicht; jedoch um nicht alle Gemeinschaft mit ihnen abzubrechen,
sowie um ihnen nicht fiir ihr Geld Geschwitz zu bieten, hab ich einen Haufen Verse gesam-
melt, kernige Aussagen, Sprichwdrter, kurze Sinnspriiche von jenen unsterblichen griechi-
schen und romischen Schriftstellern, die durch alle Zeiten hin bewundert worden sind. Dieser
Anthologie habe ich mehrere vortreffliche Zitate beigefiigt aus Balles unter Privileg des Wai-
senhauses herausgegebenem Religionslehrbuch. » Auch wenn wir alle nur wiinschbare Ehre
erlangt haben, sollen wir uns nicht zu Ubermut oder Hoffart hinrei3en lassen.« Ich betriige
also niemanden. Wie viele sind wohl, die jederzeit eine Wahrheit oder eine gute Beobachtung
aussprechen. »Unter dem Namen der Welt versteht man gewohnlich sowohl Himmel wie Erde
samt allem, was sich liberhaupt darinnen befindet.«

Was hiilfe es auch, wenn ich etwas sagte, es gibt niemanden, der mich versteht; mein Schmerz
und mein Leiden sind namenlos, ebenso wie ich selber es bin, der ich, obwohl ich keinen
Namen habe, vielleicht doch fiir Sie stets etwas bleibe, und auf jeden Fall verbleibe

Ihr Ergebener

den 15. November
Mein verschwiegener Mitwisser!

Wo ich Hiob nicht hétte! Es ist unmdglich zu beschreiben und genau zu schattieren, welche
Bedeutung und welche vielfiltige Bedeutung er fiir mich hat. Ich lese ihn nicht, wie man sonst
ein Buch liest, mit dem Auge, sondern ich lege das Buch gleichsam auf mein Herz, und mit
des Herzens Auge lese ich es, verstehe wie in Hellsichtigkeit das Einzelne auf die verschie-
denste Weise. Gleich wie das Kind das Lehrbuch unter das Kopfkissen legt, um sicher zu sein,
dal3 es seine Lektion nicht vergessen hat, wenn es am Morgen erwacht, ebenso nehme ich das
Buch nachts mit ins Bett. Jedes Wort Hiobs ist Nahrung und Kleidung und Arznei fiir das
Elend meiner Seele. Bald erweckt mich ein Wort von ihm aus meiner Lethargie, so daf ich zu
neuer Unruhe wach werde, bald stillt es das fruchtlose Toben in meinem Innern, macht dem
Grauenhaften im stummen Rdcheln der Leidenschaft ein Ende. Sie haben Hiob doch gelesen?
Lesen Sie ihn, lesen Sie ihn wieder und immer wieder. Ich mag in einem Briefe an Sie nicht
einmal eine einzige Ergiefung von ihm abschreiben, obwohl ich Freude daran habe, von
allem, was er gesagt, immer von neuem Abschrift zu nehmen, bald mit deutschen, bald mit

Kierkegaard - Hiob 4 21.03.2021



lateinischen Buchstaben, bald in dem einen Format, bald in einem andern. Jede derartige
Abschrift wird wie ein Pflaster der Gotteshandwurz auf mein krankes Herz gelegt. Und auf
wem hat Gottes Hand wohl so gelegen wie auf Hiob! Thn zitieren aber — das kann ich nicht. Es
hiefle meine Trumpf-Sieben in den Stich geben; es hiele in Gegenwart eines andern seine
Worte zu meinen machen. Wenn ich allein bin, so tu ich es, eigne mir alles an; sobald aber
jemand zugegen ist, weill ich sehr wohl, was ein junger Mensch zu tun hat, wenn alte Leute
reden.

Im ganzen Alten Testament ist keine Gestalt, der man sich mit solchem menschlichen Ver-
trauen, solcher Freimiitigkeit und Getrostheit ndhert wie Hiob, eben weil alles an ithm so
menschlich ist, weil er an der Markscheide zur Poesie steht. Nirgends in der Welt hat des
Schmerzes Leidenschaft einen solchen Ausdruck gefunden. Was ist denn Philoktet mit seinen
Klagen, die doch fort und fort auf der Erde bleiben, und die Gotter nicht schrecken. Was
bedeutet denn die Lage Philoktets, wenn man sie mit der Hiobs vergleicht, in welcher die Idee
in stindiger Bewegung ist.

Verzeihen Sie, wenn ich alles erzihle, Sie sind ja mein Vertrauter, und Sie kdnnen nicht
antworten. Falls irgend ein Mensch es zu wissen bekdme, wiirde es mich unbeschreiblich
angstigen. Zur Nacht kann ich die Lichter in meinem Zimmer anziinden, das ganze Haus hell
erleuchten lassen. Dann stehe ich auf, lese mit lauter Stimme, fast schreiend, die eine oder
andre Stelle aus ihm. Oder ich riegle mein Fenster auf und schreie seine Worte hinaus in die
Welt. Ist Hiob eine dichterische Gestalt, hat es nie einen Mann gegeben, der so gesprochen, so
mache ich seine Worte zu den meinen und nehme die Verantwortung auf mich. Mehr vermag
ich nicht; denn wer hétte solch eine Beredsamkeit wie Hiob oder wire imstande, an dem Ge-
sagten etwas zu verbessern.

Obwohl ich das Buch immer wieder gelesen, ist jedes Wort mir neu. Jedesmal, wenn ich zu
einem Worte komme, wird es zum ersten Mal geboren oder entsteht es mit Ursprungsmacht in
meiner Seele. Allen Rausch der Leidenschaft sauge ich, einem Trinker gleich, klein bei klein
in mich ein, bis dal} ich bei diesem langsamen Nippen nahezu bis zur BewuBtlosigkeit trunken
werde. Auf der andern Seite haste ich den Worten entgegen mit einer unbeschreiblichen Un-
geduld. Ein halbes Wort, so eilt meine Seele hinein in seinen Gedanken, in seine ErgieBung;
geschwinder als das ausgeworfene Lot des Meeres Grund sucht, geschwinder als der Blitz den
Blitzableiter sucht, schliipft meine Seele hinein und bleibt darinnen.

Zu andern Zeiten bin ich stiller. Da lese ich nicht, da sitze ich hingesunken da gleich einer al-
ten Ruine und schaue alles. Da ist mir, als wire ich ein kleines Kind, welches geschéftig in
der Stube umherlauft, oder in einem Winkel sitzt mit seinem Spielzeug. Da wird mir so wun-
derlich zumute. Ich kann nicht verstehen, was die Erwachsenen so leidenschaftlich macht, ich
werde nicht klug daraus, worum sie sich streiten, und doch kann ich es nicht lassen zu lau-
schen. Da glaube ich, dal es bose Menschen sind, die Hiob all das Leid angetan haben, da3
seine Freunde es sind, die nun dasitzen und wider ihn bellen. Da weine ich laut auf, eine un-
sdgliche Angst vor der Welt und dem Leben und den Menschen und allem zermalmt meine
Seele.

Da wache ich auf und hebe wieder an ihn laut zu lesen mit aller meiner Macht und von gan-
zem Herzen. Da, plotzlich, werde ich stumm; ich hore nichts mehr, sehe nichts, allein in
dunklen Umrissen ahne ich Hiob, wie er in der Asche sitzt, und seine Freunde; doch niemand
spricht ein Wort, dies Schweigen aber birgt alle Grauen in sich wie ein Geheimnis, das nie-
mand zu nennen wagt.

Da wird das Schweigen gebrochen, und Hiobs gepeinigte Seele bricht hervor in gewaltigen

Kierkegaard - Hiob 5 21.03.2021



Schreien. Die verstehe ich, diese Worte mache ich zu den meinen. Im gleichen Augenblick
empfinde ich den Widerspruch, da ldchle ich iiber mich selbst, wie man tiber ein kleines Kind
lachelt, das seines Vaters Kleider an hat. Oder ist es nicht zum dariiber Lécheln, wenn jemand
anders als Hiob sagen wollte: Ach! dall doch ein Mann mit Gott rechten kénnte so wie ein
Menschenkind mit seinem Geféhrten! Und dennoch kommt {iber mich die Angst, als verstiin-
de ich es noch nicht, eines Tages aber dazu kommen wiirde, es zu verstehen, als lauerte auf
mich bereits das Entsetzen, von dem ich lese, als ob ich es iiber mich kommen machte indem
ich von ihm lese, ebenso wie man befallen wird von der Krankheit, von der man liest.

den 14. Dezember
Mein verschwiegener Mitwisser!
Alles hat seine Zeit, das Toben des Fiebers ist voriiber, ich bin gleich einem Genesenden.

Das Geheimnis an Hiob, die Lebenskraft, der Nerv, die Idee ist: dal Hiob trotz alledem recht
hat. Kraft dieser Behauptung hat er das Ausnahmerecht allen menschlichen Betrachtungen
gegeniiber, seine Ausdauer und Kraft beweist die Vollmacht und die Bevollméchtigung. Jede
menschliche Erkldrung ist ihm lediglich ein MiBBverstdndnis, und alle seine Not ist thm in
Beziehung auf Gott gleichsam nur ein Sophismus, den er selber freilich nicht auflésen kann,
bei dem er sich aber dessen getrdstet, da3 Gott ithn auflosen kann. Jedweder auf Menschen
wirkende Beweisgrund (argumentum ad hominem) ist wider ihn gebraucht worden; aber er
hilt zuversichtlich seine Uberzeugung aufrecht. Er behauptet in gutem Einvernechmen zu sein
mit dem Herrn, er weil sich rein und unschuldig in seinem innersten Herzen, allwo er dies
zugleich mit dem Herren zusammen weil3, und doch widerlegt ihn das gesamte Dasein. Das ist
das Grof3e an Hiob, daf3 die Leidenschaft der Freiheit bei ihm nicht erstickt und nicht zur
Ruhe gebracht wird in einem verkehrten Ausdruck. Diese Leidenschaft ist in einem Menschen
unter gleichartigen Umsténden oft erstickt worden, sofern Kleinmut und kleinliche Angst
einen Menschen haben glauben lassen, er leide um seiner Siinden willen, wo er es ganz und
gar nicht tat. Seine Seele ermangelte der Ausdauer in der Durchfiihrung eines Gedankens,
wenn die Welt in einem fort wider ihn dachte. Wenn ein Mensch meint, ein Ungliick treffe ihn
um seiner Siinden willen, so kann dies schon und wahr und demiitig sein, aber er kann es auch
tun, weil er dunkel Gott fiir einen Tyrannen hélt, was der Mensch auf sinnlose Weise so aus-
driickt, dal3 er ihn im gleichen Augenblick unter ethische Bestimmungen stellt. — Hiob wurde
auch nicht ddmonisch. So kann z.B. ein Mensch Gott recht geben wollen, obwohl er meint,
selber recht zu haben. Er mdchte gleichsam zeigen, daf3 er Gott liebt, sogar wenn Gott den ithn
Liebenden versuchen will. Oder Gott kann die Welt seinetwegen nicht anders machen: da will
er so hochherzig sein, daB3 er fortfdhrt, Gott zu lieben. Dies ist eine durchaus dimonische
Leidenschaft, welche eine besondere psychologische Behandlung verdiente, mag sie nun
humoristisch gleichsam den Streit abbrechen, um weiter keine Umstéinde zu machen, oder
mayg sie thren Gipfel erreichen in einem selbstischen Trotzen auf die Stirke ihres Gefiihls.

Hiob verharrt bei seiner Behauptung, da3 er recht habe. Er tut es auf die Art, dall er dadurch
Zeugnis gibt von jenem edlen menschlichen Freimut, der doch weil3, was ein Mensch ist, da3
er ndmlich, ob auch gebrechlich und rasch verwelkend gleich dem Leben der Blume, doch in
Richtung auf die Freiheit etwas Grofes ist, ein BewuBtsein hat, welches nicht einmal Gott ihm
rauben kann, wiewohl er es thm gegeben. Hiob hilt an seiner Behauptung zugleich auf die Art
fest, dall man an ihm die Liebe und das Vertrauen erkennt, die gewil3 sind, Gott vermdge
schon noch alles zu erkldren, wenn man nur ihn selber zum Reden bringe.

Kierkegaard - Hiob 6 21.03.2021



Die Freunde machen Hiob genug zu schaffen, der Streit mit ihnen ist ein Fegfeuer, in wel-
chem der Gedanke, daf3 er dennoch recht habe, geldutert wird. Gesetzt, es fehlte ihm selber an
Kraft und Erfindungsgabe, um sein Gewissen zu éngstigen und seine Seele zu schrecken, an
Phantasie, um vor sich selber bange zu werden, der Schuld und Verfehlung halben, die etwa
insgeheim tief in seinem Innern wohnen mdgen, so helfen die Freunde ihm mit ihren deutli-
chen Hindeutungen, mit ihren anziiglichen Bezichtigungen, die gleich neidischen Wiinschel-
ruten an den Tag bringen miifiten, was etwa zutiefst verborgen ist. Sein Ungliick ist ihr Haupt-
argument, und damit ist fiir sie alles entschieden. Man sollte glauben, Hiob miisse entweder
den Verstand verlieren oder, vom Elend erschopft, in sich zusammensinken, sich ergeben auf
Gnade und Ungnade. Eliphas, Bildad und Zophar und vor allem Elihu, der frisch (integer) in
den Kampf tritt, als die andern miide sind, variieren das Thema, daf3 sein Ungliick eine Ziich-
tigung sei: er soll bereuen, um Vergebung bitten, so wird alles wieder gut.

Hiob hélt indes an seinem Standpunkt fest. Seine Behauptung ist wie ein Passierschein, mit
dem er die Welt und die Menschen verléft, sie ist eine Forderung, welche die Menschen ab-
weisen, Hiob aber dennoch nicht fiir nichtig erklért. Er braucht jedes Mittel, um seine Freunde
zu bewegen. Er sucht sie zu Mitleid zu rithren (»erbarmet Euch mein«), er erschreckt sie mit
seiner Stimme (»lhr spinnt Liigen«), Vergeblich. Sein Schmerzensschrei wird heftiger und
heftiger, alles in dem MalRe, in dem mit dem Widerspruch der Freunde die Reflexion sich in
seine Leiden gerade vertieft. Doch dies bewegt die Freunde nicht, und darum handelt es sich
janicht. Sie wollen gern ihm darin recht geben, daB er leidet, dal er Grund zum Schreien hat,
dafl »der Wildesel nicht, schreit iiber dem Weidegras«, aber sie verlangen, er solle darin eine
Ziichtigung sehn.

Wie erklart man nun Hiobs Behauptung? Die Erklarung ist die: das Ganze ist eine Priifung.
Diese Erklarung hinterldft indes neue Schwierigkeit, welche ich auf folgende Weise mir
deutlich zu machen gesucht habe. Die Wissenschaft behandelt und erklirt ja das Dasein und
innerhalb des Daseins das Verhiltnis des Menschen zu Gott. Welche Wissenschaft ist nun
derart beschaffen, daB sie fiir ein Verhiltnis Platz hat, welches bestimmt ist als Priifung, die
da unendlich gedacht gar nicht ist, sondern allein ist fiir das Individuum. Solch eine Wissen-
schaft gibt es nicht und kann es unmoglich geben. Hinzu kommt: Wie erféhrt das Individuum,
dal3 es eine Priifung ist? Ein Individuum, welches {iberhaupt eine Vorstellung hat von einer
gedanklichen Existenz und einem Sein des BewuBtseins, sieht leicht ein, dal3 dies nicht so
geschwinde getan ist wie gesagt, oder so geschwinde voriiber ist, wie es gesagt ist, oder so
geschwinde ergriffen ist, wie es gesagt ist. Erst mul} ja die Begebenheit aus den kosmischen
Beziehungen herausgeldutert werden und eine religiose Taufe und einen religidsen Namen
empfangen, alsdann kann man sich der Ethik zur Besichtigung stellen und alsdann kommt der
Ausdruck: eine Priifung. In der Zeit bis dahin existiert das Individuum offenbar nicht in Kraft
des Gedankens. Jedwede Erklarung ist moglich, und der Wirbeltanz der Leidenschaft ist los-
gelassen. Allein die Menschen, welche keine Vorstellung oder doch eine unwiirdige Vorstel-
lung von Leben in Kraft des Geistes haben, sind in dieser Hinsicht geschwind fertig, sie haben
eine Halbstundenlektiire als Trost bereit, ebenso wie viele Lehrlinge der Philosophie das
Ergebnis einer hastenden Arbeit anzubieten haben.

Das Grof3e an Hiob ist darum nicht, daB3 er sprach: »Der Herr hat’s gegeben, der Herr hat’s
genommen, der Name des Herrn sei gelobet«, was er ja auch am Anfang sagte und spéter
nicht wiederholte, sondern Hiobs Bedeutung liegt darin, da3 die Grenzstreitigkeiten gegen
den Glauben in ihm ausgekdmpft worden sind, dal3 jener ungeheure Aufstand seitens der
wilden und kampfliisternen Kréfte der Leidenschaft hier dargestellt ist.

Darum beruhigt Hiob nicht als ein Glaubensheld, sondern er lindert voriibergehend: Hiob ist

Kierkegaard - Hiob 7 21.03.2021



gleichsam die ganzeinhaltsreiche Klageschrift seitens des Menschen in der groen Sache zwi-
schen Gott und dem Menschen, in dem weitlduftigen und schrecklichen Prozef3, der seinen
Grund darin hatte, daf3 Satan Miftrauen stiftete zwischen Gott und Hiob, und der damit endet,
daB3 das Ganze eine Priifung gewesen ist.

Diese Kategorie: Priifung ist weder dsthetisch noch ethisch noch dogmatisch, sie ist durchaus
transzendent. Erst sie ist ein Wissen von der Priifung, daB sie Priifung ist, welches seinen
Platz in einer Dogmatik finden wiirde. Sobald aber dies Wissen sich eingestellt hat, ist die
Spannkraft der Priifung geschwécht, und die Kategorie eigentlich eine andre. Diese Kategorie
ist schlechthin transzendent und setzt den Menschen in ein rein personliches Gegensatzver-
hiltnis zu Gott, in ein Verhéltnis solcher Art, da3 er an einer Erklarung zweiter Hand sich
nicht geniigen lassen kann.

Dal} es ein gut Teil Menschen gibt, welche diese Kategorie sofort griftbereit haben bei jeg-
licher Gelegenheit, sobald nur der Brei anbrennt, das beweist lediglich, daB} sie sie nicht
begriffen haben. Wer ein entwickeltes Weltbewuf3tsein hat, muf einen gar langen Umweg
gehen, ehe denn er sie erreicht. Dies ist der Fall bei Hiob, der den Umfang seiner Weltan-
schauung bekundet durch die Unerschiitterlichkeit, mit der er allen gewitzten ethischen Aus-
fliichten und verschmitzten Anldufen zu entgehen weil3. Hiob ist kein Glaubensheld, er gebiert
die Kategorie der Priifung unter ungeheuerlichen Schmerzen, eben deshalb weil er so ent-
wickelt ist, dal er sie nicht in kindlicher Unmittelbarkeit besitzt.

Dal} diese Kategorie darauf zielen konnte, die ganze Wirklichkeit auszustreichen und zu sus-
pendieren, indem sie diese als eine Priifung im Hinblick auf die Ewigkeit bestimmt, sehe ich
sehr wohl. Doch dieser Zweifel hat iiber mich nicht Macht gewonnen; denn da Priifung eine
einstweilige Kategorie ist, so ist sie ohne weiteres in ein Verhéltnis zur Zeit gesetzt und muf}
daher aufgehoben werden in der Zeit.

Soviel sehe ich jetzt ein, und wie ich mir in allen Stiicken erlaubt habe, Sie einzuweihen, so
schreibe ich auch dies an Sie um meiner selbst willen. Von Thnen verlange ich wie Sie wissen
nichts, auBler da3 es mir gestattet sein moge zu verbleiben

Ihr Ergebener

den 13. Januar
Mein verschwiegener Mitwisser!

Die Stiirme haben ausgetobt — das Gewitter ist voriiber — Hiob ist zutechtgewiesen angesichts
der ganzen Menschheit — der Herr und Hiob haben einander verstanden, sie sind verséhnt,
»des Herren Vertraulichkeit wohnt wiederum in Hiobs Hiitten wie in vergangenen Tagen« —
die Menschen haben Hiob verstanden, sie kommen jetzt zu ihm und essen mit ihm und bekla-
gen und trosten ihn, seine Briider und Schwestern geben ihm jeder einen schonen Groschen
und ein giilden Stirnband — Hiob ist gesegnet und hat alles zwieféltig wiederbekommen. — Das
nennt man eine Wiederholung.

Wie tut ein Gewitter doch so gut! Wie selig muB3 es doch sein, zurechtgewiesen zu werden
von Gott! Wihrend ein Mensch ansonst sich unter der Zurechtweisung so leicht verhartet;
wenn Gott richtet, so verliert der Mensch sich selbst und vergit des Schmerzes tiber der
Liebe, die erzichen will.

Kierkegaard - Hiob 8 21.03.2021



Wer hitte nun solch einen Schluf} sich denken kdnnen? Und doch ist ein andrer Schluf3 nicht
denkbar, wiewohl dieser es gleichfalls nicht ist. Wenn alles ins Stocken geraten ist, wenn der
Gedanke stillsteht, wenn die Sprache verstummt, wenn die Erkldrung verzweifelt umkehrt —
so mul} ein Gewitter her. Wer mag das verstehen? Und doch, wer kann etwas andres erden-
ken?

Hat Hiob also Unrecht bekommen? Ja! auf ewig; denn héher hinauf kann er nicht gehen als zu
dem Gerichtstuhl, der ihn gerichtet. Hat Hiob Recht bekommen? Ja! auf ewig, dadurch, dal} er
Unrecht bekommen hat vor Gott.

So gibt es denn also eine Wiederholung. Wann tritt sie ein? Ja, in irgendeiner menschlichen
Sprache 1a6t sich das nicht gut sagen. Wann ist sie eingetreten fiir Hiob? Als alle denkbare
menschliche GewiBheit und Wahrscheinlichkeit fiir die Unmoglichkeit sprach. Klein bei klein
verliert er alles; damit schwindet Stiick um Stiick die Hoffnung, indem die Wirklichkeit, gar
weit davon milder zu werden, eher immer strengere Behauptungen wider ihn geltend macht.
Unmittelbar gesprochen ist alles verloren. Einen Ausweg nur wissen seine Freunde, insbeson-
dere Bildad: daB3 er, indem er sich unter die Strafe demiitige, eine Wiederholung bis zum
UberfluB erhoffen diirfe. Das will Hiob nicht. Hiermit spannt sich der Knoten und die Ver-
wicklung, welche allein geldst werden konnen durch einen Donnerschlag.

Fiir mich enthélt diese Erzéhlung einen unbeschreiblichen Trost. Ist es nicht dennoch ein
Gliick gewesen, daf3 ich Thren bewundernswerten Plan nicht befolgte, der so sinnreich war?
Vielleicht ist es menschlich gesprochen eine Feigheit von mir, vielleicht aber kann die
Vorsehung mir nun umso leichter zu Hilfe kommen.

Eines nur reut mich: daB3 ich das Madchen nicht darum gebeten habe, mir meine Freiheit zu
geben. Ich bin iiberzeugt, sie hitte es getan. Wer begreift wohl eines Madchens GrofSmut?
Und doch, so richtig bereuen kann ich es nicht; denn ich weil3, ich tat wie ich tat, weil ich zu

stolz dazu war um ihretwillen.

Wo ich Hiob nicht hitte! Mehr sage ich nicht, um Sie nicht zu belédstigen mit meinem ewigen
Kehrreim.

Ihr Ergebener

Aus Die Wiederholung 1843.
Quelle: Seren Kierkegaard, Gesammelte Werke. 5. und 6. Abteilung: Die Wiederholung /

Drei erbauliche Reden 1843, iiber. von Emanuel Hirsch, Diisseldorf/Kdln: Eugen Diederichs,
21967, S. 68-83.

Kierkegaard - Hiob 9 21.03.2021



