Die Unwiderruflichkeit des Getanen und die Macht zu verzeihen
Von Hannah Arendt

Wir sahen, wie der Mensch qua Animal laborans den Kreislauf des Lebensprozesses, der ihn
in die immer wiederkehrende Notwendigkeit von Arbeit und Verzehr zwingt, nur dadurch
durchbrechen kann, daf} er eine andere, ihm eigene Fahigkeit mobilisiert, die Fahigkeit herzu-
stellen, zu fabrizieren und zu produzieren, um so als Homo faber und Werkzeugmacher nicht
nur die Miihe und Plage des Arbeitens zu erleichtern, sondern auch eine Welt zu errichten,
deren Dauerhaftigkeit gegen den verzehrenden Kreislauf des Lebens gesichert ist und ihm
widersteht. Das Heil des Lebens, das durch Arbeit sich erhilt, ist Weltlichkeit, die ihrerseits
sich im Herstellen realisiert. Wir sahen weiter, wie der Mensch qua Homo faber dem Fluch
der Sinnlosigkeit, der ,,Entwertung aller Werte*, der Unmoglichkeit, giiltige MafBstébe in einer
Tétigkeit zu finden, die wesentlich durch die Zweck-Mittel-Kategorie bestimmt ist, nur da-
durch entrinnen kann, daB} er die in sich zusammenhéngenden Fihigkeiten des Handelns und
Sprechens mobilisiert, die so selbstverstindlich sinnvolle Geschichten erzeugen, wie das Her-
stellen Gebrauchsgegenstinde produziert. Lige dies nicht auBlerhalb des Rahmens dieser Be-
trachtung, konnte man diesen Beispielen noch die Verlegenheit hinzufugen, in die das Denken
gerdt und aus der es sich so wenig selbst herausdenken kann, wie das Arbeiten sich selbst aus
dem Kreislauf befreien kann, in den es seiner Natur nach gebunden ist. In allen diesen Féllen,
in denen wir den Menschen nach Mafigabe nur einer seiner Féhigkeiten bestimmen, als ein
arbeitendes oder herstellendes oder denkendes Lebewesen, kommt ihm sein Heil gleichsam
von auflen, ndmlich von einer ganz und gar anders gearteten Fahigkeit, als es die war, die ihn
in seine Verlegenheit brachte. Vom Standpunkt des Animal laborans ist es wie ein Wunder,
daB es als Mensch auch und zugleich ein Wesen ist, das eine Welt kennt und bewohnt; vom
Standpunkt von Homo faber ist es wie ein Wunder, wie die Offenbarung eines Gottlichen, dafl
es in dieser von ihm hergestellten Welt so etwas wie Sinn geben soll.

Ganz anders liegt der Fall des Handelns und der ithm eigentiimlichen Verlegenheit. In diesem
einzigen Fall erwéchst das Heilmittel gegen die Unwiderruflichkeit und Unabsehbarkeit der
von thm begonnenen Prozesse nicht aus einer anderen und potentiell hoheren Fahigkeit, son-
dern aus den Moglichkeiten des Handelns selbst. Das Heilmittel gegen Unwiderruflichkeit —
dagegen, dall man Getanes nicht riickgédngig machen kann, obwohl man nicht wuflte, und
nicht wissen konnte, was man tat — liegt in der menschlichen Fahigkeit zu verzeihen. Und das
Heilmittel gegen Unabsehbarkeit — und damit gegen die chaotische UngewiBheit alles Zukiinf-
tigen — liegt in dem Vermdgen, Versprechen zu geben und zu halten. Diese beiden Féhigkei-
ten gehoren zusammen, insofern die eine sich auf die Vergangenheit bezieht und ein Gesche-
henes riickgéingig macht, dessen ,,Siinde sonst, dem Schwert des Damokles gleich, iiber jeder
neuen Generation hangen und sie schlieBlich unter sich begraben miifite; wéhrend die andere
ein Bevorstehendes wie einen Wegweiser in die Zukunft aufrichtet, in der ohne die bindenden
Versprechen, welche wie Inseln der Sicherheit von den Menschen in das drohende Meer des
Ungewissen geworfen werden, noch nicht einmal irgendeine Kontinuitdt menschlicher Bezie-
hungen moglich wire, von Bestidndigkeit und Treue ganz zu schweigen.

Konnten wir einander nicht vergeben, d. h. uns gegenseitig von den Folgen unserer Taten wie-
der entbinden, so beschrinkte sich unsere Fihigkeit zu handeln gewissermallen auf eine einzi-
ge Tat, deren Folgen uns bis an unser Lebensende im wahrsten Sinne des Wortes verfolgen
wiirden, im Guten wie im Bosen; gerade im Handeln wéren wir das Opfer unserer selbst, als
seien wir der Zauberlehrling, der das erlésende Wort: Besen, Besen, sei’s gewesen, nicht fin-
det. Ohne uns durch Versprechen fiir eine ungewisse Zukunft zu binden und auf sie einzurich-
ten, wiren wir niemals imstande, die eigene Identitdt durchzuhalten; wir wéren hilflos der

Arendt - Die Unwiderruflichkeit des Getanen und die Macht zu verzeihen (Vita
activa) 1 01.03.2021



Dunkelheit des menschlichen Herzens, seinen Zweideutigkeiten und Widerspriichen, ausgelie-
fert, verirrt in einem Labyrinth einsamer Stimmungen, aus dem wir nur erlost werden konnen
durch den Ruf der Mitwelt, die dadurch, daB sie uns auf die Versprechen festlegt, die wir
gegeben haben und nun halten sollen, in unserer Identitét bestétigt, bzw. diese Identitét iiber-
haupt erst konstituiert. Beide Féhigkeiten konnen sich somit iiberhaupt nur unter der Bedin-
gung der Pluralitit betdtigen, der Anwesenheit von Anderen, die mit-sind und mit-handeln.
Denn niemand kann sich selbst verzeihen, und niemand kann sich durch ein Versprechen
gebunden fiihlen, das er nur sich selbst gegeben hat. Versprechen, die ich mir selbst gebe, und
ein Verzeihen, das ich mir selbst gewidhre, sind unverbindlich wie Gebarden vor dem Spiegel.

Die Féhigkeiten zu verzeihen und zu versprechen sind in dem Vermdgen des Handelns ver-
wurzelt; sie sind die Modi, durch die der Handelnde von einer Vergangenheit, die ihn auf im-
mer festlegen will, befreit wird und sich einer Zukunft, deren Unabsehbarkeit bedroht, halb-
wegs versichern kann. Als solche sind diese Fahigkeiten geeignet, in der Politik bestimmte
Prinzipien zu konstituieren, die sich von den ,,moralischen* Mal}stdben, welche die Philoso-
phie seit Plato der Politik vorzuschreiben versucht, grundsétzlich unterscheiden. Diese morali-
schen MaBstéibe, denen der Politiker Realititsblindheit vorzuwerfen pflegt, werden wie alle
Mafstdbe von aullen an den Bereich des Politischen angelegt, und das Aulen, dem sie ent-
nommen sind, ist seit Plato der Bereich des Innerseelischen, bzw. des Umgangs mit sich
selbst, der seinerseits durch Selbst-Beherrschung charakterisiert ist; wer sich nicht selbst
beherrschen kann, darf von anderen beherrscht werden, deren Herrschaftslegitimation darin
liegt, daf3 sie bereits im Umgang mit sich selbst Herrschaft und Gehorsam etabliert haben. So
kann Plato den gesamten 6ffentlichen Bereich der Vielen im Bilde der ins Grof3e projizierten
Seelenverfassung des Einen sehen und in ihm eine Ordnung etablieren, welche scheinbar die
,Natur® des Menschen, seine Dreigeteiltheit in Geist-Seele-Kdrper, imitiert; die Realitats-
blindheit dieser Utopie liegt nicht nur darin, daB3 hier aus den Vielen ein Einer konstruiert wird
— dies ist das eigentlich tyrannisch-gewalttdtige Element der platonischen Politik -, sondern
vor allem darin, dafl das Magebende selbst einer Erfahrung aus dem Umgang mit sich selbst,
und nicht mit anderen, entstammt. Dagegen beruhen die leitenden Prinzipien, die sich aus dem
Doppelvermdgen zu verzeihen und zu versprechen ableiten lassen, auf Erfahrungen, die im
Rahmen des Umgangs mit sich selbst iiberhaupt nicht auf tauchen, in ihm gar nicht vorkom-
men. Will man in der Parallele mit der von aulen angelegten, politischen Moral platonischer
Pragung bleiben, so konnte man sagen: so wie die Art und Weise der Selbst-Beherrschung die
Herrschaft tiber Andere rechtfertigt und bestimmt, wird die Art und Weise, wie jemand er-
fahrt, daB3 Verzeihungen gewéhrt und Versprechen gehalten werden, dariiber entscheiden, wie
weit er imstande ist, sich selbst zu verzeihen oder ein Versprechen zu halten, das nur ihn
selbst betrifft. Nur wem bereits verziehen ist, kann sich selbst verzeihen; nur wem Verspre-
chen gehalten werden, kann sich selbst etwas versprechen und es halten.

Da die vom Handeln selbst erzeugten Gegenmittel gegen die ungeheuer widerstandskraftige
Zihigkeit seiner eigenen Prozesse nur dort ins Spiel kommen, wo die Pluralitit einer Mitwelt
das Medium des Handelns ist, ist es so auBerordentlich gefahrlich, dieses Vermdgen aul3er-
halb des Bereichs menschlicher Angelegenheiten zu betétigen. Die moderne Naturwissen-
schaft und Technik, fiir welche Naturprozesse nicht mehr Objekt der Beobachtung oder ein
Kraft- und Material-Reservoir oder Gegenstand der Nachahmung sind, sondern die tatséchlich
in den Haushalt der Natur hineinhandeln, scheinen damit Unwiderruflichkeit und Unabseh-
barkeit in einen Bereich getragen zu haben, in dem es kein Mittel gibt, Getanes und Gesche-
henes riickgéingig zu machen. Ganz dhnlich verhilt es sich mutatis mutandis, wenn man der
herstellenden Fahigkeit und der ihr eigenen Zweck-Mittel-Kategorie gestattet, in den Bereich
des Handelns einzudringen; auch in diesem Fall hat man sich der spezifischen, dem Handeln
eigentiimlichen Mittel fiir Wiedergutmachen beraubt und sieht sich nun gezwungen, nicht nur

Arendt - Die Unwiderruflichkeit des Getanen und die Macht zu verzeihen (Vita
activa) 2 01.03.2021



mit den fiir alles Herstellen notwendigen Gewaltmitteln zu fun, sondern auch gewalttétig un-
getan zu machen, also mit den gleichen Mitteln der Zerstorung, deren man sich bedient, wenn
ein herzustellender Gegenstand mifiraten ist. Gerade in solchen Versuchen und ihren verhdng-
nisvollen Folgen zeigt sich, wie ungeheuer menschliche Macht ist, deren Quelle in dem Ver-
mogen des Handelns liegt, und die ohne die dem Handeln innewohnenden Heilmittel unwei-
gerlich anfiangt, nicht einmal so sehr den Menschen zu iiberwiltigen, wie die Bedingungen zu
zerstoren, unter denen diesem maéchtigsten aller irdischen Wesen das Leben iiberhaupt gege-
ben ist.

Was das Verzeihen innerhalb des Bereiches menschlicher Angelegenheiten vermag, hat wohl
Jesus von Nazareth zuerst gesehen und entdeckt. Da3 diese Entdeckung in einem religidsen
Zusammenhang gemacht und ausgesprochen ist, ist noch kein Grund, sie nicht auch in einem
durchaus diesseitigen Sinne so ernst zu nehmen, wie sie es verdient. Die abendlidndische
Tradition politischer Philosophie hat sich — aus Griinden, die hier nicht erdrtert werden
konnen — immer auBBerordentlich selektiv verhalten und eine grofle Zahl echter politischer
Erfahrungen ausgeschlossen, d. h. begrifflich ungeklart gelassen, unter denen sich nicht
wenige befinden, die so elementarer Natur sind, dal man den politischen Bereich schwerlich
auch nur im Rohen abstecken kann, ohne ihnen Rechnung zu tragen. Zu ihnen gehoren zwei-
fellos gewisse Aspekte der Predigt Jesu von Nazareth, nimlich Lehren, die nicht primér auf
die christliche Heilsbotschaft bezogen sind, sondern vielmehr den Erfahrungen entsprachen,
die die Urgemeinde der Jiinger in ihrem Konflikt mit den 6ffentlichen Behorden in Israel
gemacht hatte, und die als solche keineswegs ausschlielich religidser Natur sind. Auf3erhalb
der Evangelien jedenfalls finden wir Spuren einer Einsicht in die Relevanz des Vergebens fiir
den Schaden, den alles Handeln unweigerlich mitanrichtet, nur noch bei den Rémern, in dem
Prinzip des parcere subiectis, der Schonung der Besiegten — das den Griechen ganz unbe-
kannt war — und vielleicht dem Begnadigungsrecht des alten romischen Konigtums, das noch
heute im Falle der Todesstrafe zu den Vorrechten des Staatsoberhauptes aller Rechtsstaaten
gehort.

Entscheidend in unserm Zusammenhang ist, dafl Jesus gegen die ,,Schriftgelehrten und Phari-
sder* die Ansicht vertritt, daB3 nicht nur Gott die Macht habe, Siinden zu vergeben, ja dal} die-
se Féahigkeit unter den Menschen noch nicht einmal auf die gottliche Barmherzigkeit zuriick-
zufiihren sei — als vergéiben nicht die Menschen einander, sondern Gott den Menschen, indem
er sich eines menschlichen Mediums bedient -, sondern umgekehrt von den Menschen in
threm Miteinander mobilisiert werden muf}, damit dann auch Gott ihnen verzeihen konne.
Jesus spricht sich in dieser Hinsicht mit aller Schirfe und Deutlichkeit aus. Nach dem Evan-
gelium soll der Mensch nicht vergeben, weil Gott vergibt und er gleicherweise handeln miis-
se, sondern umgekehrt: Gott vergibt ,,uns unsere Schuld, wie wir vergeben unseren Schuldi-
gern®. Zweifellos bildet die Einsicht ,,Denn sie wissen nicht, was sie tun* den eigentlichen
Grund dafiir, daB Menschen einander vergeben sollen; aber gerade darum gilt auch diese
Pflicht des Vergebens nicht fiir das Bose, von dem der Mensch im Vorhinein weif3, und sie
bezieht sich keineswegs auf den Verbrecher. Dies ergibt sich bereits aus dem Vers: ,,Und
wenn er siebenmal des Tages an dir siindigen wiirde und siebenmal des Tages wieder kéime
und spriche: es reuet mich, so sollst du ihm vergeben.” (Lk 17,3f) DaB3 jemand das Bose
direkt will, ist selten, es geschieht nicht siebenmal des Tages; Verbrechen sind nicht haufiger
als tatige Giite. Was sie betrifft, so meint Jesus, da3 sie in der Tat nur von Gott vergeben oder
gerichtet werden kdnnen am Tage eines Jiingsten Gerichts, das aber im irdischen Leben keine
Rolle spielt, und fiir das iiberhaupt nicht Verzeihung oder Erbarmung charakteristisch sind,
sondern dal} einem jeglichen ,,vergolten* werden wird nach seinen Werken (apodoiinai). Aber
Verfehlungen sind alltigliche Vorkommnisse, die sich aus der Natur des Handelns selbst
ergeben, das stindig neue Beziige in ein schon bestehendes Bezugsgewebe schligt; sie bediir-
fen der Verzeihung, des Vergebens und Vergessens, denn das menschliche Leben konnte gar

Arendt - Die Unwiderruflichkeit des Getanen und die Macht zu verzeihen (Vita
activa) 3 01.03.2021



nicht weitergehen, wenn Menschen sich nicht stindig gegenseitig von den Folgen dessen
befreien wiirden, was sie getan haben, ohne zu wissen, was sie tun. Nur durch dieses dauernde
gegenseitige Sich-Entlasten und Entbinden konnen Menschen, die mit der Mitgift der Freiheit
auf die Welt kommen, auch in der Welt frei bleiben, und nur in dem Maf3e, in dem sie gewillt
sind, ihren Sinn zu dndern und neu anzufangen, werden sie instand gesetzt, ein so ungeheueres
und ungeheuer gefihrliches Vermogen wie das der Freiheit und des Beginnens einigermalien
zu handhaben.

Was die Verfehlungen und somit das vergangene Gehandelte betrifft, so ist der natiirliche
Gegensatz der Verzeihung die Rache, welche in der Form der Re-aktion handelt und daher an
die urspriingliche, verfehlende Handlung gebunden bleibt, um im Verlauf des eigenen reagie-
renden Tuns die Kettenreaktion, die ohnehin jedem Handeln potentiell innewohnt, ausdriick-
lich virulent zu machen und in eine Zukunft zu treiben, in der alle Beteiligten, gleichsam an
die Kette einer einzigen Tat gelegt, nur noch re-agieren, aber nicht mehr agieren konnen. Im
Unterschied zur Rache, die sich als eine natiirlich-automatische Reaktion gegen Verfehlungen
jeder Art einstellt, und die auf Grund der Unwiderruflichkeit der Prozesse des Handelns bere-
chenbar ist, stellt der Akt des Verzeihens in seiner Weise einen neuen Anfang dar und bleibt
als solcher unberechenbar. Verzeihen ist die einzige Reaktion, auf die man nicht gefaf3t sein
kann, die unerwartet ist, und die daher, wiewohl ein Reagieren, selber ein dem urspriinglichen
Handeln ebenbiirtiges Tun ist. Weil das Verzeihen ein Handeln eigener und eigensténdiger
Art ist, das zwar von einem Vergangenen provoziert, aber von ihm nicht bedingt ist, kann es
von den Folgen dieser Vergangenheit sowohl denjenigen befreien, der verzeiht, wie den, dem
verziehen wird. Die Freiheit, welche die Lehre Jesu in dem Vergebet-einander ausspricht, ist
negativ die Befreiung von Rache, die, wo sie das Handeln wirklich bestimmt, die Handelnden
an den Automatismus eines einzigen, einmal losgelassenen Handelnsprozesses bindet, der von
sich aus niemals zu einem Ende zu kommen braucht.

Wenn Rache und Verzeihen im Verhiltnis eines Gegensatzes zueinander stehen, so stellt die
einzige echte Alternative des Vergebens die Strafe dar, insofern ihnen beiden eigentiimlich ist,
daf sie etwas zu beenden suchen, was ohne diesen Eingriff endlos weitergehen wiirde. Es
gehort zu den elementaren Gegebenheiten im Bereich der menschlichen Angelegenheiten, daf3
wir aullerstande sind zu verzeihen, wo uns nicht die Wahl gelassen ist, uns auch anders zu
verhalten und gegebenenfalls zu bestrafen, und dal umgekehrt diejenigen Vergehen, die sich
als unbestrafbar herausstellen, gemeinhin auch diejenigen sind, die wir auBerstande sind zu
vergeben. Bei den letzteren handelt es sich um das, was wir seit Kant ,,das radikal Bose*
nennen, ohne doch recht zu wissen, was das ist, obwohl doch gerade wir Gelegenheit genug
gehabt haben, in diesen Dingen einige Erfahrung zu sammeln. Auf jeden Fall konnen wir das
,radikal Bose vielleicht daran erkennen, da3 wir es weder bestrafen noch vergeben kénnen,
was nichts anderes heif}t, als daB3 es den Bereich menschlicher Angelegenheiten iibersteigt und
sich den Machtmoglichkeiten des Menschen entzieht. Dal wir dem Bosen nur mit Gewalt
begegnen konnen, besagt nicht, dal wer Boses erduldet und sich wehrt, nun auch bdse wird,
aber es heillt wohl, dall das Bose den zwischenmenschlichen Machtbereich zerstort, wo immer
es in Erscheinung tritt. Bose Taten sind buchstéblich Un-taten; sie machen alles weitere Tun
unmdglich, und man kann, was den Téater der Untat betrifft, nur mit Jesu sagen: ,,Es wére ihm
niitzer, dafl man einen Miihlstein an seinen Hals hidngte und wiirfe ihn ins Meer*, bzw. es
wire besser, er wire nie geboren — zweifellos das Furchtbarste, was man von einem Men-
schen sagen kann.

Handeln, das an Untaten versagt, dem die Untat gleichsam den Boden unter den Fiilen weg-
zieht, bewegt sich im Geflecht der Taten, und Verfehlungen sind auch Taten in dem gleichen
Sinne, wie mifiratene Gegenstinde immer noch Produkte des Herstellens sind. Daf3 aber das

Vergeben eine dem Handeln selbst innewohnende Féahigkeit zur Korrektur des Mifratenen ist,

Arendt - Die Unwiderruflichkeit des Getanen und die Macht zu verzeihen (Vita
activa) 4 01.03.2021



wie das Zerstoren ein dem Herstellen inhédrentes Korrektiv ist, zeigt sich vielleicht am deut-
lichsten in der merkwiirdigen Tatsache, dal} das Verzeihen, also das Riickgédngigmachen eines
Gehandelten, die gleichen Person-enthiillenden und Bezug-stiftenden Charaktere aufweist wie
das Handeln selbst. Das Vergeben und die Beziehung, die der Akt des Verzeihens etabliert,
sind stets eminent personlicher Art, was keineswegs heifit, daf} sie notwendigerweise indivi-
dueller oder privater Natur sind. Ausschlaggebend ist vielmehr, dal} in der Verzeihung zwar
eine Schuld vergeben wird, diese Schuld aber sozusagen nicht im Mittelpunkt der Handlung
steht; in ihrem Mittelpunkt steht der Schuldige selbst, um dessentwillen der Verzeihende ver-
gibt. Das Vergeben bezieht sich nur auf die Person und niemals auf die Sache, und es kann
daher auch objektiv ungerecht sein und sagen: quod licet Iovi non licet bovi. Denn wenn ein
Unrecht verziehen wird, so wird demjenigen verziehen, der es begangen hat, was natiirlich
nicht das Geringste daran dndert, dal3 das Unrecht unrecht war. Sofern die Redensart von dem:
Alles verstehen heil3t alles verzeihen, tiberhaupt einen Sinn haben soll, so bezieht sich das
Verstehen — das aber keineswegs notwendigerweise ins Spiel zu kommen braucht — nicht auf
das Getane, sondern auf die Person, die getan hat.

Jesus bringt dies personale Element in Zusammenhang mit der Liebe in der Geschichte von
der Siinderin: ,,Ihr sind viele Siinden vergeben, denn sie hat viel geliebet; welchem aber wenig
vergeben wird, der liebet wenig®; und fiir die Meinung, da3 nur die Liebe die Macht hat zu
vergeben, spricht immerhin, dal} die Liebe so ausschlielich auf das Wer-jemand-ist sich rich-
tet, daB} sie geneigt sein wird, Vieles und vielleicht Alles zu verzeihen. Der Grund fiir diese
Vergebensbereitschaft ist nicht, daB3 die Liebe alles versteht und daf3 sich fiir sie der Unter-
schied zwischen Recht und Unrecht verwischt, sondern daf} ihr — in den dullerst seltenen
Fallen, wo sie sich wirklich ereignet — eine in der Tat so unvergleichliche Macht der Selbst-
enthiillung und ein so unvergleichlicher Blick fiir das Wer der Person in dieser Enthiillung
eignet, dal} sie mit Blindheit geschlagen ist in Bezug auf alles, was die geliebte Person an
Vorziigen, Talenten und Méngeln besitzen oder an Leistungen und Versagen aufzuweisen
haben mag. Das heif3t aber, da3 der Scharfblick der Liebe gegen all die Aspekte und Qualita-
ten abblendet, denen wir unsere Stellung und unseren Stand in der Welt verdanken, dal3 sie
das, was sonst nur mitgesehen wird, in einer aus allen weltlichen Beziigen herausgeldsten
Reinheit erblickt. In der Leidenschaft, mit der die Liebe nur das Wer des Anderen ergreift,
geht der weltliche Zwischenraum, durch den wir mit anderen verbunden und zugleich von
thnen getrennt sind, gleichsam in Flammen auf. Was die Liebenden von der Mitwelt trennt,
ist, daB sie weltlos sind, daf3 die Welt zwischen den Liebenden verbrannt ist. Solange die
Liebe wihrt, ist das einzige Zwischen, durch das die Liebenden, wie die Anderen durch den
Zwischenraum der Welt, miteinander verbunden und zugleich voneinander getrennt werden
konnen, das Kind, der Liebe ureigenstes Erzeugnis. In dem Kind, das zwischen ihnen entstand
und ihnen nun gemeinsam ist, meldet sich bereits wieder die Welt; es zeigt an, daB3 sie in die
bestehende Welt ein neues Weltliches einzuschalten im Begriff stehen. Es ist, als kehrten die
Liebenden durch das Kind wieder in die Welt zuriick, aus der ihre Liebe sie gleichsam vertrie-
ben hatte. Aber diese Riickkehr in die Welt, obzwar sie das einzig mogliche Ende, jedenfalls
das einzig mogliche Happy-End einer Liebesgeschichte bildet, ist in gewissem Sinne auch das
Ende der Liebe, die entweder die Betroffenen aufs neue ergreifen oder sich in eine der vielen
moglichen Formen der Zusammengehorigkeit umwandeln muf3. Die Liebe ist ihrem Wesen
nach nicht nur weltlos, sondern sogar weltzerstorend, und daher nicht nur apolitisch, sondern
sogar antipolitisch — vermutlich die méchtigste aller antipolitischen Kréfte.

Hieraus folgt, da3 die Fahigkeit des Vergebens ganz au3erhalb unserer Betrachtungen zu blei-
ben hitte, wenn das Christentum recht hitte, dal nur Liebe vergeben kann, und zwar weil nur
Liebe so ausschlieflich auf das Wer-jemand-ist gerichtet ist, da} sie das Um-seinet-willen des
Verzeihens gar nicht mehr ausdriicklich zu realisieren braucht, sondern es gleichsam stindig

in dem Lieben selbst wie ein Selbstverstdndliches mitvollzieht. Indessen entspricht der Liebe,

Arendt - Die Unwiderruflichkeit des Getanen und die Macht zu verzeihen (Vita
activa) 5 01.03.2021



die nur in ihrem eigenen, eng umschriebenen Reich die Herrin ist, in dem weiteren Bereich
menschlicher Angelegenheiten ein personaler Bezug, den wir vielleicht am besten mit dem
Wort ,Respekt® umschreiben kénnen. Der Respekt ist wie die Aristotelische philia poliké eine
Art ,,politischer Freundschaft®, die der Nédhe und der Intimitit nicht bedarf; er driickt die Ach-
tung vor der Person aus, die aber in diesem Fall aus der Entfernung gesehen ist, welche der
weltliche Raum zwischen uns legt, wobei diese Achtung ganz unabhingig ist von Eigenschaf-
ten der Person, die wir bewundern mogen, oder von Leistungen, die wir hochschétzen. So ist
ja offenbar der moderne Respektverlust, bzw. die Uberzeugung, daB wir Respekt nur schul-
den, wo wir bewundern oder schitzen, ein deutliches Zeichen fiir die fortschreitende Entper-
sonalisierung des 6ffentlichen und gesellschaftlichen Lebens. Jedenfalls bildet Respekt durch-
aus einen hinreichenden Beweggrund, jemandem das, was er getan hat, zu vergeben, um des-
sentwillen, der er ist. Dal} aber das gleiche Wer, das sich im Handeln und Sprechen unwill-
kiirlich offenbart, auch der eigentliche Gegenstand des Verzeihens ist, zeigt am deutlichsten,
dal} wir es hier noch mit einem Modus des Handelns zu tun haben, wie es denn auch der tief-
ste Grund dafiir ist, da} niemand sich selbst verzeihen kann; das Wer, um dessentwillen
jemandem etwas verziehen wird, liegt aulerhalb der Erfahrungen, die wir mit uns selbst zu
machen vermogen; es ist liberhaupt nur fiir andere wahrnehmbar. Gébe es nicht eine Mitwelt,
die unsere Schuld vergibt, wie wir unseren Schuldigem vergeben, kdnnten auch wir uns kein
Vergehen und keine Verfehlung verzeihen, weil uns, eingeschlossen in uns selber, die Person
mangeln wiirde, die mehr ist als das Unrecht, das sie beging.

Quelle: Hannah Arendt, Vita activa oder Vom tiitigen Leben, Miinchen-Ziirich: Piper, 11999,
S. 300-311.

Arendt - Die Unwiderruflichkeit des Getanen und die Macht zu verzeihen (Vita
activa) 6 01.03.2021



