Rede iiber ,,Mein Joch ist sanft und meine Last ist leicht* (Matth. 11,30)

Von Soren Kierkegaard

Von den Pharisdern wird gesagt (Matth. 23,4): ,,Sie binden schwere und unertrigliche Biirden
und legen sie den Menschen auf den Hals, aber sie wollen dieselben nicht mit einem Finger
regen.” Und dies Verfahren wiederholt sich leider oft genug in der Welt. Es wiederholt sich,
wo es zwar zundchst aussieht, als habe auch nur der eine Teil die Last zu tragen, und der and-
re sei frei — aber es doch in Wahrheit nicht so ist, weil ja doch der Eine soll tragen die Biirde
des Herrschers der Andre die des Untertanen, der Eine die des Lehrers, der Andre die des
Schiilers, und so Jeder seine Biirde tragen soll, Keiner ausgenommen sein soll, auch nicht der
Unabhéngige; der soll die Biirde der Verantwortung tragen, wenn der Abhingige die der
Pflicht trigt. Dasselbe pharisdische Verfahren wiederholt sich auch da, wo es gilt, dall Beide
im gleichen Joch mit einander ziehen sollen. Da ist der Eine so geneigt nur die Biirden zu
binden und dem andern aufzulegen; der Mann fordert alles von der Frau oder die Frau alles
von dem Mann; man fordert alles von dem Freunde, dem Mitarbeiter und will selbst frei sein.
Ja, nicht blof} das, auch das noch Traurigere zeigt sich, da3 man durch Undankbarkeit, durch
Unerkenntlichkeit, durch launisches und verdrossenes Wesen die Biirde iiberdies noch schwer
zu tragen macht; dal man selbstsiichtig fordert der andere soll die Biirde tragen, und ihm das
Tragen auch noch schwer macht. Das ist keine miflvergniigte und verdrossene Schilderung der
Welt, wie sie jetzt ist, es ist im Gegenteil eine alte Erfahrung, die zu den verschiedensten Zei-
ten gemacht wurde. So ist das Menschengeschlecht zwar von gottlicher Art aber auch mehr
oder weniger entartet. Das merkt man am besten wenn man auf das Vorbild des Geschlechtes
sieht. Wiare der Mensch nicht mit Gott verwandt, so konnte es fiir ihn ein solches Vorbild
nicht geben; aber auf der andern Seite, grade wenn man auf das Vorbild sieht, zeigt sich das
Verderben in desto lebhafterer Farbe; wenn man auf das Vorbild und seine Reinheit sieht,
zeigt sich der Schatten des Verderbens um so dunkler. Dies Vorbild ist der Herr Jesus Chri-
stus. Er kam nicht ,,um sich dienen zu lassen*, nicht um die Last auf andere zu legen, er trug
die Biirde, die schwere Biirde, die alle, jeder fiir seine Person am liebsten von sich schieben
will; die Last der Siinde; die schwere Last, welche das ganze Menschengeschlecht nicht
tragen konnte; die Siinde des Menschengeschlechts.

Und es wurde thm schwer gemacht sie zu tragen; er wurde verlassen, verachtet, verfolgt, ver-
hohnt, ja er wurde von den Siindern dem Tode iiberliefert, er wurde und wird von den Siin-
dern als Feind angesehen — weil er ist der ,,Freund der Siinder.“ Doch trug er die Last, welche
das Menschengeschlecht auf ihn legte, oder die er auf sich nahm; und nicht bloB dies, sondern
sein ganzes Leben und jeder Augenblick darin war geopfert um die Lasten anderer zu tragen.
Denn von ihm horte man die Worte: ,,Kommet her zu mir alle, die Thr miihselig und beladen
seid* (Matth. 11,28), aber niemals wurde gehort, dal3 er sagte: nein, heut habe ich keine Zeit,
heute bin ich nicht gestimmt, da bin ich zum Gastmahl geladen; heute bin ich nicht aufgelegt,
ich habe selbst Bekiimmerung gehabt; heute habe ich die Geduld mit den Menschen verloren,
ich bin so oft betrogen worden. Nein, irgend ein solches Wort hat man nicht aus seinem Mun-
de gehort, sonst wére ja auch, was die Schrift leugnet und was den Glauben erschiitterte, Trug
in seinem Munde erfunden — denn im Herzen hétte er es doch nicht gemeint. Es war keines
Menschen Leiden so schrecklich, daf3 er wiinschte nicht davon zu horen, damit es thm nicht
seine Freude store, oder ihm Trauer errege; denn seine einzige Freude war den Leidenden
Rubhe fiir ihre Seelen zu schaffen, und seine groBBeste Trauer war, wenn der Leidende sich
nicht wollte helfen lassen. Wo Du ihn trafst, abseits wenn er Einsamkeit suchte oder im Tem-
pel und auf dem Markt, wenn er lehrte: er war gleich bereit; er entschuldigte sich nicht damit,
dal} er Einsamkeit suche und entschuldigte sich nicht damit daf3 er beschiftigt sei. Wenn die,
welche seine Néchsten waren, diese Stellung millbrauchen und auf seine Zeit besondere

Kierkegaard - Rede iiber ,,Mein Joch ist sanft und meine Last ist
leicht* 1 15.02.2021



Anspriiche machen wollten, da kannte er sie nicht; aber war es ein Leidender, den erkannte er
an. Er kam, wenn ein Oberster nach ihm schickte, und wenn im Vorbeigehen eine Frau den
Zipfel seines Gewandes anriihrte, da sagte er nicht: halte mich nicht auf, nein, er blieb stehen.
Und wenn die Jinger das Gedrange zuriickhalten wollten, da verwies er es ihnen. — O, wenn
es Weisheit ist, dal3 Jeder sich selbst der- Néchste ist, wie man nur allzu leicht meint, dann
wire Christi Leben Torheit; denn sein Leben ist so sehr Aufopferung, da3 es war, als wire er
nur jedem Andern der néchste, aber sich selbst der fernste. Ist er nun unbedingt uns ewig das
Vorbild: da la3 uns von ihm lernen, wie er selbst dazu auffordert: ,,nehmet auf euch mein Joch
und lernet von mir.* Lasset uns von ihm lernen die Lasten zu tragen, unsere eignen und die
der Andern.

Leicht ist es freilich die Lasten pharisédisch auf andere zu legen, aber schwer sie selbst zu tra-
gen. Leicht ist es in einem erhebenden Augenblick zu geloben die Last tragen zu wollen, aber
schwer sie zu tragen. Wer versteht das besser als der Leidende, der seine Last zu tragen hat.
Darum kann man genug Stohnen und Klagen und Jammern horen; das braucht kein Leidender
zu lernen, denn der Schmerz selbst erfindet die Klage und hat den Schrei gleich bei der Hand.
Aber Schweigen und Dulden und sogar Freude in der Bitterkeit des Leidens finden, nicht blof3
in der Hoffhung, daB es aufhéren werde, sondern im Leiden selbst, gleichwie sich sonst die
Trauer wohl in die Freude mischt: das ist wert zu lernen. Und diese Unterweisung ist grade
enthalten in den vorgelesenen heiligen Worten: mein Joch ist sanft und meine Last ist leicht.
Und wie es gesagt wird, so ist es, wenn es auch dem Leidenden vorkommen kann als wire
diese milde Rede eine harte Rede, schwer zu verstehen, so daB3 er verwundert fragt:

Wie kann die Last leicht sein, wenn das Leiden schwer ist?

LaB uns die Frage nicht stellen mit der unglaubigen Verwunderung, die im Ausruf die Leug-
nung verhiillt, sondern mit der gldubigen Verwunderung, in welcher die Zuversicht ist, dal} es
immer mehr eine selige Verwunderung zu Preis und Anbetung wird.

Christus wollte die Menschen ja nicht aus der Welt in paradiesische Gegenden fithren, wo gar
keine Not und kein Elend wiére, nicht mit einem Zauberschlage das Erdenleben zu weltlicher
Freude und Gliickseligkeit machen. Das war nur jiidisches und wahrlich leichtfertiges Miflver-
standnis; nein, er wollte lehren, was er selbst durch sein Beispiel zeigt: dal3 die Last leicht ist,
auch wenn das Leiden schwer ist. Die Last bleibt also im gewissen Sinn dieselbe, denn die
Last ist grade das Leiden, das schwere Leiden und doch wird die Last leicht. Weil das Chri-
stentum in die Welt gekommen ist, deshalb ist das Los der Menschen auf Erden nicht anders
geworden als vordem. Ein Christ kann ganz dasselbe zu leiden haben wie andere Sterbliche —
doch wird die schwere Last fiir den Christen leicht. Das wollen wir zuerst bedenken und
danach besonders erwdgen, welche leichte Last der Christ besonders zu tragen hat.

Es ist hier nicht die Rede von leichten und schweren Lasten, sondern davon daf} ein und die-
selbe Last schwer ist und doch auch leicht. Von diesem Verwunderlichen ist die Rede; denn
ist es wohl ein grofBeres Wunder Wasser in Wein zu verwandeln, als dal die schwere Last
schwer bleibt und doch leicht ist? Inzwischen reden wir doch wohl auch so. Denn wenn ein
Mensch auch beinahe unter der schweren Last erliegt, die er trdgt, aber die Last das liebste ist,
was er besitzt, da sagt er doch in gewissem Sinn, dal} die Last leicht ist, denn er will sie gern
tragen. Das ist in der Welt geschehen. Es wurde mit Abscheu gesehen, wenn der Geizige sich
fast tot schleppt an dem Schatze, den er trigt, wihrend er doch diese schwere Last fiir leicht
achtet, weil der Schatz ihm alles ist. Es ist mit innerer Erhebung gesehen, wenn ein Mensch
trdgt, was ihm in edlem Sinn das liebste in der Welt ist. Wenn einer in Wassernot fast sinkt
unter dem Gewicht der Geliebten, die er retten will: da ist gewil} die Last schwer und doch,

frag ihn nur danach, doch so unbeschreiblich leicht. Ungeachtet sie Zwei in Lebensgefahr

Kierkegaard - Rede iiber ,,Mein Joch ist sanft und meine Last ist
leicht* 2 15.02.2021



sind, und die Andere auf ihm lastet, ist er doch wie ein Einzelner, der sein Leben retten will;
er redet also, als wére die Last gar nicht da, er nennt sie sein Leben und er will sein Leben ret-
ten. Wie geht diese Verwandlung vor. Ob nicht so, daB3 ein Gedanke eintritt. Die Last ist
schwer, sagt er, und steht still; da tritt der Gedanke ein und er spricht: nein, o nein, sie ist doch
leicht! Ist er zweiziingig, weil er so spricht? O nein, wenn er in Wahrheit so spricht, dann liebt
er in Wahrheit. Also durch die Kraft des Gedankens, durch die Kraft der Liebe geht die
Verwandlung vor sich.

»Mein Joch ist sanft*! Ist man ein Gliicklicher, oder wohl richtiger gesagt, ein Leichtsinni-
ger: da kann man leicht den Kopf stolz in den Nacken werfen und das Haupt aufrecht tragen.
Aber wer unter der schweren Last des Leidens geht, der weil} leicht nichts anderes als unter
dem Gewicht zu seufzen, und auch der findet sich, der das Haupt hdngen 146t und in sprach-
loser und gedankenloser Vernichtung verstummt. Gedankenlos — ja, denn der Fehler ist ja
grade, dal} er nicht einen einzigen Gedanken hat, mit dessen Hilfe er wenigstens an der Last
heben konnte. Ein Gedanke gehort dazu; wenn er immer nétig ist, so wohl besonders hier —
um den Menschen vom Tier zu unterscheiden. Es ist deshalb ein schones und erhebendes
Wort eines edlen Mannes, der bei den irdischen Kédmpfen nur eins verlangt: gib mir einen
groflen Gedanken. Und so kann es manche herrliche und kostbare Gedanken geben, die, wenn
sie auch das Joch nicht leicht machen, so doch die Last konnen heben helfen. Das kann tun
der Gedanke an bessere Zeiten die man gehabt hat oder an bessere Zeiten, die man erhoftt; der
Gedanke an einen Menschen, den man liebt, oder an einen Menschen, den man bewundert;
der Gedanke an das was man einem Andern schuldet, oder der Gedanke an das was man sich
selbst schuldet. Aber hauptséchlich ist es doch nur ein Gedanke, ein einziger, der den Aus-
schlag gibt, ein Gedanke, der gldubig die schwere Biirde leicht macht, dieser Gedanke ist: daf3
es gewinnbringend ist, dal das schwere Leiden gewinnbringend ist.

Aber daf3 das schwere Leiden gewinnbringend ist, das muf3 geglaubt werden; sehen kann man
es nicht. Hinterher kann man vielleicht sehen, da3 es gewinnreich gewesen ist, aber in der
Leidenszeit kann man es nicht sehen und auch nicht horen, ob auch noch so viele und noch so
liebreich es einem wiederholten: es mufl geglaubt werden. Der Gedanke des Glaubens gehort
dazu und die innerliche, zuversichtliche, wiederholte Aussprache dieses Gedankens bei sich
selbst; denn ist das Wort die bindende Macht, da3 man durch ein Wort sich ewig bindet, so ist
auch das Wort die 16sende Macht, die das Joch der Sklaverei 16st, so da3 der Glaubige frei
unter dem Joch geht, die das Band der Zunge 16st, so dafl die Stummbheit aufhort und die Spra-
che mit Anbetung zuriickkehrt. Es mul} geglaubt werden. Die Freude zu sehen, wenn sie einen
rings umgibt, das ist nicht schwierig — aber wenn man lauter Elend um sich sieht, da gldubig
die Freude um sich zu sehen: ja, das ist in seiner Ordnung. Das ist in seiner Ordnung hinsicht-
lich des Gebrauchs des Wortes Glaube, denn Glaube bezieht sich immer auf das was nicht
gesehen wird, auf das Unsichtbare und das Unwahrscheinliche; und es ist auch in seiner Ord-
nung, dafl der Mensch Glauben hat.

Vom Glauben ist gesagt, da3 er kann Berge versetzen. Aber schwerer als ein Berg kann auch
das schwerste Leiden nicht sein; der stirkste Ausdruck, welchen die Sprache hat, ist ja viel-
mehr: das Leiden liegt auf einem wie Bergeslast! Aber wenn der Leidende doch glaubt, daf3
ihm das Leiden gewinnreich ist, ja da versetzt er Berge. Und so gibt es wohl solche, die bei
jedem Schritt, den sie tun, Berge versetzen, jeden Tag, den sie leben, Berge versetzen. Um
den Berg zu versetzen mufl man darunter gehen, wie ja der Leidende unter der schweren Last
geht; das ist das Schwere. Aber die Ausdauer des Glaubens unter dem Leiden, der Glaube
daran, daB3 es ihm gewinnreich ist, erhebt den Berg und versetzt ihn. Ein Leidender kann
vielleicht die liebreiche, die teilnehmende, die ermunternde Rede eines Andern horen: es ist
Dir gewinnreich; aber deswegen kann er noch nicht Berge versetzen. Ein Gefangener kann

Kierkegaard - Rede iiber ,,Mein Joch ist sanft und meine Last ist
leicht* 3 15.02.2021



drauBBen die Stimme der Geliebten horen, aber deshalb wird er nicht frei; seine Gefangen-
schaft wird zuweilen nur schwerer. Der Leidende kann diese Stimmen héren, aber wenn er
nicht in seinem Innern dieselbe Stimme hort, kann er den Berg nicht versetzen. Er kann in
seiner Verzweiflung jene Stimmen gar nicht horen wollen, aber das hilft ihm noch weniger
den Berg zu versetzen. Kann er dagegen glauben, dal3 es ihm gewinnreich ist, da versetzt er
den Berg. Denn nicht wahr, dieser ungeheure Berg steht ihm im Wege, er wollte so gerne
einen andern Weg gehen oder den Berg fort haben, aber wenn es ihm gewinnreich ist, dann ist
ja der Weg gebahnt, dann ist er ja auf seinem Wege. Dal} es gewinnreich ist, gibt, wenn ich so
sagen darf, dem Berge Fiile zum gehen. Der kunstreiche Heide hat gesagt: gib mir einen
Punkt auB3erhalb, und ich will die Erde bewegen; der Edle hat gesagt: gib mir einen groflen
Gedanken: o, das erste 148t sich nicht tun und das andere hilft nicht ganz. Nur eins kann helfen
aber das kann nicht ein anderer geben: glaube, und Du sollst Berge versetzen! Glaube, daf3 das
Joch Dir gewinnreich ist. Dies gewinnbringende Joch ist Christi Joch. Aber welches ist das
Joch? Ja, das kann dullerst verschieden sein, aber nur das ist Christi Joch, von dem der Lei-
dende glaubt, daB3 es ihm gewinnreich ist. Die Christen sind nicht freigemacht von den
menschlichen Leiden, wie diese in der Welt bekannt sind; nein, aber wer das Leiden so trigt,
daf} er glaubt, das Joch ist gewinnreich, er trdgt Christi Joch. Menschlich gesprochen ist kein
neues Leiden dazu gekommen, aber auch kein altes fortgenommen; insofern ist alles unver-
andert; und doch ist er nun gegeben dieser grole Gedanke, und doch ist nun gefunden die
Stitte auBBerhalb der Erde: Der Glaube. Nicht die Klugheit hat dies erfunden mit ihrer klein-
lichen und geschwitzigen Geschéftigkeit um Gewinn und Vorteil, nein, es ist der wortkarge
Glaube, der den Gewinn glaubt. Man kann mit Hilfe der Klugheit durch die Welt kriechen,
manche Widerwartigkeiten umgehen, andere sich aus dem Sinne schlagen, fiir andere Rat
finden, aber das alles ist ebenso wenig Glaube, als es ist — Berge versetzen.

Wenn dann der Glaube den Gewinn festhélt und den Berg versetzt, da ist die Freude des Glau-
bens so grof3, dal wirklich das Joch leicht ist. — Wenn ein Madchen nur einen einzigen
Wunsch hat aber in Hoffnungslosigkeit verborgen, da kann sie sagen: es ist unmoglich. Das
kann bedeuten, da3 sie den Wunsch nicht mehr in Hoffnungslosigkeit verbergen sondern in
Hoffnungslosigkeit vergessen will. Wenn sie aber gegen die Hoffnung den Wunsch in ihrer
Seele bewahrt und er erfiillt wird: da ruft sie wohl grade am Tage der Freude: es ist ja unmog-
lich. Mit diesem Worte griif}t sie die GewiBheit mit dem frohesten Gruf3 gliickseliger Verwun-
derung; es wihrt wohl lange bis sie ihr Herz {iberreden kann zu sagen: es ist gewif3, weil es ihr
unbeschreiblich lieber ist jeden Tag die GewiBheit zu griiBen mit dem Wort: es ist unmoglich!
Ist sie deshalb leichtsinnig, dall sie mit der GewiBBheit spielte; ist sie undankbar, daf3 sie die
GewiBheit nicht zu werten wiiite? Nein sie ist erkenntlich, denn das ist grade Erkenntlichkeit,
jeden Tag der GewiBBheit wieder mit Verwunderung zu beginnen; sie ist demdiitig und demiitig
glaubig. Thre Verwunderung ist die des Glaubens, und daB sie dabei bleibt sich zu verwundern
ist Treue gegen die Macht, welche das Unmogliche moglich macht. Sieh, die fiinf térichten
Jungfrauen sind ein Bild der torichten Erwartung; aber laB3 uns die Parabel etwas verdndern.
Wir nehmen also die fiinf klugen, welche die Lampe der Erwartung brennend hielten und mit
dem Bréutigam hineingingen — wenn sie da gleich als die Tiire geschlossen wurde, gesagt
hétten: nun ist alles gewi3 und entschieden — ob da nicht in einem andern Sinn ihre Lampe
gleichsam erloschen wire. Aber der Glaube, der hélt die Lampe brennend; wenn es die Erwar-
tung gilt, hilt er sie brennend bis zum letzten; und wenn die Erfiillung gekommen ist, da halt
er sie brennend und vergif3t niemals, dal es unmoglich war. Wer dagegen nur ungeduldig das
Joch schwerer fand, als es schwer war, der bleibt sich gleich, wenn das Joch ihm leicht ge-
macht wird, er zeigt sich als Félscher, als kldglicher Filscher, der behauptet leicht zu verste-
hen; was er unmoglich verstehen konnte.

Doch auf die Erfiillung der Hoffnung mufl man warten, auf den Gewinn des Leidens braucht
man nicht zu warten, wenn man ihn nicht will sehen, sondern ihn will glauben: Das 146t sich

Kierkegaard - Rede iiber ,,Mein Joch ist sanft und meine Last ist
leicht* 4 15.02.2021



gleich tun. Deshalb ist auch der Glaube, dafl das schwere Leiden gewinnreich ist, etwas weit
Vollendeteres als die Erwartung eines gliicklichen Ausfalls. Denn der gliickliche Ausfall kann
ausbleiben, aber der Glaubige glaubt, dafl ihm das Leiden gewinnreich ist, und der Gewinn
kann ja nicht ausbleiben — wenn er da ist. Der Gldubige fiihlt menschlich wie schwer das Lei-
den ist, aber in der gliubigen Verwunderung dariiber, da3 es ihm gewinnreich ist, sagt er doch
fromm: es ist leicht. Er kann es wohl nicht verstehen und sagt menschlich: es ist unmoglich,
aber er sagt es wieder in gliubiger Verwunderung dariiber, dafl es ihm gewinnreich ist.

Wenn die Klugheit den Gewinn einsehen kann, da kann der Glaube Gott nicht sehen; aber
wenn die Klugheit in der dunklen Nacht des Leidens keine Handbreit vor sich sehen kann, da
kann der Glaube auf Gott sehen; denn der Glaube sieht am besten im Dunkeln. Wenn die
Klugheit den Leidenden trostet, da sagt sie: ,,es wird wohl wieder gut in einiger Zeit* und
damit geht sie, wie der Arzt, der zu dem Kranken sagt, ,,in einiger Zeit™ und geht, wahrend der
Kranke bleibt und wartet. Aber wenn der Glaube trostet, da setzt er sich zu ihm und sagt: ,,Das
Leiden ist Dir gewinnreich, glaube es nur. Ich gehe nicht fort, ich bleibe hier, dal Du Dich an
mich halten kannst; und so wahr wie ich bin, ich, der Glaube, so wahr ist der Gewinn da.* So
ist es — auch wenn der Glaube angefochten wird, und es ist als fande er nicht Gnade bei Gott,
als wiirde die Priifung nur grofer, und der Glaubige miBmutig seinen Glauben bereuen
mochte und als wire der viel gliicklicher, der gleichgiiltig hinlebt und sich niemals mit Gott
einldBt, sondern behaglich den breiten Weg, oder die gepriesene Mittelstralle geht und niemals
unter dem Joch auf dem schmalen Weg des Glaubens vordringt. Doch wer so lebt, was er
auch sonst sein mag, er ist kein Christ, denn fiir den Christen ist das Joch gewinnreich; er
glaubt es. — Einer trégt ein eisernes Joch, ein anderer ein holzernes Joch, ein dritter ein golde-
nes Joch, ein vierter das schwere Joch, aber nur der Christ trdgt — das gewinnreiche Joch!

»Meine Last ist leicht.“ Was ist namlich Sanftmut andres als die Kunst die schwere Last
leicht zu tragen, gleichwie Ungeduld und Gramlichkeit die Kunst ist, die leichte Last schwer
zu tragen.

Es ist ein herrliches Wort in der Sprache und in mannichfachen Verbindungen, das Wort Mut
und ist eine herrliche Sache. Der Mut ist immer auf der guten Seite, der Gute ist immer mutig,
nur der Bose ist feige, und der Teufel zittert. Da ist der Heldenmut, der kiihn den Gefahren
trotzt, der Edelmut, der sich hochherzig {iber das Unrecht erhebt, der Gleichmut, der geduldig
Leiden tragt: aber der sanfte Mut, welcher das Schwere leicht trigt, ist doch die wunderbarste
Zusammensetzung. Es ist nicht wunderbar mit Eisenstérke hart das Harteste fassen, aber wun-
derbar ist es mit Eisenstirke sanft das allerschwéchste fassen konnen oder das Schwere leicht
nehmen.

Und zur Sanftmut fordert Christus seine Jiinger auf: lernet von mir, denn ich bin sanftmiitig
und von Herzen demditig. Ja er war sanftmiitig. Er trug ja die schwere Last, die weit die Kraft
des Menschengeschlechts {iberstieg; und wenn einer zur selben Zeit, da er die schwerste Last
tragt, Zeit und Willigkeit und Teilnahme und Aufopferung hat sich unauthorlich um Andere
zu bekiimmern, Andern zu helfen, Kranke zu heilen, Elende zu besuchen, Verzweifelte zu
retten: trdgt er da nicht die Last leicht? Er trug die schwerste Bekiimmerung, die Bekiimme-
rung um das gefallene Geschlecht, aber er trug sie so, da3 er den glimmenden Docht nicht
ausloschte, das geknickte Rohr nicht zerbrach.

Wie das Vorbild war, so muf3 der Nachfolger auch sein. Trégt einer seine schwere Biirde, aber
sucht dabei auch die Hilfe des Andern und legt etwas davon auf ihn; oder trigt einer seine
schwere Biirde, aber hat dann auch genug mit sich allein zu tun um die Last zu tragen: dann
tragt er wohl die Last zum teil oder ganz, aber er trigt sie nicht leicht. Wenn einer alle seine

Krifte zusammennehmen muf3, wenn er keinen Gedanken, keinen Augenblick andern geben

Kierkegaard - Rede iiber ,,Mein Joch ist sanft und meine Last ist
leicht* 5 15.02.2021



kann, dann trigt er es wohl, aber er tragt es nicht leicht; er tragt es vielleicht geduldig, aber er
tragt es nicht sanftmiitig. Mut und Edelmut kann man sehen, auch den Gleichmut an der An-
strengung mit der er sich bewahrt, aber die Sanftmut macht sich unsichtbar — sie sieht so
leicht aus, und ist doch so schwer. Aber es ist wirklich so, daf} durch Sanftmut die schwere
Last in frommer Weise wirklich leicht wird, gleichwie es eine traurige Wahrheit ist, dal durch
Ungeduld die leichte Last wirklich schwer wird.

Wenn so der, welcher nicht weill wovon er morgen leben soll, nach der Vorschrift des Evan-
geliums (denn Christus kam nicht um die Nahrungssorgen abzuschaffen) nicht bekiimmert ist
um den morgenden Tag, da tragt er ja die schwere Biirde leicht. Wer geduldig beschlief3t die
schwere Biirde zu tragen, so lange es sein soll, so trégt er sie doch nicht leicht. Da sieht der
Geduldige auf die Zukunft, und sieht wie schwer sie ist, wenn er sie auch schweigend tragen
will, aber die Sanftmut bekiimmert sich auch nicht wegen des morgenden Tages. Die Sanft-
mut zieht hurtig den Blick zuriick und sieht deshalb nicht die Zukunft als wire sie endlos
lang. Sie nennt das Zukiinftige den morgenden Tag, und sieht deshalb das Zukiinftige so kurz
wie moglich; so vorsichtig und besonnen geht sie mit dem Zukiinftigen um. Laflt man den
Blick lang hin auf die Zukunft sehen, da sieht er Nebel, die schreckende Gestalten annehmen;
sieht man ganz kurz darauf, so kann man den Nebel nicht sehen und auch nicht das Schre-
ckende; deshalb gliickt es der Sanftmut, auch fiir den morgenden Tag nicht bekiimmert zu
sein. Heil3t das nicht die schwere Biirde des Kiinftigen leicht tragen.

Wenn so der Sklave nach der Vorschrift des Evangeliums (denn Christus kam nicht um die
Sklaverei abzuschaffen, wenn sie auch durch das Evangelium authéren muf3), dariiber nicht
bekiimmert ist und nur wihlt frei zu werden, wenn es thm geboten wird: da trigt er die schwe-
re Biirde leicht. Wie schwer die Biirde ist, weill der Ungliickliche am besten und die menschli-
che Teilnahme weill es mit ihm. Wenn er seufzt unter der Biirde wie die Menschlichkeit mit
ihm, da trigt er die Last schwer; wenn er geduldig sich in sein Schicksal findet, und geduldig
auf die Freiheit hofft, da trégt er doch nicht die Last leicht: Aber der Sanftmiitige, der Mut hat
recht an die Freiheit des Geistes zu glauben, er trigt die schwere Last leicht; er gibt weder die
Hoffnung auf die Freiheit auf, noch wartet er auf sie. Der Sanftmiitige behandelt die entschei-
dende Frage nach der Freiheit so leicht; denn er sagt: es bekiimmert mich nicht ein geborener
Sklave zu sein, aber kann ich frei werden, dann will ich das lieber wéhlen. In seine Fesseln
beiflen heillt sie schwer tragen, der Fesseln spotten heiit auch sie schwer tragen; geduldig die
Fesseln tragen heif3t auch noch nicht sie leicht tragen, aber als geborner Sklave die Fesseln der
Sklaverei tragen wie ein Freier eine Kette tragen kann: das heif3t sie leicht tragen.

Und so ist die Sanftmut immer. Wie man zuweilen mit Verwunderung sieht, was die Sparsam-
keit aus einem Pfennig machen kann, so ist die Sanftmut stark darin mit kleinem das Schwere
leicht zu machen. Der Sanftmiitige ist nicht dngstlich sondern freimiitig, er ist nicht zweifelnd
sondern stark im Glauben, er atmet im Glauben gesund und frei und doch ist sein Mut so still,
dal} wie lauter Kleinigkeit aussieht, was er zu tragen hat. Es ist ja so, dafl der Mensch der
Aufgabe das Geprége gibt durch die Weise wie er sie anfaf3t. Dieselbe Gefahr, die wohl auch
ein Verzagter iiberwindet, wird sichtbar groer, wenn ein Mutiger sie liberwindet. Dasselbe
Unrecht, das von einem Zweideutigem getragen wird, wird sichtbar grof3er, wenn der Gerech-
te es tragt. Derselbe Sprung den ein Fliehender tut von der Angst getrieben, wird sichtbar
groBer, wenn ihn ein Ténzer mit Leichtigkeit tut. Und so macht der Mut die Gefahr grof3 und
tiberwindet sie; Edelmut macht das Unrecht niedrig und erhebt sich dariiber; Geduld macht
die Biirde schwer und trigt sie, aber Sanftmut macht die Last leicht und tragt sie. Deshalb ist
es, menschlich geredet, undankbar sanftmiitig zu sein. Denn die Sanftmut geht so still hin, daf3
keiner auf das Schwere aufmerksam wird; auch der selbst, welcher die Last auf den Sanftmii-
tigen legt, es nicht recht zu wissen bekommt. Der sanftmiitige Sklave verbirgt so das Unrecht

seines Herrn durch seine Sanftmut; denn es sieht ja aus als hitte es der Sklave sehr gut bei

Kierkegaard - Rede iiber ,,Mein Joch ist sanft und meine Last ist
leicht* 6 15.02.2021



dem Herrn, und er hat es auch so — durch seine Sanftmut. Wenn ein Reisender sieht wie ein
Sklave seufzt unter seiner Last, da wird er aufmerksam, seine Teilnahme erwacht, und er gibt
eine flammende Schilderung von den Schrecken der Sklaverei; auf den sanftmiitigen Sklaven
wird er nicht aufmerksam, er wiirde vielleicht sogar glauben, der Herr wire so gut. Wenn so
die stille Frau alle Schwierigkeiten und Launen und Kriankungen, vielleicht die Untreue des
Mannes sanftmiitig tragt — ja wenn irgendwo diese sanftmiitige Frau lebt, da sicht man nur
einen gliicklichen Ehestand, da sieht man nur einen geliebten Mann und eine Frau, die gliick-
lich ist in ihrem Hausstand, gliicklich durch ihren Mann. Ja, selig ist sie; wenn auch nicht
gliicklich durch ihren Mann, so ist sie doch selig durch ihre Sanftmut.

,Lernet von mir, denn ich bin sanftmiitig und von Herzen demditig.* Ja, Christus war sanft-
miitig. Wenn er nicht Sanftmut gehabt hitte, dann wére er auch nicht gewesen, der er war,
aber dann hitte er auch nicht so viel gelitten, dann wire die Welt selbst erschrocken vor dem
Unrecht, das sie ihm antat, aber seine Sanftmut bedeckte die Schuld der Welt. Er rief nicht
sein Recht an, er klagte nicht dariiber wie sie gegen ihn slindigten; noch im letzten Augen-
blick sagte er: Vater vergib ihnen, sie wissen nicht, was sie tun. Bedeckt er da nicht ihren
Frevel, der weit weit geringer erscheint, wenn er so davon redet, wiahrend er doch in anderm
Sinn weit fiirchterlicher wird, weil er gegen die Sanftmut frevelt. Da Petrus ihn dreimal ver-
leugnete, und Christus blof} sanftmiitig ihn ansah: bedeckt da diese Sanftmut nicht des Petrus
Schuld und macht sie weit geringer. Hore doch nur: zu verraten seinen Herrn dreimal in dem
Augenblick, da er verraten ist, in der Macht seiner Feinde verhohnt und verspottet! Du er-
schrickst, wenn Du aufmerksam darauf wirst, nicht durch die Schilderung sondern nur durch
die Aussage. Christi Sanftmut dagegen hindert einen aufmerksam zu werden, wie tief der Fall
war. Diese Sanftmut sollen wir lernen von ithm, und diese Sanftmut ist das deutlichste Kenn-
zeichen des Christen. ,,So Dir Jemand einen Streich gibt auf Deinen rechten Backen, dem bie-
te den andern auch dar.” (Matth. 5,39). Es ist nicht Sanftmut, wenn Du wieder schlédgst, und es
ist auch nicht Sanftmut, wenn Du Dich in das Unrecht findest und es fiir das nimmst, was es
ist; aber es ist Sanftmut, dal Du die linke Backe hinhéltst. Edelmut trdgt auch das Unrecht,
aber er macht eigentlich, dal} es grofer aussieht, wenn er sich dariiber erhebt; Gleichmut tragt
auch das Unrecht, aber macht es nicht geringer als es ist; nur die Sanftmut macht es kleiner.
Lal3 es vor unsern Augen geschehen. Wenn der erste Schlag gefallen ist, da wendet sich Deine
Aufmerksamkeit auf das Unrecht, und Du siehst es an dem Hochherzigen und siehst es an
dem Geduldigen; aber wenn der Sanftmiitige mit stillem Sinn die Linke hinkehrt, trigt er das
Unrecht so leicht, dal Du auf den Téter weniger aufgebracht bist. Es ist nicht Sanftmut, wenn
Du Deinem Feinde vergibst, aber wenn Du es sieben mal sieben und siebzig Mal tust, das ist
Sanftmut, denn der Sanftmiitige ist so bereit zu vergeben, dal es fast aussieht, als verlangte er
nach dem Vergeben, und der Sanftmiitige der demiitig weil3, dal die Vergebung im Himmel
von seiner Vergebung abhingt, verlangt wirklich seinem Feinde zu vergeben.

Die Sanftmut tragt also die schwere Biirde leicht, und auch die schwere Biirde des Unrechts
so leicht, daf3 es ist, als wiirde die Schuld geringer. Diese Sanftmut kennt das Heidentum
nicht. Sie hat eine in christlichem Sinn herrliche Eigenschaft, sie hat keinen Lohn auf Erden,;
und sie hat eine noch herrlichere Eigenschaft: dafl ihr Lohn grof ist im Himmel.

Wir haben nun davon gesprochen, wie der Christ die schwere Biirde leicht trigt, wie er die
Biirde, die er gleich den andern zu tragen hat, als Christ leicht tragt. Der welcher das gewinn-
bringende Joch, und der welcher schwerbeladen doch die leichte Last trégt: der ist ein Christ.

Aber wenn Christus die leichte Last seine Last nennt, so kann man dabei auch ganz besonders
an eine Last denken, welche er seinen Jiingern aufgelegt hat. Er hat ihnen ja aufgelegt die
menschlichen Biirden leicht zu tragen, aber zugleich eine leichte Biirde, die eigens fiir die

Christen da ist. Welches ist sie? Lal3 uns erst so fragen: welches ist von allen Lasten die

Kierkegaard - Rede iiber ,,Mein Joch ist sanft und meine Last ist
leicht* 7 15.02.2021



schwerste? Doch wohl das SiindenbewuBtsein; dariiber werden wir nicht streiten. Aber wer
das Siindenbewultsein fortnimmt, und gibt dafiir das BewuBtsein der Vergebung: der nimmt
ja die schwere Biirde fort und gibt dafiir die leichte.

Doch weshalb eine Last nennen, ob auch eine leichte? Ja, wenn einer nicht verstehen will, daf3
die Vergebung doch auch eine Last ist, die getragen werden soll, ob auch eine leichte Last, da
nimmt er die Vergebung eitel. Die Vergebung soll nicht verdient werden, so schwer ist sie
nicht; aber sie soll auch nicht eitel genommen werden — so leicht ist sie auch nicht. Die Ver-
gebung soll nicht bezahlt werden, so teuer ist sie nicht — denn sie kann nicht bezahlt werden;
aber sie soll auch nicht wie ein nichts hingenommen werden, dazu ist sie zu teuer erkauft.
Sieh hier gilt es wieder Sanftmut um zu glauben, um die leichte Last der Vergebung zu tragen,
um die Freude der Vergebung zu tragen. Es kann Fleisch und Blut schwer fallen die leichte
Last zu tragen; aber wird die leichte Last schwer, da macht es der aufriihrerische Sinn, der
nicht glauben will; wird dagegen die leichte Last so leicht, daf sie gar nicht eine Last heillen
kann, dann hat der Leichtsinn sie eitel genommen. Vergebung, Versohnung mit Gott ist eine
leichte Last, aber doch grade wie die leichte Last der Sanftmut; denn sie ist fiir Fleisch und
Blut die schwerste noch schwerer als das SiindenbewuBtsein, denn sie ist zum Argernis. Wie
daher der Christ an der Sanftmut kenntlich sein soll, so ist auch das eigentlich Christliche so,
daB es nur in Sanftmut geglaubt werden kann. Jede schwermiitige oder leichtsinnige Ubertrei-
bung ist gleich ein Wahrzeichen, da3 der Glaube nicht recht zur Stelle ist. Denn Christus kam
nicht zur Welt um das Leben im Sinn des Leichtsinns leicht zu machen, auch nicht um es
schwer zu machen im Sinn der Schwermut, sondern um die leichte Last auf den Glaubigen zu
legen. Der Leichtsinnige will alles vergessen sein lassen, er glaubt vergebens; der Schwermii-
tige will nichts vergessen sein lassen, er glaubt vergebens. Aber wer Glauben hat, der glaubt,
daB alles vergessen ist, doch so dal3 er eine leichte Last tridgt — denn tragt er nicht die Erinne-
rung daran, da3 es ihm vergeben ist! Der Leichtsinnige will sogar diese Erinnerung vergessen
sein lassen, ithm ist alles vergeben und vergessen. Aber der Glaube sagt: Denke daran, daf3 es
vergeben ist. Man kann ja auf verschiedene Weise vergessen; man kann vergessen, weil man
an anderes zu denken hatte; man kann gedankenlos und leichtsinnig vergessen; man kann alles
vergessen glauben, weil man selbst vergal3; aber die ewige Gerechtigkeit kann und will nur
auf eine Weise vergessen — durch Vergebung. Aber dann darf ja der Glaube auch nicht ver-
gessen, er mufl im Gegenteil bestidndig gedenken, das; es ihm vergeben ist. Der Schwermiitige
will nicht vergessen; er will nicht gedenken, daf3 es ihm vergeben ist; er will sich der Schuld
erinnern, deshalb kann er nicht glauben. Aber von der Vergebung soll ja ein neues Leben in
dem Glaubigen ausgehen, dann kann also auch die Vergebung nicht zu vergessen sein. Es ist
nur nicht mehr das Gesetz der Zuchtmeister zu Christus, sondern die Vergebung durch Chri-
stus ist der milde Zuchtmeister, der nicht an das Vergessene erinnern will, aber doch in soweit
daran erinnert, daB3 er sagt: denke doch daran, da3 es vergeben ist. Es ist nicht vergessen aber
es ist in Vergebung vergessen. Jedes Mal wenn Du an die Vergebung gedenkst, da ist es ver-
gessen; aber wenn Du die Vergebung vergift, da ist es nicht vergessen und die Vergebung ist
verspielt.

Ist dies nicht doch eine leichte Last? Weilit Du, mein Zuhorer, es anders zu erkliren, so erkla-
re es mir. Ich weil} es nicht anders als die schwierige Rede so mit einfiltigem Glauben zu
verstehen. Denn es ist doch eine schwierige Rede die so verschiedene Worte zusammensetzt:
leicht und — Last. Es ist eine schwierige Rede, o aber ein Menschenleben hat ja auch Schwie-
rigkeiten. Und die schwere Rede ist zu verstehen und die Schwierigkeiten des Lebens sind zu
tragen, ja leicht zu tragen fiir den Christen — denn ihm ist das Joch gewinnbringend und die
Last leicht.

Quelle: Seren Kierkegaard, Zwdlf Reden, hrsg. v. A. Birthold, Halle: Julius Fricke, 21886. S.
23-43. Vgl. Seren Kierkegaard, Erbauliche Reden in verschiedenem Geist 1847, Gesammelte

Kierkegaard - Rede iiber ,,Mein Joch ist sanft und meine Last ist
leicht* 8 15.02.2021



Werke, hrsg. v. Emanuel Hirsch u. Hayo Gerdes, 18. Abteilung, Giitersloh 1983.

Kierkegaard - Rede iiber ,,Mein Joch ist sanft und meine Last ist
leicht* 9 15.02.2021



