Uber den gottesdienstlichen Segen
Von Peter Brunner

Der Segen im spezifischen Sinn steht am Ende einer Handlung, am Ende der Predigt, am
Ende des ganzen Gottesdienstes. Dieser Segen ist jeweils ein alle bisherigen Worte in sich
zusammenschliefendes, ,,letztes® Wort. Er wird gleichsam auf der Schwelle eines Abschieds
gesprochen. Er entldBt den Gesegneten in eine neue Situation, in eine neue Aufgabe hinein.
Auch der Segen, mit dem Konfirmanden und berufene Trager eines Amtes eingesegnet wer-
den, ist ebenfalls ein solches letztes Wort auf einer Schwelle, das gleichzeitig eine neue Wirk-
lichkeit, eine neue Gabe und Aufgabe vermittelt. Auch die Segnung des Paares, das in den
Stand der christlichen Ehe tritt, fligt sich in diesen Rahmen ein. Selbst die Bestattungsformel,
die den Toten anzureden wagt und ihm die zukiinftige Auferweckung von den Toten an dieser
letzten Schwelle zuspricht, hat offensichtlich Anteil an der inneren Struktur des Segenswortes.

Diese Struktur des GruB3- und Segenswortes ist dem Absolutionswort darin gleich, dal ihm
ebenfalls ein exhibitiver Charakter eignet. Diese Worte sind etwas ganz anderes als das, was
wir heute unter ,,wiinschen® verstehen. Sie schlieBen gewil3 eine flehende, betende Hinwen-
dung zum Herrn ein. Aber das Segenswort ist in Erhorungsgewifheit gesprochen. Der Segen
legt die erflehte Gabe in ErhorungsgewiBheit auf die, die gesegnet werden. Er ist ,,im Geiste®,
also in Christo und in seiner Vollmacht gesprochen. Zwar hat Christus seiner Kirche kein aus-
driickliches Mandat zum Segnen gegeben. Aber er hat selbst gesegnet (Mk. 10,16). Er legt bei
seinem Scheiden von der Erde auf die Jiinger seinen Segen (Lk. 24,50). Das ganze Werk Jesu
ist darin zusammengefalit, dall er gesandt ist zu segnen, weil der Abrahamssegen in ihm zur
Erfillung gekommen ist (Apg. 3,25f.). Jesus hat seinen Jiingern Anteil an seiner Segensmacht
gegeben (Joh. 14,12). Der Friedensgruf3 der Jiinger ist nicht leer, sondern mit pneumatischer
Realitit gefiillt (Lk. 10,5f.; Mt. 10,12f.). Die Vollmacht, die der Herr hier seinen Jiingern
iibergibt, nimmt der Auferstandene nicht zuriick. In dem Wort des Scheidenden: ,,/ch bin bei
euch alle Tage* sind die Jiinger mit der Segensvollmacht {iberschiittet.

Eine Kirche, die nur noch in der Form des Gebetes um Segen bitten wiirde, aber nicht mehr
wagen wiirde, in direkter Anrede zu segnen, wire kleingldubig und der in der libertragenen
Vollmacht eingeschlossenen Verpflichtung, die Vollmacht zu gebrauchen, ungehorsam
geworden. Der im Gruf3 und Segenswort mit seiner Segensvollmacht gegenwirtige Herr
macht dieses Wort zum Gefadl} seiner Segensgabe. Jesus gibt auch durch seine Jiinger den
Frieden nicht, wie die Welt ihn gibt, die sich nur ,,Frieden‘ anwiinschen kann (Joh. 14,27).
,Der Gruf3, mit dem die Jiinger ein Haus betreten, ist nicht ein Wunsch, sondern eine Gabe,
die angenommen oder abgelehnt wird, so real, daf3 im Falle der Ablehnung die eiréné (der
Friede) zu den Jiingern zuriickkehrt!. Im Segen ist wie in der Absolution der ,,sakramentale‘
Charakter des Wortes besonders deutlich zu erkennen. In der Kraft der VerheiBung Christi, in
der Kraft seiner wortgebundenen Pneumagegenwart iibermittelt das Segenswort die Gabe, die
es ausspricht. Luther hat in der Auslegung von Gen. 27,28f. diesen exhibitiven Charakter des
Segens mit uniiberbietbarer Klarheit erkannt und ausgesprochen. Keineswegs sind die Segens-
worte ,,nur ein leerer Schwall von Worten*, sie sind nicht exoptatio (Wunsch), sondern dona-
tio (Gabe), es sind ,,reale Segnungen®, nicht optativisch, sondern indikativisch zu verstehen.
,»ie schicken und bringen, was die Worte aussagen, in der Tat.* Dies gilt nicht nur von dem
Patriarchensegen in dem Alten Bund, sondern ,,Segen dieser Art haben auch wir im Neuen
Bunde durch Christi Priestertum*, was Luther an der Absolution aufzeigt, ein Beleg dafiir,

U'W. Foerster zu Lk. 10,5f. u. Mt. 10,13 in ThWNT 11, S. 412.
Brunner - Uber den gottesdienstlichen Segen (Leiturgia) 1 13.02.2021



daB die innere Struktur und die Funktion des Segenswortes dem Absolutionswort gleicht?.

Mit diesem exhibitiven Verstindnis des Segenswortes leisten wir keineswegs einer ,,Wort-
magie“ Vorschub. Denn der dreieinige Gott selbst handelt auf Grund seiner Verheiungen im
Segen durch das Mittel des Wortes. Dem aaronitischen Segen ist Num. 6,27 die Verheilung
angeheftet, dal der Herr selbst sein Volk segnet, wenn sein Name auf die Gemeinde gelegt
wird. Der Herr allein ist der Geber des Segens. Auch fillt mit der Prasenz der Segensgabe
keineswegs ihr tatsdchlicher Empfang auf Seiten des Menschen zusammen. Die Segensgabe
wird wie die Gabe der Absolution und der Sakramente allein durch den Glauben empfangen.
Aber nicht der Glaube bewirkt die exhibitive Vollmacht des Segenswortes, sondern er em-
pfingt die Gabe, die als ein gegenwiértiges Gut kraft der exhibitiven Vollmacht des Segens-
wortes dargereicht wird. Darum schliefit der Segen doch auch eine Gerichtswirkung ein, wo
die dargereichte Gabe zuriickgestoBBen wird. Fiir den Unglauben wird der Segen gerade wegen
seiner exhibitiven Vollmacht dem Fluche gleich’.

Quelle: Zur Lehre vom Gottesdienst der im Namen Jesu versammelten Gemeinde, in:
Leiturgia, hrsg. v. K. F. Miiller u. W. Blankenburg, Bd. 1, 1954, 84-361, hier 201f.

2WA 43, S. 524, 7. 32 bis S. 525, Z. 26: ,,Neque vero haec benedictio inanis tantum sonus verborum est, aut
verbalis quaedam imprecatio, qua alius alii bona dicit et comprecatur, ut cum dico: Det tibi Deus sobolem pul-
chram et morigeram. Haec verba sunt tantum optativa, quibus nihil altert confero, sed tantum exopto, estque
benedictio pure eventualis et incerta. Haec vero benedictio Patriarchae Isaac est indicativa et certa in futurum.
Non est exoptatio, sed donatio boni, qua dicit: Accipe haec dona, quae verbis promitto ... In scriptura sancta
autem sunt reales benedictiones, non imprecativae tantum, sed indicativae et constitutivae, quae hoc ipsum, quod
sonat re ipsa largiuntur et adferunt. Cuiusmodi etiam nos in novo Testamento habemus per sacerdotium Christi,
quod est nostra bene—dictio, cum dico: accipe absolutionem peccatorum tuorum. Si dicerem: utinam essent tibi
remissa peccata, utinant esses bonus et in gratia Dei: aut precor tibi gratiam, misericordiam, regnum aeternum et
liberationem a peccatis, haec charitatis benedictio dici posset. Sed benedictio promissionis et fidei et praesentis
doni haec est: Ego absolvo te a peccatis tuis in nomine patris et filii et Spiritus sancti, hoc est, reconcilio animam
tuam cum Deo, aufero a te iram et indignationem Dei, et constituo te in gratiam, do tibi haereditatem vitae aeter-
nae et regnum coelorum. Ista omnia sunt potestatis praesenter et vere tibi donantis, si credis, quia non sunt opera
nostra, sed Dei per Ministerium nostrum. Non igitur benedictiones imprecativae sunt, sed collativae ... [udaei
nimis frigide has benedictiones tractant, tantum enim accipiunt eas more humano et modo optativo: non in defi-
nitiva sententia: Benedictio vero talis sententia est, quae definit et concludit aliquid, ein entlicher (= endgiltiger,
entscheidender) Spruch oder urtheil.*

3 Beachte die treffenden Formulierungen Th. Harnack, Praktische Theologie, Bd. 1, Erlangen 1877, S. 436: ,,.Der
Segensempfang und Segenserfolg setzt zwar subjektive Bedingungen voraus, aber wo diese vorhanden sind, da
machen sie nicht erst den Segen exhibitiv, was er kraft gottlicher VerheiBung an sich schon ist, sondern sie sind
die conditio, ohne welche das Exhibierte nicht nur nicht heilsam empfangen werden kann, sondern in sein
Gegenteil umgesetzt wird, weil Gottes Wort und Verheilung immerdar kritisch wirken.*

Brunner - Uber den gottesdienstlichen Segen (Leiturgia) 2 13.02.2021



