Die ersten Freigelassenen der Schopfung. Versuche iiber die Freude an der
Freiheit und das Wohlgefallen am Spiel

Von Jirgen Moltmann
Kaiser Traktate 2 © 1971 Chr. Kaiser Verlag Miinchen ¢« ISBN 3 459 00640 4

Haben uns die alten Pharisder und die neuen Zeloten mit ihrer konservativen und, revolutio-
ndren Gesetzlichkeit Angst vor der Freiheit, der Freude, und der Spontaneitdit gemacht? Es
wird kaum etwas Gutes und Gerechtes zustande kommen, wenn es nicht aus dem Uber-
schwang der Freude und der Leidenschaft der Liebe geschaffen wird. So bedenkt Jiirgen
Moltmann das Phinomen der kulturellen Wiedergeburt von Spiel und Kreativitdt, wie es sich
heute im Kontrast zur Leistungsgesellschaft entfaltet. Der Mensch soll werden, was er ist: ein
Freigelassener der Schopfung (Herder), der sich seiner Freiheit freut. Warum ist davon so
wenig zu merken?

Inhalt
I. »Wie kann ich spielen im fremden Land?« 9
II. Herrschaft durch Spiele und Vorspiele der Befreiung 12

Kritische Theorie des Spiels * Brot und Spiele * Befreiendes Spiel
II1. Das theologische Spiel vom Wohlgefallen Gottes 22

Warum hat Gott die Welt geschaffen? « Warum ist Gott Mensch geworden?  Worin liegt der
Endzweck der Geschichte? « Ist Gott schon?

IV. Das menschliche Spiel der Befreiten 51
Die Befreiung des Menschen * Freie Werke * Freie Verhdltnisse * Selbstverdnderung und
Verdnderung von Verhdltnissen « Kann Arbeit zum schopferischen Spiel werden? * Die
Religion der Freiheit

V. Die befreiende Kirche — Experimentierfeld des Reiches Gottes 64

Religion ist sinnvoll in sich selbst * Die augustinische Umkehr « Experimente mit dem Reich
der Freiheit

Anmerkungen .........ccccveeeeiieeeiieiiiie e 77

Moltmann - Die ersten Freigelassenen der Schopfung (Chr.
Kaiser) 1 30.01.2021



[7] Den versten Freigelassenen der Schopfung« hatte Herder in seiner Preisschrift »Uber den
Ursprung der Sprache« 1770 den Menschen genannt, nachdem er ihn zuvor als Stiefkind der
Natur und ein Mingelwesen beschrieben hatte. Uber die Mingel des Menschen und sein so-
ziales und politisches Elend wissen wir heute mehr als Herder, von der Freude an der Frei-
heit und vom Wohlgefallen am Dasein spiiren wir dagegen weniger. Freigelassene aber freu-
en sich zuerst an ihrer Freiheit und probieren spielend ihre neuen Moglichkeiten und Krdfte
aus. Warum ist davon so wenig zu merken? Haben uns die alten Pharisder und die neuen
Zeloten mit ihrer konservativen und revolutiondren Gesetzlichkeit Angst vor der Freiheit, der
Freude und der Spontaneitdt gemacht? Es wird kaum etwas Gutes und Gerechtes zustande
kommen, wenn es nicht aus dem Uberschwang der Freude und der Leidenschaft der Liebe
geschaffen wird.

Die folgenden Versuche wollen gegen den Totalitditsanspruch der Ethik die Freude an der
Asthetik wieder zur Geltung bringen. Sie sind aus vielen Gesprdchen meiner Sozietdt an der
Universitdt Tiibingen seit Beginn der studentischen Protestbewegung 1967 entstanden.

Ich widme diese Schrift ihren personlichen und literarischen Gesprdichspartnern und nenne
unter ihnen besonders Arnold A. van Ruler (1) in Holland, Vitezlav Gardavsky in der Tsche-
choslowakei und Harvey Cox in USA.

Weihnachten 1970 Jiirgen Moltmann

I. »Wie kann ich spielen im fremden Land?«

[9] Jeder Mensch hungert nach Gliick und Freude. Aber es gibt in unserer Welt nicht viel zu
lachen. Lachen kann man nur in Freiheit. Aber diese Freiheit ist selten geworden. Man lacht,
wo man dem entrinnt, was einen bedriickt. Man lacht, wo die Schwere von einem genommen
wird, wo die Fesseln fallen, wo der Widerstand nachlaflt und die Schranken weichen. Dann
hiipft das Herz im Leibe, und man bekommt eine leichte Hand im Umgang mit Menschen und
Verhiltnissen. Man gewinnt Abstand zu sich selbst, und was man vorhat, gelingt ohne
Krampf. Natiirlich kann man auch verzweifelt in Geldchter ausbrechen, andere hohnisch
auslachen, tiberheblich ldcheln oder zynisch grinsen. Aber das jubelnde Lachen der Freiheit
ist stets unbeschwert und schwerelos, unbekiimmert und beschwingt. Wie aber soll man so
lachen kdnnen, wenn der Zustand der Welt uns beschwert, niederdriickt und quélt? Es klingt
schon, wenn der Psalm 126 verspricht: »Wenn der Herr die Gefangenen Zions erlosen wird,
dann werden wir sein wie die Traumenden. Dann wird unser Mund voll Lachens sein.« Doch
so weit ist es offensichtlich noch nicht. In unserer Situation wiirden wir lieber mit dem Psalm
137 fragen: »Wie sollen wir des Herrn Lied singen im fremden Land?« oder wie ein alter
Black Spiritual in der Sklaverei klagte: »How can I play, when I’m in a strange land?«

Wie kann einer lachen, wenn in Vietnam unschuldige Menschen getdtet werden? Wie kann
einer spielen, wenn in Indien Kinder verhungern? Wie kann einer tanzen, wenn in Brasilien
Menschen gefoltert werden?

Leben wir nicht in einer Welt? Haben wir ein Recht zum Lachen, Spielen und Tanzen, wenn
wir nicht zugleich fir jene schreien und arbeiten, die auf der Schattenseite des Lebens verder-
ben? Wirkt die kulturelle Wiedergeburt von [10] Spiel, Festlichkeit und Freude in den Uber-

fluBgesellschaften des Westens nicht verkrampft, so lange es solche Hollen auf Erden gibt?

Moltmann - Die ersten Freigelassenen der Schopfung (Chr.
Kaiser) 2 30.01.2021



»Homo ludens« und die Einholung des Rechts auf Gliick, auf Lust und Vergniigen wirken
schon, — aber nur fiir die, die es sich leisten konnen. Den anderen kommt es geschmacklos
vor.

Wenn ich es dennoch wage, von der Freude an der Freiheit und vom Wohlgefallen am Spiel
zu reden, so wende ich mich nicht an jene, die zum Trauern, zum Leiden und Mitleiden un-
fahig sind, weil sie sich selbst mit ihrem gefélligen Optimismus betriigen. Ich wende mich an
diejenigen, die trauern und mitleiden und protestieren und vom UbermaR des Elends ihrer
Gesellschaft und ihrer eigenen Ohnmacht so bedriickt sind, daB3 sie entweder verzweifeln oder
vergessen mochten.

Wie kann ich spielen im fremden Land, in einer entfremdeten und entfremdenden Gesell-
schaft? Wie kann einer lachen, wenn doch noch keineswegs alle Tranen abgewischt sind,
sondern téglich neue dazu kommen?

Vor einiger Zeit ging das Stiick »Anatevka« oder »Fiddler on the Roof« iiber unsere Biithnen.
Es zeigt Tewje, den Milchmann, und seine jlidische Gemeinde im ukrainischen Dorf Anatev-
ka. Der Zar bedriickt sie mit hohen Steuern. Ihre S6hne miissen im fremden Heer dienen und
in von ihnen nicht gewollten Kriegen kimpfen. Die Kosaken veranstalten Pogrome, wann
immer sie Lust zu einer Judenverfolgung bekommen. Und dennoch tanzt diese kleine Ge-
meinde der Verfolgten und singt »des Herrn Lied« im fremden Land. Wollen sie ihre héBliche
Lage vergessen? Trosten sie sich mit schonem Klang tiber ihren Jammer hinweg? Oder gibt es
das tatsachlich: Freiheit mitten in der Sklaverei, Freude mitten im Leid und das Gotteslob im
Seufzen der Kreatur?

Wollen wir diesem Geheimnis auf die Spur kommen, so miissen wir wohl kritisch herausfin-
den, was gequaltes und was befreites Lachen ist. Welche Formen und Funktionen haben
Gliick, Spiel und Freude in unserer Gesellschaft? Wir miissen zu unterscheiden lernen zwi-
schen den entfremdeten Formen eines nur scheinbaren Gliicks und den befreienden Formen
der Freude. Man kann leicht durch Unterhaltung, Ablenkung und Amiisement um das gefahr-
liche, aber [11] wahre Gliick der Freiheit betrogen werden. Man kann auf der anderen Seite
aber Befreiung spielend vorwegnehmen und den Bann der Entfremdung vom wahren Leben
lachend abschiitteln.

I1. Herrschaft durch Spiele und Vorspiele der Befreiung
[12] Kritische Theorie des Spiels

Es gibt seit der franzosischen Revolution und dem Beginn der Industrialisierung viele kul-
turgeschichtliche und philosophische Theorien iiber den Sinn und die Bedeutung des Spiels
fiir den Menschen, aber nur wenige von ihnen gehen von der vorhandenen sozialen Realitét
und politischen Funktion der Spiele aus'. Erst von der Zeit an, da der Mensch genétigt wurde,

U F. J. J. Buytendijk, Het spei van mensch en dier als openbaring van levendriften, Amsterdam 1932 deutsch:
Wesen und Sinn des Spiels, Berlin 1934; ders., Der Spieler, in: Das Menschliche, Stuttgart 1958, 208-229; J.
Huizinga, Homo Ludens. Vom Ursprung der Kultur im Spiel, rde 21, Hamburg 1956; F. G. Jiinger, Die Spiele,
List- Biicher 128, 1959; H. Rahner, Der spielende Mensch, Einsiedeln 1952; E. Fink, Spiel als Weltsymbol,
Stuttgart 1960.

Von neueren theologischen Arbeiten nenne ich: D. Sé/le, Phantasie und Gehorsam, Stuttgart 1968; H. Buhr, Das
Gliick und die Theologie, Stuttgart 1969; G. M. Martin, »Wir wollen hier auf Erden schon...«, Stuttgart 1970;
Harvey Cox, The Feast of Fools. A theological Essay on Festivity and Fantasy, Cambridge 1969, deutsch: Das

Moltmann - Die ersten Freigelassenen der Schopfung (Chr.
Kaiser) 3 30.01.2021



in immer groferen Industriebetrieben diszipliniert und rationell zu arbeiten und das Spieleri-
sche als das Verspielte aus seiner Arbeitswelt zu verbannen, wurde das Spiel zum theoreti-
schen Problem. Darum schwingen in den Betrachtungen iiber das Spiel romantische oder
utopische Sehnsiichte nach der verlorenen oder noch nicht erreichten Einfalt der kindlichen
Welt mit. Im Zeitalter der industriellen Maschinenwelt wird der Lobpreis des Spielens gerne
mit melancholischer Kulturkritik am Verlust des Kindlichen, des Archaischen und Religiosen
in der modernen Welt verbunden. Der auf Selbstkontrolle und Reflexion trainierte Européer
spiirt ganz elementar seine armselige Unbeholfenheit, wenn er in Afrika oder Lateinamerika
»die Eingeborenen«, wie er sie sonst iiberheblich nennt, singend tanzen sieht.

Die industrielle Revolution, die ihre Mitarbeiter aus dem Spiel gebracht hat, ist aber nur die
Kehrseite der politischen Revolutionen, die mit der Franzdsischen Revolution begannen. Geht
man auf die Anfiange der Theorien {iber das Spiel in Deutschland zuriick, so findet man, dafl
sie durch eben diese politischen Revolutionen angeregt wurden und zugleich beabsichtigen,
sie im Geist und der Kultur aufzuheben. Friedrich Schiller, auf dessen Schrift »Uber die
dsthetische Erziehung des Menschen« bis heute die meisten Betrachtungen iiber das Spiel
zuriickgreifen, hatte sich nach anfénglicher Begeisterung fiir die Franzdsische Revolution [13]
nach den Septembermorden Marats von ihr abgewandt. Die Asthetik trat fiir ihn an Stelle der
politischen Befreiung. »Durch Schonheit wandert man zur Freiheit«, sagt er im 2. Brief. Denn
»wo alles verdorben ist, ist nur die schonste Kunst frei vom politischen Verderben«. Im scho-
nen Schein der Kunst wird die Revolution der Freiheit vollendet, nachdem sie im politischen
MiBbrauch und Mif3geschick erstickt wurde. »Hier also, in dem Reich des ésthetischen
Scheines, wird das Ideal der Gleichheit erfiillt, welches der Schwérmer so gern auch dem
Wesen nach realisiert sehen mochte.« Die »reine Republik« existiert dann ebenso wie die
»reine Kirche« nur in den auserlesenen Zirkeln der schonen Seelen.

»In des Herzens stille Rdume

muft Du fliehen aus des Lebens Drang.
Freiheit ist nur in dem Reich der Traume,
und das Schone bliiht nur im Gesangx,

dichtete Schiller, und so dachten viele deutsche Gebildete, die die Franzosische Revolution
nur in Gedanken miterlebten und nur als »Revolution der Denkungsart« akzeptieren wollten.
»Schwirmer« werden diejenigen genannt, die das Gliick der »Freiheit, Gleichheit und Briider-
lichkeit« politisch realisiert sehen wollen, wihrend doch in Wahrheit diejenigen »Schwérmer«
sind, die davon nur dsthetisch schwiarmen und sich mit politischer Unfreiheit und rechtlicher
Ungleichheit abfinden. Die rein dsthetische Beschéftigung mit der Freiheit des Spiels ist nicht
konterrevolutionér, wie die verbissenen Realisten der Revolution behaupten. Sie ist der
bekannte und immer wieder zu beobachtende Umschlag von messianischer Verdnderungs-
hoffnung in die Mystik der anderen Welt, von duBerer Enttduschung in die innere Emigration,
von der politischen Niederlage zur Indienfahrt der Seele. Die Schwérmer der Reformations-
zeit kamen aus der Mystik zur politischen Revolte und wurden nach den Fehlschldgen zu Stil-
len im Lande. Viele Neomystiker und Hippies in Amerika kommen aus den Enttduschungen
der Biirgerrechtsbewegung. Die Freiheit des Spiels wird dann zum Ersatz politischer Freihei-
ten, die man nicht erreichen konnte. Aber diese politischen Hoffnungen werden in jenen

Fest der Narren, Stuttgart 1970; D. L. Miller, Gods and Games: Toward a Theology of Play, New York 1970; R.
E. Neale, In Praise of Play: Toward a Psychology of Religion, New York 1969; A. A. van Ruler, Gestaltwerdung
Christi in der Welt. Uber das Verhiltnis von Kirche und Kultur, Neukirchen 1956; V. Gardavsky, Hoffnung aus

der Skepsis, Miinchen 1970.

2 1. Auflage 1793, 2. Auflage 1795.

Moltmann - Die ersten Freigelassenen der Schopfung (Chr.
Kaiser) 4 30.01.2021



Spielformen des »inneren Lichtes« wiederum aufbewahrt fiir eine bessere Gelegenheit. [14]

Alle Theorien iiber das Spiel laufen darauf hinaus, daf} ein Spiel in sich selbst sinnvoll ist und
nach auflen nutz- und zwecklos erscheinen muf3. Wer nach dem Nutzen des Spiels fragt, ist
schon ein Spielverderber. Darum fragen die Theorien durchweg nicht nach dem Sitz der Spie-
le im Leben der gegenwiértigen Gesellschaft und sehen von den sozialen und politischen
Funktionen des Spiels heute ab. Damit aber wird das Thema rasch belanglos, weil es aus dem
Interessenzusammenhang gelost wird, in dem die Spiele faktisch stehen. Das Thema »Spiel«
ist selbst verfiihrerisch, weil man im Spiel den Rest der Welt vergifit. Die Theorie sieht nur
das Spiel selbst und macht sich damit fiir jegliches Interesse verfiigbar.

Eine kritische Theorie des Spiels mull von der Frage ausgehen: Cui bono? Wem dient es? Das
klingt zwar nach der miesen Laune eines Spielverderbers, dient aber in Wahrheit nur dazu, die
Falschspieler zu entlarven. Wenn in einer Gesellschaft, wo die Arbeit den Menschen auslaugt
und entfremdet, notwendigerweise auch die Spiele der Erholung und der Freizeit, die Kiinste
und die Geselligkeiten die Zeichen der Entfremdung vom wahren Leben tragen, dann kann
man das wahre und heile Leben nicht einfach mit den vorhandenen &sthetischen Kategorien
dieser Gesellschaft beschreiben. Trotz gegenteiliger Beteuerungen erwecken solche Versuche
immer wieder den Eindruck der »Spielerei« und des Snobismus, den man sich nicht leisten
kann, solange die Gesellschaft so ist, wie sie ist, und Menschen so deformiert, wie sie es
faktisch oft tut. Wir wollen uns darum kritisch mit den Spielen heute beschéftigen und mit
einer kritischen Analyse von auflen beginnen. Das entfremdet allerdings das Spiel von seiner
selbstvergessenen Lust. Aber es konnte sein, daf} erst eine Entfremdung vom Entfremdeten
das wirklich Heimatliche sehen 146t. Wir werden versuchen, von einer kritischen Analyse der
Spiele von ihrer AuBenseite in der Gesellschaft zu einer A kritischen Analyse der Gesellschaft
von der Innenseite des (Spiels her liberzugehen. Zuerst will einer nicht mehr mitspielen, weil
er einen Verdacht gegen die Spielunternehmer hat. Dann aber wird er doch spielen, um diese
aus dem Geschift zu bringen. Er spielt dann nicht mehr fiir sie, sondern gegen sie. [15]

Brot und Spiele

»Panem et circenses« war die Devise der romischen Weltherrscher: Gebt dem Volk Brot, und
es wird zufrieden sein. Fiithrt das Volk von Zeit zu Zeit in den Zirkus, und es wird gliicklich
sein. Weil Menschen offenbar von Natur freiheitsliebend sind, 146t sich ihre Freiheit wohl
unterdriicken, aber nicht ganz abschaffen. Jede repressive Herrschaft muf3 deshalb zeitweise
Ventile zum Ablassen des aufgestauten Dampfes der Aggression, die sie verursacht, schaffen,
um das Faf nicht zum Uberlaufen zu bringen. »Einmal ist kein Mal«, heift es. Das saniert die
mithsam gelernte Moral und die lustlose Disziplin und macht die Herrschaft ertrdglicher. Die
Caesaren fiihrten das Volk in die Arena, wo es seine blutriinstigen Triebe bei Gladiatoren-
kdmpfen abreagieren konnte. Ihre Opfer waren ithnen noch dankbar: »Ave Caesar, die Todge-
weihten griilen Dich«. Die Triumphatoren erlaubten gelegentlich ihren Soldaten, Spottlieder
auf sie zu singen. Moderne Diktatoren fordern liebevoll den Sport und subventionieren die
hochgeziichteten Profis, mit denen sich das Volk identifizieren und deren es sich rithmen
kann, und fiir die Friedlichen das Briefmarkensammeln, fiir die es dann Sondermarken in
jeder Variation gibt. Die anerzogene Moral braucht offenbar zeitweise Suspensionen und Ex-
zesse, um befolgt zu werden, und die kirchlichen Fastenzeiten haben es leichter, wenn ein er-
schopfender Karneval vorausgegangen ist. Die mittelalterliche Kirche pflegte sich zu gewis-
sen Zeiten iiber ihre absolute Realitdt zu erheben und sich selbst zu ironisieren, wie z. B. im
Eselsfest, Narrenfest und Oster- lachen. Nach Lesskows Erzahlung »Die Teufelsaustreibung«
gehoren die rauschende Ballnacht und die morgendliche Reue im Kloster unter Tréanen der

Moltmann - Die ersten Freigelassenen der Schopfung (Chr.
Kaiser) 5 30.01.2021



Zerknirschung zusammen, um das Leben aus seiner langweiligen MittelméBigkeit herauszu-
holen®. Zeitweise Suspensionen gehdren offenbar zur Okonomie einer mit der Freiheit
unversOhnten Herrschaft, einer mit den Trieben des Menschen entzweiten Moral und der die
spontanen Gefiihle lihmenden Reflexion des Geistes. Die ins Spiel abgelenkten Exzesse
fordern also das Reglement im Normalfall.

Welche Funktion haben dann diese Spiele? Sie haben Entlastungsfunktion fiir die vorausge-
henden und die nachfolgenden Belastungen. Die moderne Leistungsgesellschaft [16] vergro-
Bert deshalb um ihrer selbst willen die Spielrdume und Spielwiesen des Urlaubs. Wie das
Wort »Urlaub« sagt, macht man einmal Pause, um wieder leistungsfahig und arbeitsfreudig zu
werden. Man arbeitet nicht umgekehrt, um besser Urlaub machen und freier leben zu kénnen.
Als Wort in der Militérsprache zeigt der »Urlaub« seinen dienstlichen Kontext deutlich an.
Das Schwergewicht des Lebens liegt im Dienst, in der Arbeit. Auch andere Vergniigungen
dienen der Entlastung und Entspannung. Der angepalite und regulierte Mensch braucht den
Abendkrimi im Fernsehen. Er spielt ihm die Abenteuer vor, die in seiner eintonigen Welt
nicht mehr vorkommen. Im Western-Helden sieht der kleine Mann in seinen Hauspantoffeln
sich selbst noch einmal in méinnlicher Starke. Der Tourismus erginzt eine Welt ohne Erlebnis-
se mit dem »Duft der groBBen weiten Welt«. Die farbenfrohen Reiseprospekte versprechen
Begegnungen mit anderen Landern und anderen Sitten, aber man trifft auf Camping-Plitzen
und in Strandbddern doch nur Seinesgleichen und kommt aus seinen Kreisen selten heraus.
Die Touristen werden versichert, auch gegen Regenwetter, und die bayrische Trachtenkapelle
oder die Hawai-Midchen werden aus Miinchen oder San Francisco eingeflogen. Der Karneval
blitht mehr denn je. Er wird zum Verbriiderungsopium des Volkes. »Jeder Jeck ist anders,
heil}t es im rheinischen Karneval, aber nur als »Jeck«, nicht als Mensch. Man ist einmal »an-
ders«, doch ohne Verdnderung. Man spielt Alternativen zum normalen Leben, weil es in ihm
kaum noch welche gibt*,

Diese Spielrdume der Freiheit haben fiir Herrschaft und Arbeit und die ihnen entsprechenden
Disziplinen und Moralsysteme eine wichtige Bedeutung. In ihnen wird der Normalzustand
zeitweise aufgehoben (Suspensionsfunktion)’. In ihnen wird man von den tiglichen Anfo-
rderungen und Anspannungen entlastet (Entlastungsfunktion). Der Ausnahmezustand ist dabei
jedoch so begrenzt, da3 er dem normalen Leben dient, und die Entlastung soll fiir die kom-
menden Belastungen wieder fit machen. Die Spielrdume der Freiheit in Urlaub und Vergnii-
gen dienen also zuletzt wieder der Stabilisierung der Arbeitsmoral und des politischen Gehor-
sams. In ihnen findet selten statt, [17] was Harvey Cox gerne finden mochte®, nimlich die
festliche Bejahung des Lebens und eine Alternative zum téglichen Schema von Arbeit,
Konvention und MittelméBigkeit. Die Freiheit, die man sucht, wird in ungeféhrlichen Bezir-
ken vorgespielt, und die Freude, in der man aufatmen mdochte, wird zum bloen Ausgleich fiir
freudloses Arbeiten verwendet. Dem kommt entgegen, dal3 Menschen, die sich die Muf3e und
den MiiBliggang abgewdhnt haben, weil »Vollbeschéftigung« ihr Ideal wurde, auch mit ihrer
Freizeit immer »etwas anfangen« miissen. Nachdem sie die Arbeit bewiltigt haben, miissen
sie auch noch ihre Freizeit »bewiltigen«. Sie setzen den Rhythmus ihrer Arbeit dann in der
Freizeit nur mit anderen Mitteln fort. Die Freizeitindustrie hilft ihnen geschéftstiichtig zur
Freizeit-»Beschéftigung«. Doch die Freizeitbewiltiger vergewaltigen damit nur ihre eigene

3 N. S. Lesskow, Die Teufelsaustreibung, in: Weg aus dem Dunkel, Leipzig 1952, 190-207.

4Vgl. dazu H. M. Enzensberger, Einzelheiten I, BewuBtseinsindustrie, Frankfurt 1964.

5 G. Lukdcs, Asthetik, Teil I, 2. Halbband, Neuwied 1963, 577 ff. stellt den »Suspensionscharakter der 4stheti-
schen Sphére« in den Vordergrund. Im &sthetischen Akt ruht der Mensch vom Zwang des Handelns aus.

S H. Cox, aa0., 22.

Moltmann - Die ersten Freigelassenen der Schopfung (Chr.
Kaiser) 6 30.01.2021



Freiheit. Die Freiheit kime ja zu ihnen von selbst, wenn sie sich 6ffnen wiirden und empféng-
lich wiren. Sie aber glauben, sie erringen zu miissen und toten sie auch noch in der Freizeit.

So findet man auf den ersten Blick in den bekannten Spielrdumen der Freiheit in dieser
Gesellschaft Formen eines entfremdeten Umgangs mit Gliick und einen unfreien Verkehr mit
der Freiheit.

Doch auch ein entfremdeter Umgang mit Gliick ist ein Umgang mit Gliick. Auch als Entla-
stungsventile fiir die tiglichen Versagungen sind jene Spiele Spiele der Freiheit, aber eben
einer Freiheit von Unfreien und zugunsten der Unfreiheit. Wenn Theodor W. Adorno dazu
meint, »es gibt kein richtiges Leben im falschen«, so mufl man doch festhalten, da3 auch
falsches Leben noch Leben ist. »Ein lebendiger Hund ist besser als ein toter Lowe«

(Pred. 9,4 b).

Befreiendes Spiel

Die Bewegungen der Emanzipation, namentlich die der »menschlichen Emanzipation des
Menschen, konnen nicht deshalb auf die Spiele der Freiheit verzichten, weil sie millbraucht
worden sind und mibraucht werden. Der revolutionire Ernst wiirde sonst mit seiner Ethik der
Anklagen und Proteste und Forderungen eben jene Leistungsgesellschaft sanktionieren, von
der er Menschen befreien will. »Du bist nicht zum Vergniigen auf der Welt, sagten die
Puritaner ihren Kindern. »Du bist nicht [18] zum Vergniigen auf der Welt«, sagen die Neopu-
ritaner. Die nicht vorhandene Humanitit in der alten Gesellschaft bringt sie auf die Barrikaden
der Kritik. Die Humanitét der neuen Gesellschaft kommt aber nur als absolute Forderung bei
thnen zur Sprache. Sie bleiben damit zwischen Kritik und Forderung in einer »Unruhe des
Heriiber und Hiniiber, das eine Versdhnung sucht, ohne sie zu finden«, wie Hegel sagte’.
Damit aber verschwinden die Reste der Humanitét ganz aus der Geschichte.

Die Geschichte der Reformationen und Revolutionen des Lebens zeigt bisher eine drgerliche
Paradoxie:

Die Reformation bekdmpfte die Werkgerechtigkeit der mittelalterlichen Kirchengesellschaft
mit ihrer Buf3e, ihrem Ablafl und Almosenwesen in dem neuen Glauben, der ohne des Geset-
zes Werke gerecht macht. Und die Reformation schaffte die Feiertage, die Spiele und die
Ventile jener Gesellschaft ab. Die puritanische Spargesellschaft und die industrielle Arbeits-
welt waren die Folgen bei denen, die doch an die Rechtfertigung allein aus Glauben glauben
wollten. Nirgendwo anders wurde die Leistungsmoral so geférdert wie in protestantischen
Landern; in Schottland und Schwaben zumal.

Die feudalistische Arbeits- und Vergniigungswelt wurde in Osteuropa durch sozialistische
Revolutionen abgeschafft, die den Menschen die menschliche Befreiung versprachen, doch
nur, um den armen Stachanow zum Ubersoll-Heiligen und Prometheus zum vorfristigen
Planerfiiller zu machen und mit paramilitirischen Arbeitsbrigaden Erzeugungsschlachten zu
schlagen und freudlose tristesse in den Paradiesen der Werktdtigen zu etablieren. In Prag
schlof3 1948 die Revolution jene 2000 Kaffeehiuser, Bierkneipen und Weinstuben, in denen
sie selbst zur Zeit der legeren k. u. k. Monarchie einst diskutiert und vorbereitet worden war.
Sozialistischer Massensport wird hier zum neuen Ventil. Freiheit bleibt so unter Kontrolle.
Wenn es dann aber doch zu einer Wiedergeburt der schopferischen Kiinste kommt, wie
seinerzeit in Prag mit der berithmten Kafka- Diskussion, so wird sie denen geféahrlich, die
immer noch glauben: »Vertrauen ist gut, Kontrolle ist besser« (Lenin), wihrend doch das

7 G. W. F. Hegel, Asthetik, Berlin 1955, 95.
Moltmann - Die ersten Freigelassenen der Schopfung (Chr.
Kaiser) 7 30.01.2021



Gegenteil allein wahr und menschlich ist: »Kontrolle ist gut, Vertrauen ist besser.« [19]

Eine repressive Gesellschaft kann nicht dadurch befreit werden, da3 man die Ventile dicht
macht und den aufgestauten Druck in groBere Anstrengungen leitet. Das fiihrt nur zur Um-
wandlung einer unversdhnten Gesellschaft in eine andere. Das war »Opa’s Revolution«, wie
die Pariser Studenten und die Amsterdamer Kabauter spotteten.

Fiir eine menschliche Emanzipation des Menschen in der gegebenen Gesellschaft ist es sinn-
voller, die entfremdeten Spiele den herrschenden Interessen aus der Kontrolle zu nehmen und
sie zu Vorspielen der Freiheit des Menschen und einer freieren Gesellschaft zu machen. Bis-
her hat man stets bei der Arbeitsorganisation eingesetzt, um sie zu dndern, und endete unaus-
weichlich bei einer anderen Organisation der Arbeit, die dann nicht weniger anderungsbediirf-
tig erscheint. Wie wére es, wenn die Befreiung des Menschen bei den vorhandenen Spielfor-
men und in den gegebenen Spielrdumen seiner Freiheit einsetzen wiirde? Das wiirde bedeuten,
die Freizeit zu vergrofern, und in den Bereichen, in denen man nach Entlastung und Entspan-
nung sucht, Antizipationen und Alternativen fiir eine menschlichere Zukunft auszuprobieren.
Es wiirde bedeuten, die Spiele denen aus der Kontrolle zu nehmen, die sich auf Freizeitbe-
schéftigung spezialisiert haben, und eine neue Selbsténdigkeit anzuregen. Es wiirde bedeuten,
von der nur reproduktiven Phantasie, die den Rhythmus der Arbeitswelt in der Freizeit wie-
derholt, zu einer produktiven Phantasie fiir eine freiere Welt {iberzugehen. Das Spiel wird
hoffnungslos und verliert seinen Witz, wenn es nur dazu dient, fiir eine Zeit zu vergessen, was
sich doch nicht dndern 14B3t. Man findet Freude an der Freiheit, wenn man spielend vorweg-
nimmt, was anders sein kann und anders werden soll, und damit den Bann der Unveradnder-
lichkeit dessen, was ist, sprengt. Man hat Wohlgefallen am Spiel und findet Lust am Schwe-
bezustand des Spielens, wenn sich aus ihm kritische Perspektiven fiir die Veranderung der
sonst so beschwerlichen Welt einstellen. Der Sinn der Spiele ist dann identisch mit dem der
Kiinste, ndmlich zu den alltdglichen und gewdhnlichen Umgebungen des Menschen »Anti-
Umgebungen« und »Gegen-Umgebungen« (McLuhan)® aufzubauen und durch bewuBte Kon-
frontation schopferische Freiheit und Alternativen fiir die Zukunft zu [20] ermdglichen. Man
spielt dann nicht mit den irrealen Moglichkeiten, sondern mit den realen Mdglichkeiten. Man
spielt dann nicht nur mit der Vergangenheit, um sich ihr fiir eine Zeit zu entziehen, sondern
spielt mehr mit der Zukunft, um sie kennenzulernen.

Man befreit sich im Spiel und wohl immer zuerst spielend vom Zwang des gegenwirtigen
Lebenssystems und erkennt lachend, daf3 es gar nicht so sein muf3, wie es ist und sein zu miis-
sen behauptet wird. Man probiert den aufrechten Gang, wenn einem plétzlich die Fesseln ab-
genommen sind. So kann man auch in den Spielen produktiver Phantasie Probierhaltungen fiir
Freiheit im Ausdruck und fiir einen anderen Umgang mit Menschen entfalten. Die Spiele, die
Freiheiten und die Vergniigungen haben in der gegenwértigen Gesellschaft ihre bestimmten
sozialpsychologischen Funktionen. Wir haben sie als Suspension, als Entlastung und Kom-
pensation beschrieben und gefunden, daf diese Funktionen einen stabilisierenden Effekt fiir
die Welt der Arbeit und Herrschaft haben. Wenn wir umgekehrt nun fiir Spiel, Freiheit und
Gliick in den Funktionen der Antizipation und des Experiments einer anderen Zukunft und der
Probierhaltungen fiir einen neuen Lebensstil plddieren, so soll das nicht heiflen, sie nur anders
und vielleicht besser ins politische Leben zu integrieren. Es soll vielmehr ihre befreiende Wir-
kung gezielter herauskommen.

Die Subkultur des politischen Witzes ist in Diktaturen am lebendigsten. Seine Verfremdung

8 M. McLuhan, Understanding Media: The Extensions of Man. Introduction to the second edition, New York
1964.

Moltmann - Die ersten Freigelassenen der Schopfung (Chr.
Kaiser) 8 30.01.2021



der Herrscherbilder und ihrer Propaganda, seine Mehrdeutigkeit und Komik haben entfes-
selnde Wirkungen. Spiele, Witze, Karikaturen, Parodien, Imitationen und bewuf3te Mif3ver-
staindnisse konnen als Emanzipationsmittel der Miihseligen und Beladenen angesehen werden.
Die mittelalterlichen Totentdinze entkleideten die Stdnde ihrer Wiirdezeichen und Status-Sym-
bole und dienten der Befreiung des Volkes. Sebastian Francks »Narrenschiff« hatte einen
dhnlichen entwaffnenden Spiegelungseffekt auf die wohlangesehene Gesellschaft. Mit solchen
Mitteln schiitteln die Ohnmichtigen ihr Joch ab, weil sie in solchen Uberraschungssituationen
aus dem Bann der Angst treten, die jenes Joch mdglich gemacht hatte. Die Macht der Ohn-
méchtigen liegt in solchen Befreiungen von der Angst und im Gelédchter iiber vergottete Herr-
[21]scher, die doch nur aufgemachte Zwerge sind. Wer keine Angst mehr hat — aber wer hat
wirklich keine mehr? —, ist nicht mehr gut beherrschbar, wenngleich er natiirlich erschossen
werden kann. Die stoischen Weisen und die christlichen Martyrer haben das den antiken
Tyrannen in der Arena zu beweisen versucht. Sie gingen »frei hindurchg, sei es stoisch »ohne
Furcht und ohne Hoffnung, sei es christlich mit einer »Hoffnung, da nichts zu hoffen ist«.
Mit den Mechanismen der Angst und der Sorge wird man immer am Boden gehalten. Freiheit
beginnt dort, wo man pl6tzlich keine Furcht mehr hat. Dall mit dem Tod alles aus sei und
darum dieses Leben, wie immer es auch sel, alles wire, ist wohl der hérteste Pfeiler aller Herr-
schaftsideologien. »Le mort est nécessairement une contre-révolution, stand im Mai 1958 an
einer Pariser Mauer. Alle Befreiungsbewegungen beginnen damit, daf3 ein paar Menschen
furchtlos werden und anders handeln, als es die Bedroher von ihnen erwarten.

»Das konnte manchen herren so passen ...
aber es kommt eine auferstehung

die anders ganz anders wird als wir dachten
es kommt eine auferstehung die ist

der aufstand gottes gegen die herren

und gegen den herrn der herren: den Tod,

dichtete Kurt Marti’. Damit sind wir schon mitten im Spiel der Theologie, dem befreienden
Spiel des Glaubens mit Gott gegen den bosen Zwang der Angst und den grauen Druck der
Sorge, die der Tod auf uns legt. Denn Auferstehungsglaube ist der Mut zum Aufstand gegen
den »Bund mit dem Tod« (Jes. 28,15), ist Hoffnung auf den Sieg des Lebens, das den Tod
verschlingt, gegen den Tod, der das Leben frif3t.

I11. Das theologische Spiel vom Wohlgefallen Gottes

Asthetische Kategorien sind in der Theologie nicht sehr gefragt. Die Freude ist auch dem
Glauben verlorengegangen, seit er sich genoétigt fiihlt, das Gesetz der alten Welt mit dem
Gesetz einer neuen Welt auszutreiben. Wo alles niitzlich sein und verwertet werden mulf3,
kommt ihm seine eigene Freiheit nichtsnutzig vor. Er versucht, sich niitzlich zu machen und
verspielt so oft seine Freiheit. Ethik soll alles werden. Dabei steckt die theologische Tradition
voller dsthetischer Bilder und Kategorien. Wir wollen sie mit leichter Hand aufnehmen und
beginnen mit Kinderfragen. Kinderfragen sind schwer zu beantworten, wenn man kein Kind
mehr ist. Doch ist die Welt der Erwachsenen unbewuf3t von den staunenden und verdringten
Kinderfragen umgeben.

® K. Marti, Leichenreden, Neuwied 1969, 62 f.
Moltmann - Die ersten Freigelassenen der Schopfung (Chr.
Kaiser) 9 30.01.2021



Warum hat Gott die Welt geschaffen?

So fragt das Kind, das kein Kind mehr ist. Es lernt, daf3 alles in der Welt der Erwachsenen
seine guten Griinde hat, aber hat auch die Welt einen Grund? Das metaphysische Fragen ist
hier von Anbeginn an auf das Offene, Grundlose oder Abgriindige gestoBen. Seit Heraklit hat
es oft das Spiel als kosmisches Weltsymbol verwendet.

»Der Weltlauf ist ein spielendes Kind, das hin und her die Brettsteine setzt; ist ein Konigreich
des Kindes«, sagt Heraklits Fragment 52 (Diels). Das bedeutet: das urspriingliche Hervor-
bringen hat den Charakter des Spiels. Spielend geben sich Gotter und Menschen ins Ganze
der Welt. Spielend zeigen sie ihre Schonheit und ihre Ordnung. Spielend schwebt die Welt.
Darum gehort das Reich dem Kinde.

»Die Welt ist grundlos«, so hat der Philosoph Eugen Fink dieses Weltsymbol ausgelegt'®.
»Weil wir weltoffen sind, [23] und weil in dieser Weltoffenheit des menschlichen Daseins ein
Wissen um die Grundlosigkeit des waltenden Ganzen umgeht, konnen wir tiberhaupt spielen.«
So entspricht der Grundlosigkeit der Welt in ihrer letzten Hinsicht als die ihr angemessene
Moglichkeit des Menschen das Spielen. Gibt einem die Welt keinen festen Boden unter die
FiiBe, so gibt sie doch darum gerade den Spielgrund der Freiheit her. Weil das Gleichgewicht
so labil zu sein scheint, sind die Figuren des Spieles beweglich und konnen die Spieler nur
leicht und behende sein. Wo die Erdenschwere sie herabzieht, kommen sie aus dem Spiel. Wir
spielen in der Welt und mit der Welt und versuchen, durch das freie Spiel dem Ganz-Anderen
zu entsprechen — oder wir versinken vor Angst im Abgrund der Welt und klammern uns mit
Sorge an haltlose Dinge. Gibt es keinen festen Grund fiir die Welt, innerhalb derer alles mit
Griinden und Zwecken festgemacht wird, so ist die Welt entweder eine Wiiste der Sinnlosig-
keit oder aber das Spiel des Ganz-Anderen''. Die Welt wird zur Wiiste, wo die Freiheit des
Spiels verlorengeht. »Die Welt — ein Tor zu tausend Wiisten stumm und kalt. Wer das verlor,
was Du verlorst, macht nirgends halt«, lautet die metaphysische Klage des Nihilismus bei
Nietzsche. Doch die Weisheit Gottes sagt: »Da ward ich sein Entziicken Tag fiir Tag und ich
spielte vor ithm alle Zeit« (Spriiche 8,30). Es ist die Weisheit der Schopfung. Sie nimmt die
Welt und das Leben nicht schwerer und nicht leichter, als es der Schopfung entspricht, die
nicht gottlich und auch nicht widergottlich ist. Nicht Atlas trigt die Biirde der Welt auf seinen
Schultern, sondern das Kind hat die Weltkugel in seinen Héanden.

Der Glaube beantwortet die unkindliche Kinderfrage kindlich, und die Weisheit der Theologie
endet bei der Freiheit der Kinder Gottes. Es gibt keine zweckrationale Begriindung dafiir, dal3
iiberhaupt etwas ist und nicht vielmehr nichts. Das Dasein der Welt ist nicht notwendig. Das
hat die Theologie mit dem Verstiandnis der Welt als »Schopfung Gottes« zum Ausdruck ge-
bracht, und zwar mit folgender Reflexion: Wire die Schopfung fiir Gott selbst notwendig, so
wire Gott nicht ihr »freier Schopfer«. Wire sie hingegen nur ein Zufall oder ein Unfall aus
der Ewigkeit, so wire der freie Schopfer nicht Gott, sondern [24] ein launischer Ddmon. Wie
also ist diese Freiheit Gottes zu seiner Schopfung zu verstehen? Als freie Schopfung kann die
Welt keine notwendige Entduferung Gottes sein und auch kein Wesensausfluf3 aus seiner
gottlichen Fiille. Gott ist frei. Aber er handelt nicht willkiirlich. Wenn er etwas schafft, was
nicht Gott ist, aber auch nicht nichts ist, so hat es seinen Grund auch nicht in sich selbst, son-
dern im Wohlgefallen Gottes. Darum ist die Schépfung ein Spiel Gottes, ein Spiel seiner
grundlosen und unergriindlichen Weisheit. Sie ist selbst der Spielraum fiir Gottes Pracht-
entfaltung.

10 E Fink, aaO., 237.

' Diese Alternative stellt A. van Ruler am SchluB seiner angefiihrten Schrift.
Moltmann - Die ersten Freigelassenen der Schopfung (Chr.
Kaiser) 10 30.01.2021



Was aber ist das Wohlgefallen Gottes, wenn in ihm der »Grund« fiir die grundlose Welt
liegen soll? Wohlgefallen ist ein gnddiges Belieben, das doch Gott angemessen ist und ihm
entspricht. Nicht aus seinem Wesen und nicht aus seiner Willkiir hat Gott die Welt geschaf-
fen. Es muBite nicht sein, aber es entspricht ihm doch zutiefst, sonst hitte er keine Freude
daran. Das 146t sich symbolisch in Kategorien des Spiels ausdriicken: »Wenn wir sagen, der
schopferische Gott spielt, so hiillt sich in dieses Bild die metaphysische Einsicht, da3 die
Schopfung der Welt und des Menschen zwar gottlich sinnvolles, aber in keiner Weise not-
wendiges Tun darstellt.«'> Mit eben dieser Wendung »sinnvoll, aber nicht notwendig« haben
Huizinga und viele andere auch das menschliche Spiel im Unterschied zu erfolgversprechen-
der und gewinnbringender Arbeit beschrieben.

Doch muB3 die Theologie hier einen kleinen Unterschied anbringen. Das alttestamentliche
Wort fiir das Schaffen Gottes heiit barah und wird exklusiv nur fiir das gottliche Hervorbrin-
gen, niemals aber flir menschliches Schaffen verwendet. Wenn wir sagen, der schopferische
Gott spielt, dann ist es ein anderes Spielen als das der Menschen. Der schopferische Gott
spielt mit seinen eigenen Mdglichkeiten und schafft aus dem Nichts das, was ihm wohlgefallt.
Der Mensch aber kann immer nur mit etwas spielen, das auch mit ihm spielt. Wenn er spielt,
setzt er sich selbst aufs Spiel, und es wird auch mit ihm gespielt. Mit dem Nichts kann er nicht
spielen. Er kann nur in der Liebe spielen. Dennoch gibt es Entsprechungen. Das Spiel ist wie
die Schopfung ein Ausdruck von Freiheit, aber nicht [25] von Willkiir, denn das Spiel ist mit
der Freude des Schopfers an seiner Schopfung und dem Gefallen des Spielers an seinem Spiel
verbunden. Das Spielen verbindet wie die Schopfung Ernst und Heiterkeit, Spannung und
Entspannung. Der Spieler geht selbst ganz in seinem Spiel auf und nimmt es ernst, aber er
transzendiert sich und sein Spiel doch gleichzeitig, denn es ist ein Spiel. Er verwirklicht seine
Freiheit, ohne sie einzubiilen. Er entduflert sich, ohne sich zu verduBlern. Der freien Schop-
fung aus dem Wohlgefallen Gottes als Weltsymbol entspricht die Gotteskindschaft als Men-
schensymbol. Das meinte Jesus, als er sich von den Kindern zu den Jiingern wandte: » Wahr-
lich, ich sage euch: Wer das Reich Gottes nicht empfingt wie ein Kind, der wird nicht hinein-
kommen« (Mark. 10,15). Ob das Wort Heraklits zu Jesu Zeiten bekannt war und Jesus zu
Ohren gekommen ist, wissen wir nicht. Die Kirchenviter, die den Spruch Heraklits iiberliefert
haben, fanden darin eine Gemeinsamkeit'>.

Wozu hat Gott die Welt geschaffen?

So fragt der Mann im Kinde, der nicht mehr spielen will, sondern Ziele braucht, um etwas
Respektables aus sich zu machen. Aber der Schopfergott ist kein Deus faber. Er muflte nicht
etwas schaffen, um sich selbst zu verwirklichen. Er hat die Schopfung gemacht, wie wir
sagten, um sich an ihr zu freuen, um mit Reichtum zu prangen und sich an allem zu verherr-
lichen, wie es in der Sprache der Uberlieferung heilt. Was aber heift das?

Die Welt ist ein theatrum gloriae Dei, sagte der ernste Calvin, der sich hochstens an Sonntag-
nachmittagen erlaubte, ein wenig Boccia zu spielen. Darum ist der Mensch geschaffen, um
»Gott zu verherrlichen, sagt sein »Genfer Katechismus«. »What is the chief end of man?«
fragt der »Westminster Catechism« von 1647, den die Puritaner so gut auswendig lernten, und
antwortet: »Man’s chief end is to glorify God and to enjoy Him forever.«!'* Er soll nicht »Gott
verwirklichen«, wie der Humanist Ludwig Feuerbach verlangte, der »Gott« fiir ein Ideal der
kommenden Menschheit hielt. Er soll dem wirklichen Gott die Ehre geben und sich an Gottes

12 H. Rahner, aa0., 15.

13 Zum Vergleich der beiden Spriiche D. L. Miller, The Kingdom of Play: Some Old Theological Light from
Recent Literature, in: Union Seminary Quarterly Review, Vol. XXV, 1970, 343-360.

4 Vgl. dazu auch H. Gollwitzer, Krummes Holz — aufrechter Gang, Miinchen 1970, 177 ff.

Moltmann - Die ersten Freigelassenen der Schopfung (Chr.
Kaiser) 11 30.01.2021



und seinem eigenen Dasein freuen, [26] denn das ist sinnvoll genug in sich selbst. Freude ist
der Sinn des menschlichen Lebens, Freude im Dank und Dank als Freude. Eigentlich hebt
diese Antwort die Absicht jener Fragen: Wozu ist der Mensch geschaffen? Wozu bin ich da?
auf. Denn die Antwort gibt kein ethisches Ziel und keine idealen Zwecke an, sondern rechtfer-
tigt das geschaffene Dasein selbst. Doch ist gerade die unpassende Uberraschung in dieser
Antwort wichtig. Die Antwort auf die Frage, wozu denn einer da sei, liegt nicht in nachweis-
lichen Zwecken, fiir die einer gebraucht wird, sondern liegt in der Annahme seines Daseins
selbst und in dem, was der holldndische Biologe und Philosoph Buytendijk den »demonstrati-
ven Seinswert« nennt!>. Wer das erkennt, der 18st sich von der angstvollen Existenzfrage:
Wozu bin ich da? Bin ich brauchbar? Kann ich mich niitzlich machen?

Unsere Gesellschaft erzieht sich schon die Kinder mit solchen bedrohenden Existenzfragen,
nach denen der Sinn des Lebens in Diensten, Nutzen und Zwecken liegen soll. »Mach Dich
niitzlich, sonst bist Du ein Nichtsnutz«, sagen die Nutznie3er. Wer den Sinn seines Lebens
nur in seiner Brauchbarkeit und Niitzlichkeit findet, kommt notwendig in Lebenskrisen, wenn
in Krankheit und Kummer ithm alles und er sich auch selbst nutzlos und unbrauchbar vor-
kommt. Schon die Katechismusfrage nach dem »Hauptziel« des menschlichen Lebens ver-
fithrt zur Verwechslung der Freude an Gott und dem Dasein mit Zielen und Zwecken. Wer die
Freude ergreift, die den Schopfer und sein eigenes Dasein umfalit, 1ost sich von der angstvol-
len Existenzfrage nach dem Wozu ab. Er wird dann immun gegen die herrschenden Ideolo-
gien, die dem Menschen Lebenssinn versprechen, um ihn fiir ihre Zwecke zu miflbrauchen. Er
wird auch immun gegen eine Gesellschaft, die Menschen nur nach threm Nutzwert und ihrer
Brauchbarkeit als Arbeitskréifte und Konsumenten einschitzt und belohnt.

Es ist nicht selbstverstiandlich, Gott zu verherrlichen und sich in ihm zu freuen, wenn einem
die Welt wie eine Wiiste vorkommt. Auch ist der Gedanke, da3 die Freude an Gott die Freude
am eigenen Dasein einschlieft, von der puritanischen Erziehung zur Selbstkontrolle iiber-
schattet worden. Das Mifltrauen gegen die eigene Natur und ihre Triebe und das Mifltrauen
gegen die bunte Natur drauflen [27] haben vielen diese Freude nicht eroffnet, sondern versau-
ert. Es hilft einen Schritt weiter, wenn wir mit den Biologen Buytendijk und Portmann durch
die Stufen des Lebendigen gehen und die Natur einmal nicht mit dem Blick des Technikers
betrachten. Beide haben gezeigt, dafl auch schon das tierische Verhalten spielerisch sein kann.
»Um es einfach zu sagen: die Vogel singen viel mehr, als nach Darwin erlaubt ist«, stellte
Buytendijk fest. Mit Portmann behauptet er angesichts des tiberschwenglichen Luxus an Art-
gestalten, der Farbenpracht und der hypertelischen Formen in der Welt des Lebendigen: Die
zweckfreie Fiille fithrt den Biologen zu dem Begriff der Selbstdarstellung. Die Natur zeigt
nicht nur das Bild der Selbst- und Arterhaltung zweckdienlicher Strukturen, sondern ein
Prangen mit Reichtum und das heift Freiheit'®.

Diese Selbstdarstellung oder dieser »demonstrative Seinswert« begleitet die Stufen des Le-
bendigen und kommt offenbar beim Menschen seiner Moglichkeit nach zu seiner vorlaufigen
Vollendung. Entspricht das nicht etwas jener Weltauffassung, die Paulus im 8. Kapitel des
Romerbriefes ausspricht, wonach sich das Sehnen der seufzenden Kreatur auf die Offenba-
rung der Freiheit der Kinder Gottes richtet, weil auch die Kreatur vom Dienst des vergéang-
lichen Wesens frei werden will? Dann wire auch der Mensch mit seiner Qual nicht allein in
einer Wiiste, stumm und kalt. In seiner Qual spiegelt sich die Qual der ganzen geknechteten
Kreatur wider, und in seiner Freiheit, von der er den Anfang im Geiste der Kindschaft Gottes
ergreifen kann, findet auch die Kreatur ihre Freiheit. Das kann nicht die Freiheit der Naturaus-
beutung und des Dompteurs sein, denn diese ist Feindschaft, nicht Gemeinschaft. Worin aber

15 Der Spieler, aa0O., 210.
16 Nach Buytendijk, aaO., 210 f.

Moltmann - Die ersten Freigelassenen der Schopfung (Chr.
Kaiser) 12 30.01.2021



liegt dann jene Freiheit? Ist nicht beim Menschen die spielende Freude am Dasein, die reine,
machtfreie Lust am schaffenden Spiel und das Gefallen an Ausdruck und Darstellung genau
jener demonstrative Seinswert, von dem Buytendijk bei den Tieren spricht? Dann wére jene
freie menschliche Selbstdarstellung das menschliche Echo auf das Wohlgefallen Gottes an
seiner Schopfung. Dann liegt die Verherrlichung Gottes in der demonstrativen Freude am
Dasein. Dann hat der Mensch in der unverkrampften Lust am endlichen Leben und im Ja zu
dieser sterblichen Schon-[28]heit den innigsten Anteil an der unendlichen Lust des Schopfers.

Eines Tages stand Pallieter im Roman von Felix Timmermans wie oft an einen Baum gelehnt,
die Hiande in den Hosentaschen, und betrachtete vergniigt das Spiel der Sonnenstrahlen in den
Bléttern. Jemand kam vorbei und fragte ihn, wie wir so oft gefragt werden: »Was machst Du
da?« und er antwortete: »Ich bin.«!” So sollen auch wir offenbar immer etwas vorhaben, wol-
len und machen, als ob unser Dasein dadurch gerechtfertigt und schon wiirde, wihrend es
doch viel mehr umgekehrt ist: unser Dasein ist gerechtfertigt und schon, bevor wir etwas ma-
chen oder versdumen. Wenn wir etwas arbeiten, so kommt es aus der Mulle, weshalb die R6-
mer auch die Arbeit negotium nannten, Nicht-MuB3e, und wenn sie gelingt, war die Freude
auch schon an ihrem Anfang zugegen. Erarbeitete Mufle und selbstgemachte Freuden schme-
cken nicht gut.

»Wenn der Mensch sich als frei erfa3t und seine Freiheit zu gebrauchen wiinscht, dann ist
seine Aktivitit Spiel«, sagte Sartre nach Schiller. Wie aber sieht das objektive Korrelat in der
Welt zu dieser Freiheit des Menschen aus? Fiir die Hoffnung auf unsere Selbstverwirklichung
und eine endgiiltige Heimat der Identitit (Bloch) muB die Welt ein offener Prozef3 sein'®. Der
Hoffnung des Menschen entspricht die Offenheit der Welt nach vorn. Fiir den homo faber, der
sich erst selbst schaffen muB3, weil er sich nicht hat, ist die Welt deshalb ein laboratorium pos-
sibilis salutis, ein Experimentierfeld moglichen Heils und moglichen Unheils. Experimentiert
er selbst darin, so versteht er sie als sein Labor. Wird mit ihm aber durch andere experimen-
tiert, so versteht er sie als Arbeitshaus. Die Auffassung der Welt als Geschichte oder als
»Land der unbegrenzten Mdglichkeiten« entspricht sehr gut der »Not-yet-compulsion in the
American soul«, dem faustischen Drang und der Heimatlosigkeit Ahasvers'®. In der Tat ste-
hen Menschen leidend, hoffend und schaffend in einer offenen Geschichte. Aber worin und
wovor besteht diese offene Geschichte ihrerseits? Im Weltraum der Natur oder im Nichts oder
vor Gott? Menschen stehen in der Geschichte, aber die Geschichte steht selbst noch einmal in
einem Ganz-Anderen. Das ist nicht das Andere der Natur, das Menschen sich [29] im Laufe
der Geschichte aneignen. Es ist das Ganz-Andere, vor dem sie sich im Laufe dieser Geschich-
te selbst darzustellen versuchen. In der Arbeit und der Reproduktion von Lebensmitteln, wie
in Gesellschaftsformen und Kulturdu8erungen geht es menschlich immer auch um Selbstdar-
stellung®’. Bei allen Dingen, die Menschen verwerten, kommt in den Vorgéingen immer auch

17 Vgl. dazu H. J. Schultz, Auch Gott ist nicht fertig, Stuttgart 1969, 133 f.

18 E. Bloch, Zur Ontologie des Noch-Nicht-Seins, Frankfurt 1961, 15 ff.

19 Es gibt hier eine interessante Parallele zwischen William James und Ernst Bloch. Zum 100. Geburtstag von
James hielt Bloch 1942 in Cambridge, Mass., einen Vortrag, in dem er das folgende Zitat von James brachte:
»Die Wirklichkeiten schwimmen in einem ausgedehnten Meer von Moglichkeiten, aus denen sie ausgesucht
werden« (Philosophische Aufsétze, Frankfurt 1969, 64). In der genannten Schrift: Zur Ontologie des Noch-
Nicht-Seins, 1961, 32, findet sich das gleiche Bild mit &hnlichen Wendungen in Blochs eigenem Munde: »Das
bereits Wirkliche ist von einem Meer von Mdglichkeiten umgeben, und immer wieder, immer noch steigt aus
diesem Meer ein neues Stiick Wirklichkeit auf ...« Der Einflufl der unruhigen amerikanischen Seele in jenem
Land der (angeblich) unbegrenzten Mdglichkeiten auf Blochs philosophische Bilderwelt ist so gering also nicht,
wie manche annehmen. Mit der neuen Wendung zu Spiel, Festlichkeit und Meditation aber mochte das junge
Amerika heute den Handlungszwang des US- Fortschrittsglaubens abschiitteln und die »Geschichte abkiihlen«.
Vgl. Harvey Cox, aa0O., 46 ff.

20 Mit der Unterscheidung von Produktion und Darstellung verweise ich auf anthropologische Phinomene, mit

denen sich H. Plessner beschiftigt hat. Vgl. Zur Anthropologie des Schauspielers, in: Zwischen Philosophie und
Moltmann - Die ersten Freigelassenen der Schopfung (Chr.
Kaiser) 13 30.01.2021



jener demonstrative Seinswert zuam Ausdruck. Wer etwas produziert, demonstriert sich dabei
auch, und sei es auch nur in kleinen individuellen Abweichungen von der Arbeitsvorschrift.
Er stellt sich vor und stellt sich dar und antwortet gleichsam auf einen Ruf mit seiner Gegen-
wart. Diese Selbstdarstellung ist dabei nicht identisch mit Selbstverwirklichung durch Arbeit,
denn das schopferische Spiel des Ausdrucks hingt nicht an den Erfolgen der Leistungen,
obwohl es natiirlich auch darin gelingen mochte.

Theologisch gesprochen zielt die Schopfung auf Geschichte, wie das Alte Testament klar
macht. Aber es zielt die Geschichte auch auf die neue Schopfung, wie die Prophetie und das
Neue Testament zeigen. Freiheit drangt nicht nur auf ihre Verwirklichung, sondern auch auf
Darstellung und Zelebration. Freiheit will nicht nur realisiert, sondern auch gefeiert werden.
Kann mit Sartre die freie Aktivitit oder die Aktivitédt der freien Menschen »Spiel« genannt
werden, dann muf3 die Welt als entsprechendes objektives Korrelat als der Spielraum dieser
Freiheit begriffen werden. Sie ist grund- und bodenlos und gerade darin eine Freistatt fiir die-
se Freiheit des schopferischen Spiels der Entsprechungen zum ganz-anderen Gott. Dann ste-
hen nicht die Verwirklichungen, Erfolge und Errungenschaften auf dem Spiel, sondern die
endlosen Schonheiten und Freiheiten der endlichen Entsprechungen zur unendlichen Freude
des Schopfers.

Der moralische und politische Ernst des Machens der Geschichte und der geschichtlichen
Kéampfe wird dann von einer gelassenen Freude am Dasein selbst aufgehoben. Er wird da-
durch keineswegs tiberfliissig. Er wird vielmehr dadurch autbewahrt und geschiitzt gegen
Déamonie und gegen Verzweiflung, gegen die Selbstvergottung und den Selbsthall der Men-
schen, gegen den Erflillungswahn wie gegen die Resignation angesichts des Unerfiillbaren.
Die [30] sozialen und politischen Aufgaben sind, wenn man sie ernst nimmt, tibergrof3. Un-
endliche Verantwortung aber ruiniert einen Menschen, weil er nur ein Mensch und nicht Gott
ist. Ich denke, es ist das Lachen, das zwischen der Unbegrenztheit der Aufgaben und der
Begrenztheit der Kréfte vermitteln kann. »Wenn wir nicht so viel Spa3 machen wiirden,
miiBten wir weinen und konnten nichts mehr tun«, sagen viele, die wirklich an die Arbeit
gehen, mit Recht.

Welt als Geschichte ist das notwendige Symbol des homo faber. Spiel als Weltsymbol nimmt
zwar archaische Vorstellungen auf, iiberholt aber, wenn man damit nicht nur in die Friihe des
Denkens, sondern in die Eschatologie des Seins steigt, die Welt als Geschichte. Spiel als
Weltsymbol geht {iber die Kategorien des Machens, des Habens und der Leistungen hinaus in
die Kategorien des Seins, des authentischen menschlichen Daseins und der demonstrativen
Freude an ihm. Es betont gegeniiber dem Herzustellenden das Schopferische und gegeniiber
dem Ethischen das Asthetische. Die erdenschwere Arbeit wird in Freude, Tanz, Gesang und
Spiel aufgehoben. Das tut auch der Arbeit sehr wohl.

Das schopferische Spielen des Menschen ist immer ein Spielen mit etwas, das auch mit dem
Spieler spielt. Er spielt mit den Wellen im Meer, und diese spielen auch mit ihm. Er spielt mit
Farben, Tonen und Worten und wird ihr Mitspieler. Er spricht und er erwidert, ist aktiv und
passiv, gebend und empfangend zugleich. Im Spiel ist er weder Herr noch Knecht. Das gilt
nicht nur fiir die Spiele im Leben, sondern kann auch auf das Spiel des Lebens iibertragen
werden. »Je tiefer die Daseinsanalyse fortschreitet«, schreibt Buytendijk, »desto klarer wird
es..., daB der Mensch auch noch die Moglichkeit hat, statt Spieler der Gespielte, der spielend
Geborgene zu sein. Dann vollzieht sich eine geheimnisvolle Wandlung. Der Mensch erféhrt,
daf} der umgreifende liebende Grund seines Daseins mit ihm ein wunderbares Spiel spielt. Es

Gesellschaft, Bern 1953, 180-192.
Moltmann - Die ersten Freigelassenen der Schopfung (Chr.
Kaiser) 14 30.01.2021



hei3t, wie der Dichter Charles Péguy uns offenbart hat: »Qui perd gagne< — der Verlierer ge-
winnt!«?!

Es ist in der Tat drgerlich und merkwiirdig, dall das Buch von der Qual des unschuldig leiden-
den Gerechten Hiobs Schicksal in den Rahmen einer himmlischen Wette zwi-[31]schen Gott
und Satan stellt und auch Goethes »Faust« mit einem Vorspiel im Himmel beginnt*2. Soll
damit die unerfiillbare Ruhelosigkeit des Faust und selbst noch das ausweglose Leiden Hiobs
durch ein Spiel auf gehoben werden? Doch Charles Péguy meint noch mehr. Er meint offen-
bar jenes Spiel der Gnade, in dem der Verlierer gewinnt und der Verlorene gerettet wird, die
Armen satt werden und die Reichen leer ausgehen; jenes Spiel der eschatologischen Uberra-
schung, in dem »die Letzten die Ersten und die Ersten die Letzten« sein werden. Dieses Spiel
der alles umkehrenden Gnade zu begreifen, wiirde wohl bedeuten, den letzten Rest des Stolzes
auf die eigenen Leistungen preiszugeben und von Selbstsucht und Selbstmitleid frei zu wer-
den, um voller Verwunderung in das Ja der Gnade einzustimmen. Damit sind wir schon
mitten in der ndchsten Frage:

Warum ist Gott Mensch geworden?

Warum ausgerechnet Jesus von Nazareth? — so fragt der Glaube, der nach Verstand hungert,
und der Verstand, der sich nicht zum Glauben entschlie8en kann, ohne die Griinde dafiir ein-
zusehen. Muflte Gott Mensch werden, um seine Gerechtigkeit und seine Barmherzigkeit, seine
Heiligkeit und seine Liebe miteinander zu versdhnen? Hat die Siinde der Menschen das Kom-
men des Erlosers not-wendig gemacht? Und wenn es so wére, warum kam er dann erst zu
jener Zeit und ausgerechnet in jenem Winkel der Welt? fragte der heidnische Philosoph Cel-
sus. Warum ist der Sohn Gottes nicht in vielen Leibern zugleich erschienen? Es ist doch sonst
nicht die Art der Idee, sich nur in einem einzigen Individuum zu realisieren, sagten seine
Nachfolger Lessing und David Friedrich Strauf3.

Die theologische Tradition hat durchweg die Menschwerdung Gottes um der Siinde der Men-
schen willen fiir notwendig erklart. Die Darstellung der Not, in die sich Menschen durch die
Siinde gebracht haben, gibt gleichsam die negative Folie her, um die Wende der Not zu be-
greifen. An der aufgedeckten Not der Menschen kann der Erloser als der Not-wendige ver-
stindlich gemacht werden. Die Tradition konnte damit zwar erkldren, warum Gott Mensch
werden mufite, nicht aber, warum er Mensch wer-[32]den wollte, und warum ausgerechnet in
Jesus von Nazareth die Wende der Not aller Menschen geschehen sei. In der Geschichte Jesu
steckt eine unableitbare historische Kontingenz, die durch theologische Systeme nicht rekon-
struierbar ist. Die historische Zufilligkeit weist jedoch zwischen der menschlichen Not und
der gottlichen Wende der Not auf die Freiheit Gottes hin. Das zweite Feld der biblischen
Wortgruppe Wohlgefallen liegt darum bei der Darstellung der Ereignisse der Geburt, der
Taufe und der Verklirung Jesu. Die sachlich Ahnliches umschreibende Wortgruppe Herrlich-
keit findet man dariiber hinaus in den Berichten der Auferweckung Jesu. Und das will sagen:
Es gibt fiir Gott keine zwingenden Griinde, in Jesus von Nazareth Mensch zu werden und die
Not der Menschen zu wenden. Aber es gefiel seiner unergriindlichen Liebe so. Und wieder
kann man fragen: Dann war es also Willkiir, und dann sind auch die Verkiindigungen des
Glaubens willkiirliche Behauptungen? Doch gibt es zwischen Notwendigkeit und Willkiir auch
hier ein Drittes. Wenn auch die Offenbarung Gottes in Jesus Christus nicht fiir Gott selbst
notwendig war, so war sie doch auch keine Willkiir, sondern entsprach ihm zutiefst. Und weil
sie thm zutiefst »entsprach« und auch noch der Widerspruch der Kreuzigung Jesu dem Wesen
der Liebe Gottes zu den Verlorenen entspricht, darum nennt der Glaube ihn den »Sohn«. Es

2! Buytendijk, aa0., 229.
2 Vgl. dazu G. M. Martin, aaO., 79 ff.

Moltmann - Die ersten Freigelassenen der Schopfung (Chr.
Kaiser) 15 30.01.2021



war nicht die menschliche Not, die Gott zum Kommen im Fleisch gendtigt hat, sondern seine
eigene, freie und ungeschuldete Liebe selbst. In dieser Liebe reagiert Gott nicht nur auf die
Not seiner Geschopfe, sondern schafft fiir sie auch etwas Neues. Die Geschichte Christi ist
nicht nur als die Notmaflnahme Gottes zu verstehen, die die Not behebt, um das alte Spiel der
Schopfung wiederherzustellen. Zwar wird in der Tat die Liebe durch die Erbarmlichkeit des
Geliebten zu einem von dessen Not bestimmten Erbarmen gebracht, aber sie geht als Liebe
doch dem Erbarmen und der Erbérmlichkeit schon voraus. Darum geht sie {iber die blof3e Hei-
lung des Kranken hinaus in die Gesundheit eines neuen Lebens. Fiir die Siinder ist der Erloser
notwendig, aber er kommt aus freien Stiicken und fiihrt darum tiber die Not und die Erlosung
von der Not hinaus in eine freie Zukunft, die er selbst bringt. Die neue Schopfung, die [33]
aus der Erlosung entspringt, ist nicht die wiederhergestellte oder blof3 reparierte alte Schop-
fung, sondern ist auch gegeniiber der ersten Schopfung neu. Sie ist ein neues Spiel. Siinde ist
nicht ein schmutziger Fleck auf der weilen Weste des Menschen, der abgewaschen wird.
Nicht die Siinde muf3 vom Menschen los, sagte Luther mit richtigem Blick, sondern der
Mensch muf} von der Siinde los. Das geschieht nicht durch eine Reparatur der Fehler oder die
Sanierung des kranken Menschen, sondern dadurch, da3 der Mensch dem Gesetz, der Siinde
und dem Tode abstirbt und zu einem neuen Leben erwacht. Darum ist nach Paulus die Gnade
dort iiberschwenglich geworden, wo die Siinde herrschte, und ist nicht nur eine géttliche Wie-
dergutmachungsleistung.

So 148t sich wohl Gott an der menschlichen Notsituation als der Notwendige erweisen, aber
von Gott in Christus kann man erst sprechen, wenn man von der Freiheit Gottes ausgeht, die
Liebe ist. Man soll nicht von Gott reden, wenn man nicht muB3, sagte Bultmann mit Recht.
Aber man kann doch nur von Gott reden, wenn Gott selbst zu reden beginnt, sagte Barth mit
wohl noch groBerem Recht. Die Not zu entdecken, in der die Rede von Gott notwendig wird,
ist eine Sache. Die Freiheit aber, dann von Gott zu reden, ist eine andere Sache. Sie wird
allein von Gott selbst er6ffnet. Darum ist die Theologie zugleich notwendig und nicht not-
wendig. Sie wird relevant fiir Menschen im Reich der Not und der Notwendigkeit. Sie ent-
springt aber aus dem Staunen tiber die Geschichte Christi und der Freude iiber ungeschuldete
Gnade Gottes, die aus ihr spricht. In diesem Staunen und dieser Freude kommt das Reich der
Freiheit schon in das Reich der Not und der Notwendigkeit hinein und sprengt seine Fesseln.
In der ersten Hinsicht ist christliche Theologie in der Tat die Theorie einer Praxis, die die Not
wendet: die Theorie der Predigt, der Gemeinschaft und der Dienste und Hilfen. In der zweiten
Hinsicht aber ist christliche Theologie zugleich liberschwengliche Freude an Gott und das
freie Spiel der Gedanken, Worte, Bilder und Gesidnge mit der Gnade Gottes. In der einen
Hinsicht ist sie die Theorie einer Praxis, in der anderen Hinsicht reine Theorie, d. h. eine An-
schauung, die den Schauenden in das Angeschaute verwandelt, also Do-[34]xologie. Die Frei-
heit, mit Gott und von Gott zu reden, wird durch die Freude Gottes er6ffnet. Sie 145t sich nicht
notigen. Denn wahre Erkenntnis kann nicht zwanghaft sein, weder durch autoritdren Druck
noch durch logischen Zustimmungszwang kommt sie zustande. Sie setzt Freiheit voraus.
Gotteserkenntnis ist auch eine Kunst, und, wenn das Wort erlaubt ist, ein hohes Spiel.

Wenn nun auch die Geschichte Gottes mit Christus und durch ihn mit den notleidenden Men-
schen aus dem Wohlgefallen Gottes stammt und Gottes Freiheit auch in der Erlosungsge-
schichte durch kein zweckrationales System rekonstruiert werden kann, 148t sich dann auch
diese Geschichte mit den asthetischen Kategorien des Spiels verstehen?

Jesus soll zwar geweint haben, aber vom lachenden Jesus ist trotz Harvey Cox’ Artikel im
»Playboy« keine Rede?*. Daraus hat die dogmatische Tradition ihrerseits wieder ganz humor-

23 God and the Hippies, 1968, 15.
Moltmann - Die ersten Freigelassenen der Schopfung (Chr.
Kaiser) 16 30.01.2021



los die Siindlosigkeit Jesu gefolgert: risu abstinuit, er lachte nicht! Wihrend doch der alttesta-
mentliche Psalm vom erlosten Dasein erwartet: »Dann wird unser Mund voll Lachens sein«! —

Nach Lukas singen und loben zwar die ahnungsvollen Engel Gott iiber der Geburt des Kindes
in der Krippe. Doch unter seinem Kreuz auf Golgatha spielen nur die ahnungslosen Soldaten
um seinen Rock ein Wiirfelspiel, nachdem sie ithn zuvor befehlsgemal als Dornenkonig und
Harlekin lacherlich gemacht haben. Das Leben Jesu steht nach den Evangelien im Zeichen
von Krippe und Kreuz, Heimatlosigkeit und Mord. Bei diesem Elend versagen die ésthe-
tischen Kategorien sehr plotzlich. Die Leiden und Todesqualen des verlassenen Christus
lassen sich doch nur schwer als ein ernstes Liebesspiel Gottes zugunsten des Menschen auf-
fassen, wie es die Mystiker zuweilen taten. Die Geschichte am Kreuz 148t sich auch schwer-
lich als listiger Teufelsbetrug Gottes beschreiben, wie es altkirchliche Theologen hin und
wieder versuchten. Solche Spielkategorien erscheinen hier deplaciert. Sprachlich finden sich
in den Evangelien vielmehr die Ausdriicke aus der Sklavenwelt der Arbeit und des Leidens.
Wie der Philipperhymnus sagt, gab er sein Spiel in Gottgleichheit auf und nahm Sklavenge-
stalt an und wurde gehorsam bis zum Tod am Kreuz. [35]

Der diese Knechtsgestalt annahm, hatte Miihe und Arbeit mit unseren Siinden, sagen die
Glaubenden. Durch seine Wunden und nicht durch seine gliickliche Lebensfiihrung sind wir
geheilt, sagen die Befreiten. Hugo Rahner verfillt doch auf ein gnostisch-doketisches Denken,
wenn er sagt: »Was sich vordergriindig als Geschick, als Leid oder christlich als Teilnahme an
der scheinbar sinnlosen Kreuzvernichtung darstellt, ist fiir den durch alle Hiillen blickenden
Mystiker das wundersam erdachte Spiel einer ewigen Liebe, so vielfiltig und sorgsam er-
dacht, wie es nur die Liebe kann.«?* Ist aber das Kreuz Jesu nur eine »Hiille« aus leidendem,
gequiltem Fleisch, durch das hindurch man einen heiteren Himmel mit einer strahlenden Lie-
bessonne Gottes erblicken kann? Ich denke, man sollte wortlich und ernsthaft das Kreuz aus
dem Spiel lassen. Der Todesschrei Jesu pafit trotz Bach nicht in Gesangskategorien. Wenn
sein Tod auch nicht als eine Tragddie im antiken Sinne zu verstehen ist, so starb Jesus doch
auch nicht als »Narr«. SchlieSlich war Golgatha nicht Oberammergau.

Ganz anders aber steht es mit Ostern. Hier beginnt in der Tat das Lachen der Erldsten, der
Tanz der Befreiten und das schopferische Spiel neuer, leiblicher Entsprechungen zur er6ff-
neten Freiheit, wenngleich noch unter solchen Verhiltnissen, in denen es anders nicht viel zu
lachen gibt. Harvey Cox hitte mit seiner Figur »Christus als Harlekin«?*® das Kreuz Jesu ern-
ster nehmen sollen, um von seiner Auferweckung her den Geist der Festlichkeit und die Freu-
de der Phantasie zu erwecken. Jesu Tod war kein Spall. Wer Gott im Schrei des Verlassenen
Jesus wahrnimmt, der verldft die naiven religiosen Spiele mit den Gottern. Aber durch seinen
Tod ist kraft seiner Auferweckung »der Tod zum Spott geworden«, wie Luther sagen konnte;
— obgleich er noch da ist, versteht sich. Die Erkenntnis der Auferstehung Christi ruft bei den
Glaubenden den Spott iiber »die Welt mit ihrem groBBen Zorn« (Paul Gerhardt) hervor. Oster-
lieder besingen seit alters her den Sieg des Lebens, indem sie exorzistisch den Tod auslachen,
die Holle verspotten und die Herren dieser Welt provozieren. Schon das Osterlied in 1. Kor.
15,55-57 zeigt das: [36]

»Der Tod ist verschlungen in Sieg.
Tod, wo ist Dein Stachel?!

Holle, wo ist Dein Sieg?! ...

Gott aber sei Dank, der uns den Sieg

2 H. Rahner, aa0., 52.
% Harvey Cox, aa0., 139 ff.

Moltmann - Die ersten Freigelassenen der Schopfung (Chr.
Kaiser) 17 30.01.2021



gibt durch unseren Herrn Jesus Christus.«

Selbst im Zeitalter der fiir trocken gehaltenen protestantischen Orthodoxie pflegten Osterpre-
digten mit einem Witz zu beginnen?®. Das Lachen nimmt dem Angriff seinen Ernst und ent-
wertet ihn. Denn es zeigt unangreifbare Freiheit und Uberlegenheit eben dort, wo die Michte
und Herren dieser Welt auf Angst und Schuldgefiihle spekuliert haben. Und wenn der Bun-
despartner dieser Méchte und Herren der Tod ist, so beginnt mit Ostern in der Tat der Auf-
stand der Befreiten gegen die Fesseln ihrer Sklaverei. Der Aufstand kommt nicht aus morali-
schen Forderungen, sondern aus dem Dank der Freude an der Freiheit selbst. Er hat einen
transmoralischen Grund im Auferstehungsglauben.

Ostern beginnt mit einem Fest, denn Ostern ist ein Fest, an dem der auferweckte Christus zum
Dank fiir die Erldsung ein Dankopfer spendet und mit den Seinen zu Tische sitzt. Osterepi-
phanien und Abendmahlsfeste gehdrten urspriinglich im Christentum zusammen. Im Mahl
nimmt der Auferstandene als Anfiihrer des Lebens gegen den Tod die Seinen in sein neues
Leben hinein und teilt sich selbst ihnen mit. Darum ist die Eucharistie voller Erinnerung an
das Kreuz und voller Hoffnung auf die neue Schopfung und ist in der Einheit von Erinnerung
und Hoffnung eine Demonstration gegenwirtiger Freude an der Gnade. Ostern meint Aufer-
stehung, Freiheit und Freude. Aber Ostern ist die Auferstehung des gekreuzigten Christus.
Ostern tiberwindet nicht die Leidensgeschichte Christi, so dafl man ihrer nicht mehr gedenken
muf. Ostern qualifiziert vielmehr das Kreuz Christi zum Heilsereignis. Der uns voran in die
herrliche und freie Zukunft Gottes Auferweckte ist der fiir uns am Kreuz Gestorbene. Nicht in
unendlichen Forderungen und nicht in Traumen der Phantasie, sondern im Angesicht des
Gekreuzigten sieht uns die Herrlichkeit des kommenden Gottes an. Aus seiner Erniedrigung
kommt unsere Erh6hung. Durch seine Hollenfahrt wird den Gebundenen der Himmel der
Freiheit er6ffnet. [37] Darum bleibt fiir die Befreiten das Kreuz Christi das Zeichen der
Hoffnung auf dieser Erde.

Das spiegelt sich auch in ihrem eigenen Leben wider. Mitten im Seufzen der geknechteten
Kreatur (Rom. 8) ist das Osterliche Leben ein freier Lobgesang fiir den Vater. Mitten im
Geschrei der gequilten Geschopfe zeigen die Kinder Gottes eine ungeahnte Freiheit, indem
sie allem zum Trotz » Abba, lieber Vater, rufen. Sie haben dazu wirklich keinen Grund, es sei
denn in ihrer Christusgemeinschaft. In ihr aber ist die »Kraft der Auferstehung« stets mit der
»Gemeinschaft der Leiden Christi« und umgekehrt verbunden. Der Vorschul3 auf die neue
Schopfung im Geist der Glaubensfreiheit fiihrt darum tiefer als je zuvor in die Solidaritdt mit
den Schmerzen der Welt hinein. Die »Kraft der Auferstehung«, wie Paulus die Freiheit nennt,
fithrt darum in die Nachfolge des Gekreuzigten hinein und in die Gemeinschaft mit den Ver-
lassenen, denen der Gekreuzigte zum Bruder wurde. Das klingt zwar wie ein Widerspruch, ist
aber in Wahrheit die unausweichliche Entsprechung. Nur wer zum Gliick fahig ist, dem wird
eigenes und fremdes Leiden zum Schmerz. Wer lachen kann, kann auch weinen. Wer Hoff-
nung hat, wird fahig, die Welt auszuhalten und zu trauern. Wo die Freiheit nahe herbeigekom-
men ist, da beginnen die Ketten zu schmerzen. Wo das Reich Gottes nahe ist, spiirt man den
Abgrund der Gottverlassenheit. Wo man lieben kann, weil man Liebe erfdhrt, kann man auch
leiden, das Leiden annehmen und mit den Toten leben. Leben als Freude an der Befreiung, als
Solidaritdt mit den Gebundenen, als Spie/ im versohnten Dasein und als Schmerz am unerlo-
sten Dasein demonstrieren das Ostergeschehen in der Welt.

Koénnen aber Glaubende spielen? Haben sie nicht Wichtigeres zu tun? Nun, das Spiel hat
immer Unschuld zur Voraussetzung. Nur Schuldlose, ndmlich Kinder, oder von Schuld

26 Fy. Flogel, Geschichte des Groteskekomischen. Ein Beitrag zur Geschichte der Menschheit, Liegnitz/Leipzig

1788, bringt viele Beispiele fiir den risus paschalis, das Ostergelachter.
Moltmann - Die ersten Freigelassenen der Schopfung (Chr.
Kaiser) 18 30.01.2021



Befreite, nimlich Geliebte, konnen spielen. Der Schuldige ist dagegen mit sich selbst zer-
fallen. Er hat seine Spontaneitit verloren und kann darum nicht gut spielen. Weil er mit sich
selbst uneins ist und zwischen Selbstbehauptung und Selbsthall schwankt, ist er kein guter
Verlierer und auch kein guter Gewinner. Der Schuldige erpref3t sich selbst mit einem Bild, das
er nicht ist. Er kann [38] darum auch erprefit werden. Glaube aber ist eine neue Spontaneitit
und ein leichter Sinn. Glaubend nimmt man sich selbst an und gewinnt ein neues Selbstver-
trauen, weil einem mehr vertraut worden ist, als man verdiente und jemals dachte. Der Sinn
von Ostern ist die Befreiung von der Zwangsgewalt der Schuld und vom Wiederholungs-
zwang des Bosen. Ostern erdffnet die grenzeniiberschreitende Freiheit zum Spiel der neuen
Schopfung. Das ist moglich und sinnvoll, weil es eine Holle und eine Hoffnungslosigkeit gibt,
die durch Christi Tod ein fiir allemal iiberwunden und fiir die Befreiten zur Vergangenheit ge-
macht ist. Darum gehdort das Kreuz Christi nicht in das Spiel selbst, aber es macht das neue
Spiel der Freiheit moglich. Er litt, damit wir wieder lachen konnen. Er starb, damit wir befreit
leben sollen. Er fuhr in die Holle der Verlassenheit, um uns den Himmel der Freiheit zu
offnen. Er wurde zum Sklaven der Versklavten, zum Knecht der Geknechteten, damit diese zu
freien Herren aller Dinge wiirden.

Auferstehung und osterliche Freiheit haben das Kreuz Christi im Riicken, aber das leibliche
Ende von Gesetz, Herrschaft und Tod in der Welt noch vor sich, dsterliche Freiheit kann
darum nicht zur Weltflucht oder Weltvergessenheit werden, sondern flihrt zur kritischen
Annahme der Weltsituation mit ihren Unannehmbarkeiten und zur geduldigen Weltverdn-
derung, damit sie zur Freistatt der Menschen werde. Darum sind bei den Befreiten Oster-
lachen und Kreuzesleid zugleich miteinander lebendig. Sie lachen nicht nur mit den Lachen-
den und weinen mit den Weinenden, wie Paulus Rom. 12,15 vorschlégt, sondern sie lachen
auch mit den Weinenden und weinen mit den Lachenden, wie es die Seligpreisungen Jesu
empfehlen. Thr Spiel ist stets kritisch gegen die Bedrénger gerichtet. Es provoziert darum
immer wieder die Bedringnis durch die, die das Lachen verbieten, weil sie die Freiheit fiirch-
ten.

Der Ausgang der Geschichte Christi ist also wieder von der Freude am Wohlgefallen Gottes
und vom Spiel der befreiten Menschen erfiillt. Nur die Geschichte selbst ist todernst. Hugo
Rahner sprach nach dem Vorbild der griechischen Tugendlehre gern vom ernstheiteren Spiel,
aber er blieb mit dieser Orientierung an der Mitte doch draullen vor der [39] Tiir der Ge-
schichte Christi stehen. Die Dialektik von Kreuzigung und Auferweckung Christi erschliefit
sich weder der platonischen Gestimmtheit in der Mitte zwischen Ernst und Heiterkeit, noch
der Weisheit Kohelets, nach der man nur Gott ernst, alles andere aber gelassen und heiter
nehmen soll. Im Kreuz Christi nimmt Gott den Menschen todernst, um ihm die heitere Frei-
heit von Ostern zu erschlieBen. Gott nimmt selbst den Schmerz des Negativen, die Gottverlas-
senheit des Gerichtes auf sich, um die Feinde mit sich zu verséhnen und den Gottlosen seine
Gemeinschaft zu schenken. Ohne diese harte theologische Dialektik von Tod und Leben,
Hoélle und Himmel, Vernichtung und Versohnung bleiben anthropologische und religiose
Spieltheorien immer am Rande des Manierismus und des Snobismus stehen. Weil sie den Tod
nicht ernst nehmen, kommt auch das Leben nicht recht ins Spiel der Freiheit.

»Es ist doch alles umsonst«, sagt der Nihilist und verzweifelt. »Es ist wirklich alles umsonst«,
sagt der Glaubende und freut sich der Gnade, die es umsonst gibt, und hofft auf eine neue
Welt, in der alles umsonst zu geben und zu haben ist. »Wohlan alle, die ihr durstig seid,
kommt her zum Wasser. Und die ihr kein Geld habt, kommt her und kauft ohne Geld und
umsonst beides, Wein und Milch«, verheiflen die Propheten des Alten und des Neuen
Testaments (Jes. 55,1; Off. Joh. 22,17).

Moltmann - Die ersten Freigelassenen der Schopfung (Chr.
Kaiser) 19 30.01.2021



Worin liegt der Endzweck der Geschichte?

So fragt homo faber, in dessen Arbeitswelt alles seinen Zweck haben mufl und das Zwecklose
das Sinnlose sein muB und deshalb von Ubel ist. Darum soll auch sein Gott-Idol Deus faber
seine Zwecke fiir seine Geschichte offenbaren.

Ist aber die Frage nach einem Endzweck der Geschichte wirklich die eschatologische Frage?
Eschatologisch denken heif3t, eine Sache zu Ende denken. Steht aber am Ende der Sachen,
Menschen und Verhéltnisse in der Geschichte ein solcher Zweck?

Sollte am Ende aller Dinge ein erreichbarer Zweck stehen, so wére es wohl besser, dieser
Zweck wiirde nie erfiillt, denn der erfiillte Zweck wiirde das Leben zwecklos machen. Die
endlose Suche nach der Wahrheit wére dann viel besser als der Besitz der ewigen Wahrheit.
Eschatologie als [40] das Bedenken des Endes wire dann die listige Methode, das Ende
aufzuhalten und immer wieder hinauszuschieben, damit es immerwéhrend als das Ende ins
Vorldufige scheinen kann. Wiirde das geschichtliche Leben nicht stagnieren, wenn es einmal
seinen Zweck erfiillt hitte? Fiir ein durch Zwecke und Ziele sinnvoll gemachtes Leben ist die
Vision vom Himmel schauerlich, denn sie bietet nur endlose und zwecklose Langeweile.

Christliche Eschatologie aber hat das Ende der Geschichte niemals als Pensionierung oder
Zahltag oder erfiillten Zweck bedacht, sondern ganz zweckloserweise als Lobgesang unend-
licher Freude, als abwechslungsreichen Reigentanz der Erlosten in der trinitarischen Fiille
Gottes und als vollendete Harmonie von Seele und Leib. Sie hat nicht einen unirdischen Him-
mel fiir entleibte Seelen erhofft, sondern einen geistdurchdrungenen, von den Repressionen
des Gesetzes und des Todes erlosten neuen Leib. Sie hat die Daseinsfreude der neuen, erlosten
und freien Schopfung nie mit den Farben des hier von Miihsal, Arbeit und Schuld beschadig-
ten Lebens ausgemalt, sondern mit dem, was jedem — wie Ernst Bloch so schon sagt — »in die
Kindheit scheint«; ndmlich unbeschwertes Lachen, hingegebene Schau der Verwunderung
iiber den Reichtum und die Giite Gottes und neue Unschuld. Sie hat das Ende der Geschichte
mit dsthetischen Kategorien ausgemalt.

Das bedeutet nicht, da3 der Mensch am Ende seiner mithsamen Entwicklung wieder zum
Kinde werden soll. Infantilismus ist keine Losung seiner Probleme. Wohl aber heif3t es, daf er
wie ein Kind werde. Das ist die Zukunft des homo faber. Zwar ist das Ende der Geschichte ein
Novum, das in der Tat totaliter aliter sein muf}, wenn es aus der Erlosung des hier immer erl6-
sungsbediirftigeren Lebens hervorgehen soll. Um es zu beschreiben, reicht aber die Negation
dessen, was hier als negativ erfahren wird, nicht aus. Man nahm darum die Analogien fiir das
doch unbeschreiblich Ganz-Andere aus jenem Leben des Kindes, das der Welt des homo faber
vorangeht. Die Bilder des kommenden Neuen stammen nicht aus der Welt des Kampfes und
Sieges, der Arbeit und des Erfolgs, des Gesetzes und seiner Durchsetzung, sondern aus der
Welt des kindlichen Urvertrauens. Auch fiir Kierkegaard kehren auf der Ebene der »religio-
[41]sen Existenz« Verhéltnisse und Verhaltensweisen der »dsthetischen Existenz«, nicht der
»moralischen Existenz«, wieder. Sie kehren hier auf eine transmoralische Weise wieder.

Auch das Verhiltnis dieses Lebens zum Tode und zum ewigen Leben wird so verstanden.
Dieses Leben ist nicht ein Vorkampf, sondern ein Vorspiel, nicht eine Vorarbeit, sondern ein
Vorschein des zukiinftigen Lebens der Freude. Was aus der verginglichen Zeit als Vorschein
der Zukunft in Ewigkeit bleibt, liegt in den Augenblicken der Gnade und des Glaubens, des
Gliicks und der Liebe, des Aufbruchs und der Hoffnung, nicht aber im Ruhm der Leistungen
und Anstrengungen. Die aus der kommenden neuen Schopfung in die menschliche Geschichte
zuvorkommende Gnade Gottes vergeistigt nicht und moralisiert auch nicht, sondern zeigt sich

leiblich in der unbewuBten Grazie, der Anmut und Lieblichkeit einer Lebensgestalt, wie es

Moltmann - Die ersten Freigelassenen der Schopfung (Chr.
Kaiser) 20 30.01.2021



Dostojewski selbst an der Hure Sonja schildern konnte.

Seit dem 6. Jahrhundert etwa gibt es in der christlichen Kunst die Figur des Auferstehungstan-
zes. Der erhohte Christus reifit die Erlosten durch seinen wehenden Mantel im spiralenformi-
gen Reigentanz zum Vater empor. Das ist das genaue Gegenbild zu den Figuren des spiteren
mittelalterlichen Totentanzes, in denen der Sensenmann mit Kaiser, Papst, Edelmann, Bauer
und Knecht zur Grube fahrt. Der Auferstandene, der diese Eschatologie der Freiheit eroffnet,
ist selbst, wie Hippolyt sagte, »der Vortanzer im mystischen Reigen« und die Kirche ist seine
»mittanzende Braut«.

So ist denn auch der sogenannte Endzweck der Geschichte nach christlichem Bedenken des
Endes gar kein Zweck, sondern die Befreiung eines nach Zwecken und Leistungen vom
Gesetz unterworfenen Lebens zur alles beschwingenden Freude Gottes. Die Leidensgeschic-
hte der Welt — und das ist, mit Walter Benjamin zu sprechen, eine der wirklich zutreffenden
universalgeschichtlichen Kategorien?” — hat keinen Zweck und findet auch keine Theodizee
(Rechtfertigung Gottes). Ihr Ende ist ihre Beendigung durch die Auferweckung der ver-
kriippelten und geschundenen Leiber zu ihrer Verherrlichung in der Freude Gottes. Die qué-
lende Frage »Warum?« in Leiden und Sterben zeigt ihre Wiirde [42 darin, daB sie keine erkla-
rende Antwort zuldB3t. Sie wird nur beantwortet durch eine neue Schopfung, in der weder Leid
noch Schmerz, noch Geschrei mehr sein werden, weil das Erste vergangen ist (Off. 21,4). Die
Leidensgeschichte Christi mitten in der Leidensgeschichte der Welt und ihr Ausgang in der
Auferweckung des in der Welt Gekreuzigten ist die fleischgewordene VerheiBung dafiir und
der Anfang jener anderen Geschichte der Freude mitten in diesem antwortlosen Leiden.

Was von dieser Zukunft als Vorschein, Vorgeschmack und Vorspiel eines Ganz-Anderen in
dieses sterbliche Leben hineinragt, das erst macht ja die Weltgeschichte als eine Leidensge-
schichte erfahrbar und im Schmerz bewuf3t. Darum sind hier Schmerz und Gliick, Leiden und
Liebe, Hoffnung und Trauer so miteinander verbunden, daf das eine nicht ohne das andere
sein kann. Aus den Konflikten zwischen Liebe und Leiden, Hoffnung und Trauer, Glauben
und Protest schreien Menschen. Sie schreien nicht nach Erfolgen, sondern nach Erlésung zur
Freiheit. Am »Ende der Geschichte« wartet dann also wieder, was den Anfang bestimmt und
den Weg begleitet hat: das Wohlgefallen im Spiel, das den freien Gott und die befreiten Men-
schen miteinander verbindet. Der Mensch wird dort mit »Himmel und Erde und Sonne spielen
und allen Kreaturen«, sagte Luther. »Alle Kreaturen werden Lust, Lieb und Freude haben und
mit Dir lachen, und Du hingegen mit ihnen, auch dem Leibe nach.«?*®

Das christliche Bedenken des Endes hat aber nicht nur von der Zukunft gesprochen, sondern
auch von der Ewigkeit. Ewigkeit ist ein schwer verstandliches Wort geworden fiir alle, die in
immer beschleunigteren Zeitldufen leben. »Ewigkeit« klingt wie Zeitlosigkeit und Leblosig-
keit. »Ewigkeit« scheint aus der griechischen Weltanschauung zu stammen, wo die Gétter in
der Ewigkeit, die Menschen aber in der vergénglichen Zeit leben. In der Welt, die nicht fertig
ist, in der Lachen und Weinen noch sind, kann Ewigkeit in der Tat als eine Zukunft verstan-
den werden, die, ohne aufzuhdren Zukunft zu sein, dennoch gegenwirtig ist. Dann ist Ewig-
keit umgekehrt auch ein Heute, das stets mehr als nur ein Heute ist*°. In diesem Sinn wird
Ewigkeit in der Freude erfahren. Denn die hochste Zeiterfah-[43]rung der Freude ist ihre
eigene Intensitdt. Banal ausgedriickt, sagt man, dem Gliicklichen schldgt weder Zeit noch

27 W. Benjamin, Ursprung des deutschen Trauerspiels, Frankfurt 1963, 183.
B W4 36, 600; 45, 356.
2 Dazu Fr. Rosenzweig, Der Stern der Erlosung, Heidelberg 19543, 176 f. Ewigkeit erscheint in der Zeit auch

nach Thomas von Aquin als lockende und erfragte Zukunft.
Moltmann - Die ersten Freigelassenen der Schopfung (Chr.
Kaiser) 21 30.01.2021



Stunde. Der hymnische Jubel spricht von einer »Freude ohne Zeit«. Ewigkeit ist in dieser Er-
fahrung un-endlich, denn in der Freude kann man »kein Ende finden«. Zeit ist dann ihrerseits
eine Erfahrung des Schmerzes. Sie ist eine Ewigkeitserfahrung der Qual. Die Qual sagt: »Hat
es denn nie ein Ende?« Darum wird die Qual end-los. Es besteht ein groler Unterschied zwi-
schen dem, was »un-endlich« und dem, was »end-los« genannt wird. Die Freude, die »himm-
lisch« heif3t und auf die schwer vorstellbaren »Himmelsfreuden« verweist, schmeckt Ewig-
keit. Die Hollenqualen sind dagegen nicht »ewig« zu nennen, sondern nur endlos. Der
Erfahrung nach sind Ewigkeit und Zeit also nicht zwei Kategorien, die die Welten trennen,
sondern sind mit Freude und Schmerz verbunden. Dann ist es auch sinnvoll, auf die Ewigkeit
zu hoffen, wenn es heif3t: »Du tust mir kund den Weg zum Leben; vor Dir ist Freude die Fiille
und liebliches Wesen zu Deiner Rechten ewiglich« (Psalm 16,11). Wer im Schmerz die End-
losigkeit der Zeit erfahrt, kann die Ewigkeit lieben, von der er in der unendlichen Freude
einen Vorgeschmack bekam.

Ist Gott schon?

Uber die »Herrlichkeit Gottes« und die »Verherrlichung des Menschen« sprechen die moder-
nen theologischen Lexika nicht sehr viel. Das katholische Lexikon fiir Theologie und Kirche
verweist auf den Artikel »Ehre Gottes«, wo mit juristischen Distinktionen nachgewiesen wird,
dal Gott nicht selbstsiichtig um seine Ehre eifert. Die protestantische Religion in Geschichte
und Gegenwart handelt in ihrem Artikel iiber »Ehre« nur von des Menschen Ehre. Dabei sind
kabod und doxa Hauptworte des Alten und Neuen Testaments.

Als einziger Theologe aus der kontinentalen protestantischen Tradition hat Kar! Barth es ge-
wagt, Gott »schon« zu nennen®. »Gott liebt uns als der, der als Gott liebenswiirdig ist. Das
sagen wir, wenn wir sagen, dal3 Gott schon ist.« Barth spricht von der Schonheit Gottes zur
Erkldrung der Herrlichkeit Gottes. »Wir konnen aber nicht verkennen, da3 Gott in der Weise
herrlich ist, daf} er Freude ausstrahlt und daf3 er also Alles, was er ist, nicht ohne Schon-
[44]heit, sondern in Schonheit ist.« Was tragt das zum Verstidndnis der Herrlichkeit Gottes
bei?

Der Herrschaft Gottes entspricht nach unserem herkdmmlichen Verstindnis eindeutig der
Gehorsam des Menschen. Dal} Jesus der Herr sei, wird insoweit und sofern erwiesen, als
Menschen bereit sind, ihm zu gehorchen. Doch wird mit diesem Verstindnis von Herrschaft
und Gehorsam die Gottesherrschaft ethisiert und nur noch im Ernst der moralischen Existenz,
sei es durch Gehorsam oder durch Protest, vertreten. Entspricht aber diese Betonung des neu-
en Gehorsams wirklich jener Freiheit, zu der nach Paulus Christus diejenigen befreit hat, die
vom Gesetz versklavt werden?

Der ergidnzende Begriff zur Herrschaft Gottes liegt nach biblischem Sprachgebrauch in der
Herrlichkeit Gottes. Es ist Gottes Prachtentfaltung, seine Schonheit und seine Liebenswiirdig-
keit. Thr entspricht auf der Seite des Menschen die Bewunderung, die Verehrung und der Lob-
gesang; also jene Freiheit, die sich in Dankbarkeit, Vergniigen und Wohlgefallen am Schénen
duBert. Ihr entspricht die Gottesliebe, und diese duflert sich nicht nur moralisch in der Néch-
stenliebe, sondern auch &sthetisch im festlichen Spiel vor Gott.

Die einseitige Betonung der Gottesherrschaft in der Westkirche und namentlich im Protestan-
tismus hat die christliche Existenz unter juristische und moralische Kategorien gebracht.
Christus wird in der Theologie als Prophet, Priester und Konig beschrieben, aber von der
»Verklarung Christi, die in der Ostkirche im Zentrum steht, und der Doxologie ist nicht viel

30 K. Barth, Kirchliche Dogmatik 11, 1, 734, 739.
Moltmann - Die ersten Freigelassenen der Schopfung (Chr.
Kaiser) 22 30.01.2021



ibriggeblieben. Die dsthetischen Kategorien der neuen Freiheit sind zugunsten der morali-
schen Kategorien des neuen Gesetzes und des neuen Gehorsams verschwunden. Wenn der
Glaube vom Gesetz, von der Schuld und den gottlosen Bindungen befreit, so sagen viele allzu
eilfertig, dal3 eine solche Freiheit von nicht geniige, man miisse nun auch die Freiheit wozu
feststellen. Sie suchen dann nach neuen Gesetzen und Zielen des Handelns. Paulus aber hatte
im Galaterbrief (5,1) gesagt, Christus habe uns »zur Freiheit befreit« und nicht zu neuen
Gesetzen. Diese Befreiung zur Freiheit ist doch nicht nur die Befreiung von einem Gesetz zu
einem neuen, sondern [45] auch die Befreiung vom Handlungszwang, vom Handeln-miissen
selbst. Man wird nicht nur vom alten, fremden Gesetz frei, sondern sozusagen auch frei vom
Gesetz der eigenen Freiheit. Diese Freiheit vom Handlungszwang kommt am besten in der
festlichen Freude an der Freiheit zum Ausdruck.

In den alttestamentlichen Uberlieferungen wird von der Herrlichkeit Gottes in besonderen
Theophanien zweideutig gesprochen®!. Es wird sowohl der Schrecken Jahwes wie die Her-
rlichkeit Jahwes erfahren. Darum hat die kabod Jahwes stark mythisch besetzte Ziige. Psalm
97 schildert die Herrlichkeit Gottes mit Gewitter, Blitzen und fressendem Feuer. Bei dem
Propheten Ezechiel erscheint sie in Form von Sturm, Wolke, Blitz und Wassergetdse. Die
reflektierte Priesterschrift stellt sie sich offenbar als strahlende Feuersubstanz vor. In jedem
Falle ist sie fiir den Menschen unertraglich. »Wer Gott schaut, muf} sterben« (2. Mose 33,20).
Darum soll sich Mose in einer Felsenspalte verstecken, als er gewiirdigt wird, der voriiberzie-
henden Schonheit Jahwes nachzuschauen und dabei am Leben zu bleiben (2. Mose 33). Nach
seinen Gottesbegegnungen auf dem Berg hat er einen unertriglichen Glanz auf seinem Ge-
sicht, vor dem die Israeliten erschrecken, so daf} er sein Gesicht verhiillen mufl. Wenn die
»Herrlichkeit Gottes« im Alten Testament »schon« genannt werden kann, dann wohl nur im
Sinne der Duineser Elegien des religiosen Rilke:

»Denn das Schone ist nichts als des Schrecklichen Anfang, den wir noch grade ertra-
gen, und wir bewundern es so, weil es gelassen verschmiht, uns zu zerstoren. «

Die israelitischen Traditionen haben solche Ereignisse nicht besonders kultiviert. Sie sind ja
auch unwiederholbar. Die Uberlieferungen dieser Gottesbegegnungen stellten durchweg das
»Wort Gottes« heraus, nicht aber die sichtbaren Begleitumsténde, in denen es »geschah«.
Wenn aber die Propheten die kommende Herrschaft Gottes in Worten des Gerichtes und der
VerheiBung vorankiindigen, dann laufen fiir sie doch alle diese Worte Gottes, die Geschichte
zerbrechen und Zukunft ansagen, zuletzt wieder auf die sinnenfillige Theophanie Gottes hin-
aus, d. h. auf die Herrlichkeit des Herrn, der alle Lande voll sein werden. Die geschichtlichen
Worte der Willenserkldrung Gottes in Ge-[46]bot und Zuspruch zielen auf die endgiiltige und
universale Verherrlichung Gottes, in der er selbst mit seinem Wesen einer neuen Schopfung
einwohnt. Das Horen auf die Worte Gottes richtet sich dann auf das endgiiltige Schauen seiner
Herrlichkeit, die kommt. Die Hoffnung auf Gottesschau ist nicht nur griechischen, sondern in
dieser eschatologischen Ausrichtung auch israelitischen Ursprungs. Dann wird keiner den an-
deren lehren miissen. Denn sie werden ihn alle sehen, wie er ist, von Angesicht zu Angesicht,
heif3t es Jer. 31,34.

Auch im Neuen Testament meint doxa gottliche Ehre, gottliche Pracht, géttliche Macht und
sichtbaren gottlichen Glanz. Mit doxa wird sowohl die Gottheit des Vaters wie die Gottheit
Christi beschrieben. Durch die doxa des Vaters ist Jesus auferweckt vom Tod in Schande
(ROom. 6,4). In die doxa des Vaters hinein ist er auferweckt und erhoht (1. Tim. 3,16). Gott hat
ihn von den Toten auferweckt und ihm die Herrlichkeit gegeben (1. Petr. 1,21). War fiir das
Alte Testament die Herrlichkeit Gottes Inbegriff der erwarteten Zukunft Gottes (z. B. Jes.

31'Vgl. den Artikel doxa im ThWNT II, 240 ff.
Moltmann - Die ersten Freigelassenen der Schopfung (Chr.
Kaiser) 23 30.01.2021



40,5), so meint die Auferweckung des Gekreuzigten von den Toten seine Auferweckung in
diese Zukunft Gottes hinein. Darum kénnen dann die Aussagen iiber diese Herrlichkeit auch
auf Christus selbst libertragen werden. Ist er in die Herrlichkeit des kommenden Gottes auf-
erweckt, so kommt umgekehrt diese Herrlichkeit in ihm und seinem Geschick schon ins Elend
dieser Zeit hinein. Ist er in die Zukunft Gottes auferweckt, so kommt diese Zukunft umgekehrt
in ihm schon in die Gegenwart hinein. Darum steht der »Herr der Herrlichkeit« (1. Kor. 2,8)
fiir den »Gott der Herrlichkeit« (Act. 7,2) ein. Der Glanz der gottlichen Herrlichkeit spiegelt
sich auf dem Angesicht Christi und erleuchtet durch ihn die Herzen der Menschen, so wie am
ersten Schopfungstage der Schopfer das Licht aus der Finsternis hervorleuchten liel3 (2. Kor.
4,6).

Nach den synoptischen Evangelien wird der géttliche Glanz bei der Geburt Jesu und bei sei-
ner Verkldrung sichtbar, wiahrend sie dieses Wort sonst nur selten fiir die Darstellung des
irdischen Jesus verwenden, sondern es fiir die Erscheinungen des Auferstandenen reservieren.
Erst Johannes hat dann den erh6hten Christus ganz mit dem ir-[47]dischen Jesus identifiziert,
so daB3 er auch von der doxa des irdischen Jesus reden kann. Zwar ist auch fiir ihn die Erkennt-
nis der Herrlichkeit Jesu eine Sache des Glaubens, nicht der unmittelbaren Anschauung, aber
eben dieser Glaube sieht paradoxerweise die Herrlichkeit Christi in seinem Leiden und Ster-
ben: Die Kreuzigung Jesu in Schande ist seine Verherrlichung. Seine Erniedrigung ist seine
Erhohung. Das will sagen: Gott verherrlichte sich in dem, der allen zum Knecht wurde, er
zeigte seinen unertriglichen Glanz in dem, der den Tod der Verlassenheit fiir die Verlassenen
starb, er zeigt seine Ehre, indem er die Schande Jesu am Kreuz zu seiner eigenen Schande
machte. Das verdndert das Verstidndnis der Herrlichkeit Gottes radikal. Die Herren umgeben
sich mit dem Glanz des Reichtums, die Konige mit der Ehre ihrer Autoritét, und auch Natio-
nen suchen ihre »gloire«. Gott aber zeigt seine Kraft in den Schwachen, seine Ehre in der Nie-
drigkeit und seine Pracht im Kreuz Christi. Seine Herrlichkeit ist nicht die Pracht iiberirdi-
scher Ubermacht, sondern die Schonheit der Liebe, die sich selbst entduBern kann, ohne sich
zu verlieren, und die vergeben kann, ohne sich etwas zu vergeben. Wenn nun im Angesicht
des vom Gesetz und den Méchten dieser Welt Gekreuzigten die Herrlichkeit Gottes einleuch-
tet, dann sind das Gesetz und jene Méchte nicht mehr herrlich, sind nicht mehr zu fiirchten
und nicht mehr zu verehren. Der nach ihrer Vorstellung Erniedrigte, ndmlich der am Verbre-
chergalgen Gestorbene, ist dann ins Hochste verkehrt. Die Herrlichkeit des gekreuzigten Got-
tes fuhrt konsequent zur Umkehrung aller Werte und entherrlicht, was sich selbst vergottet
hatte.

Der Glaube verdankt seine Freiheit der Erkenntnis dieses gekreuzigten Gottes. Im gekreuzig-
ten Christus erkennt er das gottliche Recht der Gnade, das Rechtlose rechtfertigt. In ihm er-
kennt es auch die schopferische Liebe Gottes, die das HaBliche liebenswiirdig macht. Darum
erkennt er auch in ihm Gottes Schonheit, die die Traurigen erfreut. Seine Hoffnung richtet
sich demzufolge auf die vollendete Teilhabe an der Herrlichkeit Gottes. Wie er gerechtfertigt
wird aus Glauben zum Glauben (Rom. 1,17), so wird er auch verwandelt von Herrlichkeit zu
Herrlichkeit (2. Kor. 3,18). Kann er im Glauben sein Haupt aus dem Staube erheben, [48] weil
die Erlosung naht, so spiegelt er auch die Herrlichkeit Gottes »mit aufgedecktem Angesicht«
(2. Kor. 3,18) wider, ohne sich vor Angst oder Scham verhiillen zu miissen. Er ist von der
»Hoffnung der Herrlichkeit« erfiillt (Kol. 1,27). Die dogmatische Tradition hat darum die
Rechtfertigung des Gottlosen als den Anfang seiner Verherrlichung und die Verherrlichung
als die Vollendung seiner Rechtfertigung bezeichnet.

Was aber ist mit dieser Verherrlichung des Menschen gemeint? Der 1. Johannesbrief betont,
dal} noch nicht erschienen sei, was wir sein werden, dal} aber, wenn er, nimlich Gott selbst,
erscheinen wird, wir ihm gleich sein werden (3,2). Aus der Gotteskindschaft des Glaubens

wird dann Gottgleichheit. Damit ist keine Apotheose des Menschen gemeint, der sich an die

Moltmann - Die ersten Freigelassenen der Schopfung (Chr.
Kaiser) 24 30.01.2021



Stelle Gottes setzt, wohl aber seine endgiiltige Verwandlung durch das Schauen von Ange-
sicht zu Angesicht in den anschaulichen Gott zur ginzlichen Entsprechung. Das »eritis sicut
Deus« der Schlange im Paradies erfiillt sich laut der Hoffnung des christlichen Glaubens
tatsdchlich — aber von Gott her. Das ist nicht nur die Wiederherstellung der reinen Geschopf-
lichkeit des Menschen, sondern geht dariiber weit hinaus in eine viel engere Gottesgemein-
schaft, wie sie hier in der Gemeinschaft Christi geahnt werden kann. Dal} dieses nicht nur
geistig gemeint ist, betont Paulus, wenn er von der Verwandlung dieses »Leibes der Niedrig-
keit« in den neuen »Leib der Herrlichkeit« spricht (Phil. 3,21).

Nehmen wir nach diesem kurzen Durchgang durch den biblischen Sprachgebrauch von Herr-
lichkeit die Frage nach dem Verhdltnis von Ethik und Asthetik wieder auf, so miissen wir fest-
stellen, daB3 in der Erfahrung Gottes und im Leben des Glaubens beide untrennbar sind. Gottes
Herrschaft wird zugleich als seine Herrlichkeit und seine Schonheit zugleich als seine Souve-
ranitét erfahren. Seine Herrlichkeit 148t sich nicht auf seine Herrschaft und seine Herrschaft
nicht auf seine Herrlichkeit reduzieren. Das eine interpretiert und schiitzt vielmehr das andere
vor MiBBverstidndnissen. Das Schone ist das Freudenerregende an Gott. Darum verbindet sich
auch in der Entsprechung und Antwort des Menschen der neue Gehorsam mit dem »neuen
Lied«. Ohne das freie Spiel der Phantasie und der Doxolo-[49]gie verdirbt der neue Gehorsam
zur Gesetzlichkeit. Das christliche Leben besteht dann nur noch in Beachtung der Dinge, die
man nicht tun darf. Ohne leiblichen Gehorsam, und das heif3t, ohne leibliche, soziale und poli-
tische Verdnderungen aber werden die lieblichen Lieder und die Feste der Freiheit zur hohlen
Phrase. »Man hat kein Recht, gregorianisch zu singen, wenn man nicht fiir die Juden schreit«,
hatte Bonhoeffer in den Judenverfolgungen des Hitlerreiches mit Recht einer Kirche, die in-
nerlich in die Liturgie emigrierte, vorgehalten. Aber Bonhoeffer sang sehr gern gregorianisch
und schrie wohl deshalb so empdrt fiir die verstummten Juden, weil er einmal mit ihnen in
Freiheit singen wollte.

Doch »wer Gott schaut, muB sterben«. »Es ist schrecklich, in die Hinde des lebendigen Got-
tes zu fallen«, heilit es. Darum kann man Gott nur »schauen«, indem man an ihm stirbt und
aus ithm von neuem geboren wird. Wenn die Christusgemeinschaft des Glaubens darin be-
steht, da3 man mit Christus in seinen Tod getauft wird, so wird darin jenes Sterben nachvoll-
zogen. Wenn die Christusgemeinschaft des Glaubens darin besteht, mit Christus zu leben, so
wird in der Wiedergeburt zur Hoffnung jenes Schauen vorweggenommen. Die Verherrlichung
des Menschen beginnt mit der Erfahrung der rechtfertigenden Liebe Gottes. Darum schaut der
Glaubende schon Gott, jedoch im Modus der Hoffnung und der Umkehr. Indem er an den
sichtbaren Leiden Christi in der Welt teilnimmt, bekommt er Anteil an der unsichtbaren Herr-
lichkeit Christi. Wer so »stirbt« und sein Leben hingibt, der schaut Gott. Christlich ist darum
wohl die Umkehrung des Verses von Rilke richtig, obgleich es ungeheuerlich klingt:

»Denn das Schreckliche ist nichts als des Schonen Anfang.«

Gottesschau ist in der Nachfolge des Gekreuzigten durch die permanente Buffe und die perma-
nente Verdnderung der Verhéltnisse lebendig. Sie ist nicht abgesehen davon zu haben. Die
permanente Bul3e ist das tdgliche Absterben des alten Menschen und die Erneuerung des inne-
ren, des neuen Menschen. Das ist schmerzlich, ist aber nur die Kehrseite der Freude an der
Hoffnung. Verkldrung ist nicht abgesehen von der Welt auf einem Berge zu demonstrieren.
Auch die Verkldarung Jesu geschah auf dem Wege nach Jerusa-[50]lem zum Kreuz. Verkla-
rung des aufgedeckten Angesichtes ist durch leidende und kimpfende Verwandlung zu de-
monstrieren; durch Selbstverinderung und das Andern von Verhiltnissen, damit der Mensch
zusammen mit dem Menschen seiner Zukunft entspreche.

Moltmann - Die ersten Freigelassenen der Schopfung (Chr.
Kaiser) 25 30.01.2021



Ist aber die Praxis der Verkldrung und der Gottesschau Bu3e und Verdnderung in der Nach-
folge Christi, so sind diese keine schmerzhaften Leistungen, die man sich abringen miif3te.
BujfSe ist Freude, wie Julius Schniewind uns exegetisch gezeigt hat*2. Nicht die Forderungen
des Neuen und des Verdnderns befreien einen Menschen vom alten Wesen, sondern die Freu-
de am Neuen macht ihn frei und hebt ihn iiber sich selbst hinaus. Wenn Buf3e als seelische
Riickkehr in die bose und verdringte Vergangenheit verstanden wird, hat sie mit Selbstankla-
gen, Zerknirschung und »Sack und Asche« zu tun. Wenn Bulle aber die Umkehr zur Zukunft
ist, wird sie in Freude, neuem Selbstvertrauen und Liebe konkret. Auch dann kann man trau-
ern, aber man kann die Vergangenheit annehmen ohne Verluste des Selbstgefiihls, weil man
ein anderer sein kann und tiber sich hinausgekommen ist. Der Gang Heinrichs IV. nach
Canossa war keine Bufle. Die abendlédndische Bufltradition hat zu sehr das Absterben des alten
Menschen betont und wurde damit gesetzlich — und das nicht nur in der Kirche. Sie hat das
Evangelium der Freude Gottes und der Befreiung des Menschen weder theoretisch noch
praktisch demonstrieren konnen. Wenn aber schon Bufle als Umkehr zur Zukunft Freude an
der Freiheit ist, dann sollte auch die Verdnderung von ungerechten und bedriickenden sozialen
und politischen Verhéltnissen aus dieser Freude mdglich sein. Man sollte nicht nur ihre mora-
lische Notwendigkeit einsehen, sondern sich auch an ihr freuen konnen. Die Gesetzlichkeit
verdirbt alles, auch die Revolution der Freiheit. [51]

IV. Das menschliche Spiel der Befreiten

Wie wird der Mensch zum Menschen? fragen Menschen, die ihre Menschlichkeit verloren
oder noch nicht gefunden haben. Wir wollen hier zwei Manner und zwei Wege ins Gespréch
bringen, die sich nicht kannten, namlich Martin Luther und Karl Marx, reformatorisches
Christentum und revolutiondren Humanismus.

Der Mensch macht sich selbst zum Menschen. Der Mensch ist das, was er aus sich macht, sagt
die aristotelische Tugendlehre. »Ubung macht den Meister.« Indem wir das Gerechte tun und
immer wieder tun, werden wir zu Gerechten. Indem wir Menschlichkeit iiben, werden wir zu
wahren Menschen. Nach dieser zunéchst sehr einleuchtenden Vorstellung liegen Menschlich-
keit und Unmenschlichkeit in des Menschen Hand. Er ist stindig die Mdglichkeit seiner
selbst. Er kann sich verwirklichen. Er kann sich aber auch verwirken. Doch bleibt er das Sub-
jekt seiner Moglichkeiten, auch wenn die Wirklichkeit leider oft nicht so ist. Ist aber der
Mensch wirklich frei gegeniiber seiner unmenschlichen Wirklichkeit? Verwirkt er durch seine
faktische Unmenschlichkeit nicht auch die Moglichkeit, menschlich zu sein? Bestimmt nicht
seine Wirklichkeit auch die Moglichkeiten, die ihm verbleiben? Biift er seine Freiheit nicht
ein, wenn er sich auf die Unfreiheit eingelassen hat? Wie kann aber dann aus einem Unmen-
schen ein wahrer Mensch werden?

Die Befreiung des Menschen

Durch den christlichen Gottesglauben an das Evangelium, das das Gesetz iiberwindet, ist die
zundchst wie selbstverstindlich klingende aristotelische Tugendlehre in ihrer Naivitit zerstort
worden??. Ist der Mensch das, was er aus sich macht, dann ist sein Menschsein seinem Tun
unterworfen. Sein Tun aber ist dem Geserz unterworfen. Das Gesetz aber fordert von ihm eine
Ge-[52]rechtigkeit, die er nicht leisten kann, wenn er einmal ungerecht geworden ist. So wird

32 J. Schniewind, Die Freude der BuBe (1940), Gottingen 1956.
33 Ich halte mich im Folgenden an H. J. Iwands Lutherauslegung: Glaubensgerechtigkeit nach Luthers Lehre,
ThEx heute 75, Miinchen 1941.

Moltmann - Die ersten Freigelassenen der Schopfung (Chr.
Kaiser) 26 30.01.2021



er zum Sklaven eines Gesetzes, das ihm Menschlichkeit vorhilt, aber nicht gibt, das Freiheit
von ithm verlangt, ithn aber nicht frei macht. Ist also der Mensch das, was er aus sich macht, so
ist er seinen eigenen Werken gegeniiber gerade nicht frei, sondern von ihnen abhingig und
ihnen unterworfen. Sie machen im Grunde ihn, nicht er sie. Luther nannte das Blasphemie,
»dall unsere Werke uns schaffen oder wir die Kreaturen unserer Werke sind ... Wir sind unse-
re eigenen Gétter, Schdpfer und Erzeuger«**. Der Grundsatz der aristotelischen Tugendlehre
wurde fiir ihn zur Gottesldsterung, wenn er auf das fiir den Menschen grundlegende Verhélt-
nis zum Grund seines Daseins, auf das Gottesverhéltnis, angewendet wird. Er verwarf darum
diese Anthropologie vom sich selbst machenden Menschen und stellte ihr mit einer Kurzfor-
mel die christliche Anthropologie entgegen: »Der Mensch wird durch Glauben gerechtfertigt«
(hominem justificari fide)**. Er meinte damit: es fiihrt kein Weg des Tuns von der unmensch-
lichen zur menschlichen Wirklichkeit des Menschen, denn es fiihrt kein Weg vom Tun zum
Sein. Was einer im Grunde ist, geht dem voran, was er tut, und zeigt sich in seinem Tun.
Nicht sein eigenes Tun verdndert ihn im Grunde. Eine griindliche Verdnderung geschieht erst
durch das schopferische Handeln Gottes an ihm. Das Widerfahrnis der Rechtfertigung des
Stinders schafft aus dem ungerechten Leben ein gerechtes Leben. Erst das Geschenk der Liehe
macht aus einem ungeliebten ein geliebtes Wesen. Wie die Schdpfung voraussetzungslos und
ohne Bedingungen und Auflagen — ex nihilo oder de libertate Dei, wie die theologische Tradi-
tion sagte — geschah, so ist auch die Rechtfertigung des Gottlosen der schopferische Ruf Got-
tes in ein neues Sein. Der Mensch wird »von neuem geboren, sagt die biblische Sprache. Er
wird durch das Wort der Liebe wiedergeboren. Glaube ist deshalb keine Tugend, die man
lernen konnte, sondern eher einem Geburtsvorgang zu vergleichen. Das Vertrauen Gottes
zeugt den vertrauenden Glauben des Menschen. Die theologische Sprache verlaf3t hier die
Sphire der Produktivitdt des Menschen und nimmt ihre Vergleiche aus der Sphire der Gene
rativitdt, um das Tun und das Sein zu unterscheiden. [53]

Wird das neue Sein des Menschen durch das berufende, rechtfertigende und vertrauende Wort
Christi »gezeugt«, so ist damit auch eine Umkehrung des Verhéltnisses von Tun und Sein an-
gezeigt. »Nicht indem wir das Gerechte tun, werden wir zu Gerechten, sondern als die Ge-
rechtfertigten tun wir das Gerechte«, sagt Luther gegen Aristoteles. Also macht die Person die
Werke, und nicht die Werke machen die Person. Die Person aber wird von Gott geschaffen.
Sie empfangt sich aus der Liebe Gottes. Darum ist der Geliebte der Welt des Gesetzes und der
Werke und auch der Welt der Siinde und des Todes abgestorben. Im Tod aber hat auch der
Kaiser sein Recht verloren. Von einem Toten kann man nichts mehr verlangen. Er lebt aber in
der neuen Welt Gottes, »wo es kein Gesetz gibt, keine Siinde, kein Gewissen, keinen Tod,
sondern véllige Freude, Gerechtigkeit, Friede, Leben, Heil und Herrlichkeit«*. Und er han-
delt aus diesem Reich der Freiheit heraus, so lange er in jener Welt des Todes existiert. Das
aber heil3t: die Person des Menschen wird von der Zwangsgewalt der Werke (necessitas ope-
rum) befreit. Der Mensch muB sich nicht selbst schaffen. Er demonstriert vielmehr sein neues
Sein aus Gott in freien Werken. Er ist nicht mehr der ungliicklich-stolze Schopfergott seiner
selbst. Er ist nicht mehr das Geschopf seiner Werke. Er transzendiert alle seine Werke und
steht thnen frei gegeniiber. Wie Gott selbst tritt er hinter seinen Werken ins Verborgene zu-
riick. Seine Lebensduferungen und Tétigkeiten sind nicht mehr »seine Werke«, so dal3 er
unter sie bestéindig schreiben miifite: »Das habe ich getan«, um sich durch sie ein Denkmal zu
setzen. Er muf sich nicht mehr mit ihnen so identifizieren, daf} sie sein Idol werden. Er ist von
der Denkmalspflege seiner selbst befreit.

3 W4 39,1, 48.

3 Disputatio de homine, WA 39,1, 175 ff. Vgl. dazu E. Wolf, Menschwerdung des Menschen? in: Peregrinatio 11,
1965, 119 ff,, bes. 133 f.

36 W4 40,1, 45.

Moltmann - Die ersten Freigelassenen der Schopfung (Chr.
Kaiser) 27 30.01.2021



Freie Werke

Die Erfahrung der Rechtfertigung und des Geliebtseins durch Gott konstituiert aber nicht nur
diese Freiheit der Person gegeniiber ihren Werken, sondern auch »freie Werke«. Ist der
Mensch im Glauben »umsonst« von Gott angenommen und geliebt, so werden auch seine
Werke wie die Adams im Paradies sein: »Wilchs weren eytell frey werk gewellen, umbs keins
dings willen getan, denn allein gott zu gefallen und nit um frumkeyt zu erlangen, schrieb
Luther im Traktat {iber »die Freiheit eines[54] Christenmenschen«’’. Freie Werke sind also
vom Zweck und Zwang der Selbstverwirklichung befreite Werke. Auch sie geschehen »um-
sonst«, wie die Gnade selbst, d. h. Gott zum Wohlgefallen und dem Néchsten zuliebe. Befreit
von der Selbstsucht und der Selbstsuche geschehen sie gleichsam selbstvergessen, spontan
und spielend. Man muB sie nicht herbeindtigen. Sie verstehen sich von selbst. Die Moral des
Glaubens ist die Liebe, die sich von selbst versteht, die man sich nicht abringen muf3.

Was immer also christlich als die Heiligung nach der Rechtfertigung, als der neue Gehorsam
nach dem Glauben, als neues Gesetz, als christliche Lebensfiihrung oder Frommigkeit be-
zeichnet wird, muf3 mit ganz anderen Kategorien beschrieben werden als denen der Knecht-
schaft unter Leistungsgesetzen mit ihren Handlungszwéngen. Der sog. neue Gehorsam ist nur
neu, wenn er kein Gehorsam mehr ist, sondern ein freies, phantasievolles und liebevolles Tun.
Das sog. neue Gesetz ist nur neu, wenn es kein Gesetz mehr ist, sondern das Spiel der Liebe,
die das Rechte tut, wenn sie tut, was sie mag. Der Glaube gerit nicht so unter die Herrschaft
Christi, wie er zuvor von dem Gesetz beherrscht worden war, sondern kommt als Befreiter in
die freie Bruderschaft Christi. Paulus hat die ungliickliche Parallele zwischen der Knecht-
schaft der Stinde und der Knechtschaft der Gerechtigkeit und somit von einem Gehorsam zum
anderen in R6m. 6 doch nur aufgestellt, »um der Schwachheit willen Eures Fleisches«, wie er
in Vers 19 sagt. Ihm war die Unangemessenheit des Vergleiches damit wohl bewuf3t. Es kann
sich bei der Freiheit, die der Glaube ergreift, nicht um einen bloBen »Herrschaftswechsel«
handeln, bei dem die Herren wechseln, aber die Herrschaftsform in ihrer Struktur und die
Knechtschaft in ithrer Mentalitét die gleichen bleiben. Wenn es sich in dieser Freiheit um
einen »frohlichen Wechsel« (Luther) handeln soll, geht es vergleichsweise eher um die Ablo-
sung der Diktatur des Gesetzes durch die Demokratie des Geistes. Die Verfassung der Freiheit
gleicht der Verfassung der Knechtschaft iiberhaupt in nichts. Der neue Wein wird in den alten
Schlduchen nur verdorben. Wenn Christus von den Befreiten der Herr genannt wird, dann ist
fiir sie Herrschaft nicht mehr das, was sie frither war und sonst ist, denn dieser Herr ist [55]
der Gekreuzigte, der allen zum Knecht geworden ist. Er wiascht den Seinen die miide gewor-
denen Fiie, nicht aber moralisch die Kopfe oder ideologisch die Gehirne. Als Erldser ge-
winnt er durch sein Leiden Macht {iber die Erlosten. Als Befreier wird er zum Autor ihrer
Freiheit und so zur Autoritiat. Darum ist ihr »Gehorsam« nicht blinder Gehorsam, sondern
freier Dank und wissender Gebrauch der Freiheit in schopferischer Liebe. Das sind die freien
Werke.

Freie Verhiltnisse

»Wir wdren gut anstatt so roh, doch die Verhdltnisse, die sind nicht so«, hei3t es in der Drei-
groschenoper. Die Person macht die Werke. Darin liegt ihre Freiheit. Wie das biblische Bild
sagt: Der gute Baum bringt gute Frucht. Man muf} ihn nicht nétigen. Er tut es ganz von selbst,
um mit seinem Reichtum zu prangen, aus reiner Daseinsfreude. Doch wo steht dieser Baum?

»Der verkriippelte Baum im Hof
zeigt auf den schlechten Boden.

37 De Libertate Christiana, cap. 22.
Moltmann - Die ersten Freigelassenen der Schopfung (Chr.
Kaiser) 28 30.01.2021



Aber die Voriibergehenden schimpfen ihn einen Kriippel,
doch mit Recht,

dichtete Bert Brecht. Ist also an den schlechten Friichten nicht nur die schlechte Baumwurzel,
sondern vielleicht auch der schlechte Boden schuld? In einem lichtlosen Hof kann ein Baum
nicht gut blithen. Seine Umwelt gibt ihm keine Chance dazu. Sie verkriippelt ihn. Pflanzt man
ihn aber in einem Park, dann entfaltet er sich und zeigt seine Fiille.

»Der Adel der gottlichen Geburt ist das Siegel der Kinder Gottes, der Ruhm der Leistung ist
das Zeichen der Knechte«, hat Hans Joachim Iwand einmal sehr schdn gesagt®®. Aber zwingt
die moderne Leistungsgesellschaft den Menschen nicht in eben diese Knechtschaft? Goethe
bemerkte in »Wilhelm Meister« das Ende der repriasentativen Adelsgesellschaft und den Be-
ginn des biirgerlichen Zeitalters. Darum rét er, den Biirger nicht zu fragen: »Wer bist Du?«
sondern: »Was hast Du? Was kannst Du?«*’ Er sah damit deutlich den Ubergang von der
Stidndegesellschaft zur egalitiren Leistungsgesellschaft, von der Aristokratie zur Meritokratie.
Das ist eine Gesellschaft, in der die Kategorien des Habens und Handels die Kategorien des
Seins tliberfremden, wie der »rote Rabbi« Moses Hess behauptete. Hier ist der Mensch gesell-
schaftlich nur das, was er leistet, [56] ndmlich eine Arbeitskraft, und was er sich leisten kann,
ein Konsument. Seine Ego-Identitdt gewinnt er aus dem, was er hat und haben kann. Die Er-
fahrung seines Ego ist die Erfahrung seiner selbst als eines Dings, eines Korpers, den er hat,
des Geldes, des Hauses, der Kinder, der sozialen Position, der Macht und der Probleme, die er
hat. Statt zu sagen: »Ich kann nicht schlafen«, sagt er: »Ich habe nicht die richtigen Schlafmit-
tel.« Statt zu sagen: »Ich liebe meine Frau, sagt er: »Ich habe eine gliickliche Ehe.« Das
heift, er ist kein Ich in seinem Dasein, sondern muB alles in Kategorien des Habens oder
Nicht-Habens iibersetzen. Abgesehen von dem, was er hat oder nicht hat, ist er nichts, kommt
er nicht vor, kennt man ihn nicht.

Der Mensch ist das, was er produziert. Er ist, was er aus sich macht. Mit diesem aristoteli-
schen Grundsatz hatte Kar/ Marx die kapitalistische Gesellschaft der Habenden und der Habe-
nichtse kritisiert. Gilt dieser Grundsatz fiir die Anthropologie, dann wird der Lohnarbeiter
durch diese Gesellschaft tatsdachlich durch Ausbeutung und Entfremdung um seine Mensch-
lichkeit gebracht. Er produziert den Gewinn Anderer. Er produziert seine eigene Armut und
Unmenschlichkeit. Mit dem gleichen Grundsatz hatte Marx deshalb eine menschliche Gesell-
schaft gefordert, die den all- und tiefsinnigen Menschen als ihre stete Wirklichkeit produziert
und es dem Menschen moglich macht, sich als Menschen in seinem Reichtum zu produzieren.
Wiirden wir die Kritik von Marx an der kapitalistischen Gesellschaft des Habens in Luthers
Sprache zuriickiibersetzen, so miiiten wir sagen: diese ausbeutende Leistungsgesellschaft ist
institutionalisierte Werkgerechtigkeit. Ihr objektiver Zwang zum Goétzendienst der eigenen
Leistungen ist nichts anderes als organisierte Blasphemie. Im Vergleich mit ihr war die werk-
gerechte mittelalterliche Kirchengesellschaft ein Kinderspiel. Wie soll der verkriippelte Baum
in solcher Umwelt gute Friichte bringen? Wie soll der Mensch unter so unmenschlichen
Zwingen menschlich leben konnen?

Selbstverinderung und Verinderung von Verhaltnissen

Die bloe Befreiung der inneren Person des Menschen vom &ufleren Zwang der Werke durch
Glauben wiirde in der Leistungsgesellschaft nur zu einer romantischen Eskapade [57] in die
Innerlichkeit des Herzens fiihren, wiirde sie nicht mit der Humanisierung der Strukturen und
Prinzipien dieser Gesellschaft verbunden. Die Befreiung der Person durch Glauben muf3 Hand

3 H. J Iwand, aa0., 49.
3 J. Habermas, Offentlichkeit, Neuwied 1962, 23.

Moltmann - Die ersten Freigelassenen der Schopfung (Chr.
Kaiser) 29 30.01.2021



in Hand mit den freien und befreienden Werken der Liebe gehen, wie Luther sagte. Wenn die
Verhiltnisse es sind, die den Baum so verkriippeln, dann miissen die Verhéltnisse so geédndert
werden, daB3 sie dem Baum die objektiven Mdglichkeiten geben, sich frei zu entfalten. Wenn
die sozialen Verhéltnisse Menschen zu unmenschlichen Handlungen nétigen, dann miissen
die sozialen Verhéltnisse so verdandert werden, da3 sie ihm die Mdglichkeiten zu menschli-
chen Handlungen geben. Natiirlich ist es eine Illusion zu meinen, da3 dann eine einstmals
vielleicht gerechte Gesellschaft die Menschen in ihr rechtfertigen wiirde, und eine einstmals
vielleicht freie Gesellschaft die Menschen in ihr zu freien Menschen machen wiirde. Schon
die Behauptung, daf unfreie Verhiltnisse zwangslaufig knechtische Menschen produzieren,
ist falsch. Es gab und gibt auch in der Knechtschaft immer Menschen, die iiberraschender-
weise Ungebundenheit und Freiheit bewiesen haben und beweisen. Anders wire es niemals
zur Uberwindung sozialer und politischer Tyrannei gekommen. Umgekehrt garantieren duflere
Freiheiten noch nicht die innere Freiheit des Menschen. Es gibt in relativ freien und gerechten
Verhiltnissen genug unfreie und ungerechte Menschen, die die Moglichkeiten nicht ergreifen,
die ihnen objektiv geboten werden. Eine unfreie Gesellschaft produziert nicht automatisch
unfreie Menschen, aber sie setzt allerdings Menschen so unter Drude, da3 ihnen die Freiheit
immer schwerer wird. Eine relativ freie Gesellschaft produziert nicht automatisch freie Men-
schen, aber sie begiinstigt ihre Freiheit. Ob Menschen die positiven Mdglichkeiten zur Huma-
nitét ergreifen, hingt dann weniger von den Verhéltnissen ab, als vielmehr von ihnen selbst.
Doch kann man den Druck der Unfreiheit und die Gunst der Freiheit wohl nicht ganz parallel
beschreiben. Wird der Druck der Tyrannei iibergrof3, dann gibt es oft mehr negative Faktoren,
die den Menschen nicht Mensch sein lassen, als personliche Krifte, ihnen zu widerstehen. Die
Gunst der positiven Faktoren fiir die Freiheit wirkt aber nicht gleichermaflen. Sie rdumt Frei-
heit ein, schlieB3t aber Unfrei-[58]heit nicht aus. Sie hindert nicht den Milbrauch der Freiheit.
Darum kann man mit Aischylos sagen: »Die Hélfte der Tugend verliert der Mann in der
Knechtschaft«, aber nicht umgekehrt schlieBen: »Die Hélfte der Tugend gewinnt der Mann
schon durch die Freiheit.« Die massenhaften Ursachen des menschlichen Ungliicks lassen sich
verringern. Der Druck der Knechtschaft 148t sich abbauen. Aber eine Gliicks- und Freiheitsga-
rantie ist damit nicht verbunden. Was der Mensch daraus macht, das liegt dann, aber auch erst
dann, wirklich an ihm selbst. Innere Befreiung und duflere Befreiung gehdren zusammen. Es
146t sich nicht die eine aus der anderen folgern. Darum fallen, wie Marx gegen Feuerbach und
den Materialismus in seiner beriihmten These 3 mit Recht sagte, die Selbstveranderung und
das Andern der Verhiltnisse in der revolutioniren, d. h. befreienden Praxis zusammen™*’.

Selbst- und Personenverinderung ohne das Andern der Verhiltnisse ist eine idealistische
Illusion, von der auch Theologen Abschied nehmen sollten.

Das Verdndern der Verhiltnisse ohne die Selbstverdnderung des Menschen aber ist eine
materialistische Illusion, von der langsam auch Marxisten Abschied nehmen sollten. Die
Befreiung der Person vom Gesetz des Leistungszwangs und der Abbau dieser objektivierten
Zwinge und eingebauten Prinzipien dieser Gesellschaft gehoren dialektisch zusammen. Die
Freiheit der Person vom Zwang der Werke durch Glauben und die in der Liebe zum gebunde-
nen Néchsten praktizierte Hoffnung auf eine befreite Gesellschaft widersprechen sich nicht,
sondern fallen im Leben zusammen. Um es wieder theologisch auszudriicken: die Nachfolge
des Gekreuzigten befreit Menschen von den Gesetzen und Michten dieser Welt und macht sie
frei. Der Bildersturm der Freiheit gegen die Gotzen, Tabus und Idole dieser Gesellschaft

40 »Die materialistische Lehre von der Verinderung der Umstéinde und der Erziehung vergiBt, daB die Umstinde
von den Menschen verdndert und der Erzieher selbst erzogen werden muf3. Sie muf3 daher die Gesellschaft in
zwei Teile — von denen der eine iiber ihn erhaben ist — sondieren. Das Zusammenfallen des Anderns der Umstin-
de und der menschlichen Tétigkeit oder Selbstverdnderung kann nur als revolutiondre Praxis gefa3t und rationell
verstanden werden« (Frithschriften, ed. Landshut, Stuttgart 1953, 339 f.).

Moltmann - Die ersten Freigelassenen der Schopfung (Chr.
Kaiser) 30 30.01.2021



verdndert die Verhéltnisse.
Kann Arbeit zum schopferischen Spiel werden?

Auch in der marxistischen Vision der all-menschlichen, d. h. kommunistischen Gesellschaft
hort das Arbeiten auf und wird durch Selbsttitigkeit ersetzt. Der menschliche Mensch wird
nicht mehr arbeiten, sondern sein Leben auf eine allseitige und tiefsinnige Weise betétigen.
Die Ausbeutung [59] wird durch Sozialisierung der Produktionsmittel iiberwunden. Die
Arbeitsteilung und die Festlegung der Menschen auf bestimmte und begrenzte Berufe sollen
authoren und durch vielseitige Tatigkeiten ersetzt werden, die dem kiinstlerischen Schaffen
gleichen. Die Zukunft auch der marxistischen Revolution ist die vita aesthetica. Wenn tliber-
haupt — und er tat es bemerkenswert selten —, dann malte Marx das Reich der Freiheit mit den
asthetischen Kategorien des Spiels, des Kiinstlers und der reprisentativen Téatigkeiten der
Freien in der Mul3e aus. Aus Schillers Eskapismus in das Reich der Traume, wo allein die
Freiheit bliiht, formulierte Marx seine Zukunftsvision des fotalen Menschen und der freien
Assoziation freier Individuen. Fiir den tschechischen Marxisten Vitézlav Gardavsky wurde die
Liebe deshalb zum Schliisselwort, »welches die Arbeit zum Schopfertum werden 148t und das
Schopfertum zur menschlichen Selbstverwirklichung«. Im machtfreien, ernsthaft schopferi-
schen Spiel findet er die tiefste Verwirklichung der Humanitit und auch einen Koinzidenz-
punkt zwischen Christentum und Marxismus*!. Der franzosische Marxist Roger Garaudy er-
klart mit beziehungsreicher Anspielung: »Dieses Schaffen wird die Merkmale eines dstheti-
schen Schaffens haben ... Warum sollte der Mensch nur unter dem Ansporn des Bedarfs und
der Angst schaffen konnen, wenn die Christen selbst einen Gott erdacht haben, dessen Schop-
fung keine notwendige Emanation, sondern ein unverdientes Geschenk der Liebe ist?«*?

Allerdings wurde der alte Marx vorsichtiger. »Die Arbeit kann nicht Spiel werden, wie Fou-
rier will«, heiflt es im »Kapital«. Aber die Spielrdume der Freizeit lassen sich auf dem Boden
der Automation der Arbeit im Reich der Notwendigkeit vergroBern, so dall zuletzt dann die
eigentliche Menschwerdung des Menschen sich nicht mehr in der Arbeit, sondern in der
Freizeit vollzieht. »Aber es bleibt dies immer ein Reich der Notwendigkeit. Erst jenseits des-
selben beginnt die menschliche Kraftentwicklung, die sich als Selbstzweck gilt, das wahre
Reich der Freiheit.«* Inzwischen ist die Resignation an diesem Punkt groBer geworden, denn
die Geschichte der Industrialisierung — auch der sozialistischen Industrialisierung — zeigt, daf3
mehr Freizeit dem Menschen mitnichten automatisch mehr Freiheit und [60] Gelegenheit zur
Selbstverwirklichung bringt. Darum hat Herbert Marcuse neben vielen anderen Neomarxisten
die Gedanken Fouriers wieder aufgenommen und gegen Marx behauptet: »Ich glaube, daf3
eine der neuen Moglichkeiten, die die qualitative Differenz der freien von der unfreien Gesell-
schaft darstellt, genau darin besteht, das Reich der Freiheit im Reich der Notwendigkeit zu
finden, in der Arbeit und nicht nur jenseits der Arbeit.«** Wiirde die Trennung des Reiches der
Notwendigkeit und des Reiches der Freiheit fortbestehen, wie der alte Marx meinte feststellen
zu miissen, so miifiten auch die Menschen in beiden Reichen ein jeweils anderes Leben fiih-
ren. Das aber wiirde der Vision des »totalen Menschen« widersprechen. Die moderne Ent-
wicklung der Produktivkréfte in hochindustriellen Gesellschaften bietet nach Marcuse jedoch
die Moglichkeit an, Freiheit auch innerhalb des Reiches der Notwendigkeit zu realisieren, den
Arbeitstag selbst so zu transformieren, da3 seine entnervenden und verdummenden Formen
abgeschafft werden und der Produktionsprozef3 zu einem Schépfungsprozel3 wird. Marcuse

UV, Gardavsky, aa0., 52 ff.

4 R. Garaudy, Der Dialog, rororo aktuell 944, 1966, 86.

43 Das Kapital 111, Berlin 1959, 873 f.

4 H. Marcuse, Versuch iiber die Befreiung, edition Suhrkamp 329, 1969, 40 ff. Das Ende der Utopie, Berlin
1967, 12 f.

Moltmann - Die ersten Freigelassenen der Schopfung (Chr.
Kaiser) 31 30.01.2021



nennt diesen Weg von Marx zu Fourier den Weg »vom Realismus zum Surrealismus«. Er
bemiiht dafiir eine Utopie mit dsthetisch-erotischen Kategorien. Die zunehmende Automati-
sierung der Arbeitsvorgdnge fordert vom Arbeiter immer mehr Selbstédndigkeit, produktive
Einbildungskraft und Experimentierfreude. Sie macht ihn mehr zum »Waichter und Regulator«
der Arbeit als zu ihrem Knecht. Sie macht ihn zum Subjekt der Freiheit schon im Reich der
Notwendigkeit. Wie immer das auch gedacht ist, die Auflosung des Gegensatzes von Notwen-
digkeit und Freiheit in jenem quantitativen Progref3 bei dem alten Marx — »weniger Arbeit,
mehr Freizeit« — verdeckt im Grunde »den Skandal der qualitativen Differenz« zwischen einer
unfreien und einer freien Gesellschaft, wie Marcuse wiederum mit merkwiirdiger Anspielung
ans Christliche sagt*’. Worin liegt dieser Skandal, dem auch Marx zuletzt ausgewichen ist?

Marx blieb anthropologisch im Banne der aristotelischen Tugendlehre, nach der der Mensch
das ist, was er aus sich macht; ein Schopfer seiner selbst, causa sui. Darum kann das mensch-
liche Reich der Freiheit auch nur auf dem Reich der Notwendigkeit aufgebaut werden. Der
Mensch ist we-[61]sentlich ein Produzent. Ist das wahr, dann kommt es nur darauf an, daf3 er
menschliche Verhéltnisse produziert, um Mensch zu werden. Doch damit blieb Marx ja im
Banne der kapitalistischen Produzentengesellschaft und hielt an ihrem ersten Prinzip fest. Er
brach ideologisch nicht mit dem »Zwang der Werke« (necessitas operum), sondern wollte
diesen Zwang nur so umfunktionieren, da3 aus der Arbeit unter fremder Zwecksetzung eine
Tétigkeit wird, die sich Selbstzweck ist, und aus Fremdbestimmung Selbstbestimmung wird.
Wenn man aber im Einklang mit der biirgerlichen Aufklérung von der Heteronomie zur Auto-
nomie libergeht, so mufl man darauf achten, daB3 nicht der Nomos derselbe bleibt. Ob man
unter einem fremden Gesetz steht oder sich dieses Gesetz so zu eigen macht, daf3 es einem als
das eigene Gesetz erscheint, macht in den Folgen keinen groBen Unterschied aus. Ob man von
anderen gejagt wird oder anfingt sich selbst zu jagen, das gehetzte Wild ist das gleiche. Auch
Autonomie kann gesetzlich sein. Auch die gewonnene Selbstbestimmung kann zum Lei-
stungsdruck werden. Laft sich mit dieser Gesetzlichkeit aber der Skandal der qualitativen
Differenz zwischen Unfreiheit und Freiheit ausdriicken? Wenn der Ubergang von Arbeit zum
Schopfertum so gedacht wird, bleibt auch das schopferische Spiel noch eine ungeheure Lei-
stung, die den Menschen antreibt, das Humane ans Licht zu bringen, das noch im Dunkel ist.

Die reformatorische Alternative zwischen Werkgerechtigkeit und Glaubensgerechtigkeit war
viel radikaler. Sie kannte jenen »Skandal der qualitativen Differenz« zwischen den Werken
des Gesetzes, die Christus ans Kreuz brachten, und jener Gerechtigkeit des Gekreuzigten, die
»ohne des Gesetzes Werke« aus Glauben gerecht macht. Ubertragen wir diese reformatorische
Erkenntnis vom Menschen, der durch Glauben gerecht wird, auf die moderne Leistungsgesell-
schaft, so heif3t das, dafl der Mensch nicht nur von Fremdbestimmung und Ausbeutung befreit
wird, sondern noch tiefer, da3 er von der Zwangsvorstellung, er sei das, was er produziere,
befreit wird. Er wird dann nicht nur von schlechten Produktionsverhiltnissen frei, um zu bes-
seren zu kommen. Er braucht sich auch nicht mehr vor sich selbst zu schdmen und infolgedes-
sen sich auch nicht [62] mehr vor sich selbst zu beweisen. Er findet das Humane schon darin,
daBl er angenommen und geliebt ist, so wie er ist. Das macht ihn frei von fremden Gesetzen
und auch von sich selbst; ndmlich in dem Sinne, daB er sich nicht mehr in jenem doppelten
Sinne »das Leben nehmen« muf3, sondern es frei leben und geben kann.

Die Religion der Freiheit
Kann die »Religion« dem Menschen zu dieser Freiheit von sich selbst helfen? Feuerbach sah

gemil seiner recht kapitalistischen Produzentenlogik in den religiosen Bildern und Gefiihlen
nur Produktionen des menschlichen Herzens. Marx hielt die Religion fiir einen »Seufzer der

4 Das Ende der Utopie, 20.
Moltmann - Die ersten Freigelassenen der Schopfung (Chr.
Kaiser) 32 30.01.2021



bedringten Kreatur«, begriindet allein in realer Not und Entfremdung. Darum sollte die Revo-
lution die Religion beerben und die religiosen Wunschvorstellungen dadurch autheben, dafl
sie die realen Note tiberwindet und die konkreten Wiinsche erfiillt. Nun haben uns aber die
Religions- und Kulturgeschichtler Huizinga und van der Leeuw gezeigt, dall Religion keines-
wegs nur aus Not geboren ist, sondern viel mehr noch im Spiel, in der Darstellung und Phan-
tasie griindet. Im Fest mit den Gottern beschworen Menschen nicht nur magisch die Gotter
zur Hilfe in Not, sondern sie stellten sich und ihr Leben auch vor dem Ganz-Anderen der Got-
ter dar, um ihnen wieder zu entsprechen wie im Ursprung der Zeit. Der archaische Mensch
spielte in der Religion, in ihren Kulten und Festen. Er demonstrierte sich im Bunde mit den
Gottern. Er verstand die Geschichte als Fest der Gotter. Und der archaische Mensch war doch
in viel tieferer materieller Not als der moderne Mensch. Ist es aber so, dann gehort Religion —
um mit den Worten von Marx zu sprechen — nicht so sehr in das Reich der Notwendigkeit,
nidmlich als Seufzer der bedriangten Kreatur, sondern auch schon ins Reich der Freiheit, nim-
lich als Spiel der Erinnerung, als Ausdruck der Freude und als Phantasie der Hoffnung jener
urspriinglichen und endgiiltigen Menschlichkeit vor Gott. Religiose Mythen und Bilder sind
nicht nur ideologische Beschwichtigungen unertréglicher Verhéltnisse oder Kompensationen
verdriangten Elends, sondern Tagtraume menschlicher Gemeinschaften, in denen das Ganz-
Andere, in welchen unangemessenen Entsprechungen auch immer, vergegenwartigt wird, und
damit die Verdnderungen des Hiesigen vorweggenommen werden. In ihnen wird schon jenes
schopferische Spiel zelebriert, nach dem sich der miihselige und arbeitende Mensch sehnt,
sofern er sich nach Freiheit sehnt. Darum hatte denn der »religiose Kommunist« Wilhelm
Weitling gegen Marx doch recht, wenn er im »Evangelium des armen Siinders« 1843 schrieb:
»Die Religion muB nicht zerstort werden, sondern benutzt werden, um die Menschheit zu
befreien. Das Christentum ist die Religion der Freiheit.«*®

V. Die befreiende Kirche — Experimentierfeld des Reiches Gottes

Wozu ist die Kirche da? fragen heute viele verwundert. Flir manche ist es eine abschiedneh-
mende Frage. Sie sind im Christentum aufgewachsen, haben Religions- und Konfirmanden-
unterricht weniger genossen als iiber sich ergehen lassen, sind getauft und kirchlich getraut
worden, entrichten regelmafig ihre Kirchensteuern, nehmen aber am »Leben der Gemeinde,
wie es in innerkirchlichen Kreisen heilit, nur selten teil. Sie identifizieren sich mit der Kirche
nur teilweise, sofern ihnen die Betreuung der Kinder, der Alten und der Kranken hilft. Sie
identifizieren sich mit der Kirche nur zeitweise, wenn ihnen z. B. der Weihnachtsgottesdienst
oder ein Kirchentag gefillt. Wie in allen gro3en Organisationen breitet sich auch in der Grof3-
kirche, den Landes- und Volkskirchen eine Mitgliederapathie aus. Sie dulert sich in nur noch
partieller Identifikation und iiberwiegend in Nichtidentifikation. Viele Funktionen, die die
Kirche im Leben der Menschen frither ausgeiibt hat, konnen diese Menschen auch selbst iiber-
nehmen oder kénnen von anderen kulturellen und sozialen Einrichtungen ausgeiibt werden.
Wird fiir einen Menschen die Kirche funktionslos, so wird ihm ihre selbstverstindliche Anwe-
senheit an seinem Wohnort und in der Zeiteinteilung seines Lebens fraglich. Wozu ist die
Kirche da? Soll er die Kirche noch unterstiitzen, die ihm nur noch so wenig sagen und geben
kann?

Fiir andere ist diese Frage eine angstvolle Frage. Sie haben sich mit der Kirche voll identifi-
ziert und geraten angesichts der wachsenden Bedeutungslosigkeit der Kirche in eine innere
Identitatskrise. Die diese Krise an sich selbst spiiren, trennen sich gern in zwei Wege:

46 Das Evangelium des armen Siinders, Bern 1845, 17.
Moltmann - Die ersten Freigelassenen der Schopfung (Chr.
Kaiser) 33 30.01.2021



Die einen mochten die Kirche moderner, angepafiter, aktueller und relevanter haben. Weil
Politik das Schicksal der Menschen bestimmt, verlangen sie nach einem radikalen [65] politi-
schen Engagement der Kirche in den Lebensfragen des Volkes und der gespaltenen Mensch-
heit heute. Sie mochten die Kirche als politische Avantgarde auf dem Wege zur Gerechtigkeit
und Freiheit in der Welt der Interessenkonflikte und Machtkdmpfe sehen. Fiir sie wird die
ideale Kirche zur moralischen Vorkdmpferin einer besseren Welt.

Die anderen aber behaupten, dal} eine soziale und politisch aktuelle und relevante Kirche ihr
inneres Selbst, ihr christliches proprium verliert. In einer Kirche z. B. als moderner, sozial-
therapeutischer Anstalt konnen sie die Kirche Christi und die Kirche ihrer Viter nicht mehr
wiedererkennen. Auch sie fiihlen, dal} die Zahl derer, die sich als Kirchenchristen wissen,
immer kleiner wird. Aber sie geben nicht der Kirche oder sich selbst, sondern dem modernen
Zeitgeist die Schuld daran. Sie geraten in Panik und rithmen die kleine Zahl als die Schar der
letzten Getreuen im endzeitlichen Abfall der Menschheit von Gott. Sie ziehen sich auf sich
selbst und die Kreise der Gleichgesinnten zuriick, in denen sie sich gegenseitig bestdtigen. Sie
machen aus ihrer Not eine Tugend und machen die Kirche zur Sekte. Das aber ist gegeniiber
der aktiven Anpassung an die moderne Welt nichts anderes als eine passive Anpassung. Ge-
gen die wachsende »Flut des Unglaubens«, die sie beklagen, wird ihr eigener Glaube zum
Kleinglauben. Sie trauen dem, dem sie glauben, nichts mehr zu. Sie kimpfen fiir Papst und
Kirche oder Bibel und Bekenntnis. Sie wollen »keine Experimente«, keine neuen Erfahrungen
und keinen Dialog mit Nichtchristen. Sie bekdmpfen am meisten diejenigen, die aus der glei-
chermaflen erfahrenen Identitdtskrise heraus anders handeln, und tragen so zur Selbstzerflei-
schung der Kirche bei. Die Ghettomentalitdt wichst. Zwischen orthodoxer SelbstabschlieBung
und sich selbst assimilierender Selbstaufgabe zerfillt das SelbstbewuBtsein der Kirche. Die
Frage, wozu die Kirche da sei, findet eine Vielzahl von Antworten aus den verschiedenen
Bediirfnissen heraus, aber keine einhellige und notwendige Antwort mehr.

Friiher galt die Kirche als die Krone der Gesellschaft. Der Staat und die Stinde waren um der
Kirche willen da, so wie die Kirche um Gottes willen und zur notwendigen [66] Gottesvereh-
rung auf Erden da war. Dann aber 16sten sich die Staaten und die Stinde von ihrer religidsen
Zielsetzung der Gottesverehrung ab und nahmen mit Machiavelli die Religion und die Kir-
chen in ihren Dienst. »Die Haupter eines Freistaates oder eines Reiches miissen die Grund-
pfeiler der Religion aufrechterhalten.« Es wird ihnen dann leichter fallen, »ihren Staat religios
und folglich gut und einig zu erhalten«, »denn die Religion trigt viel dazu bei, die Heere in
Gehorsam, das Volk in Einigkeit und die Menschen gut zu erhalten, riet Machiavelli in
seiner beriihmten, von Fiirsten und Politikern viel gelesenen Schrift »Vom Staat«.*” Nach
Rousseau braucht jeder Staat eine »biirgerliche Religion« als ideelles und symbolisches Band
der Gemeinschaft seiner Biirger. Religion wurde also nicht mehr von ihrem eigenen Ziel her
verstanden, sondern nur noch nach ihrem Nutzen fiir andere Zwecke beurteilt und gewertet.
Religion ist niitzlich, um den Respekt vor der Autoritit der Fiirsten, Richter, Lehrer und Viter
aufrechtzuerhalten. Religion ist niitzlich, um streitenden Gruppen und Parteien iibergeordnete
Gesichtspunkte ihrer Gemeinsamkeit vorzuhalten. Religion ist notwendig, um Recht und
Ordnung, Sitte und Moral in der Gesellschaft zu stiitzen. »Erhaltet dem Volk die Religion!«
Religion ist also nicht mehr ein Selbstzweck, sondern nur noch ein Mittel zum Zweck, und
diese Zwecke werden durch Moral und Politik gesetzt.

Werden aber Religion, Kirche und Glauben einmal unter die Gesichtspunkte der Zweckma-
Bigkeit und Niitzlichkeit der Gesellschaft gestellt, dann verschwinden sie von selbst, sobald
man diese Zwecke auch mit anderen Mitteln erreichen zu konnen meint. »Der Mohr hat seine

47 Vgl. zur Entstehungsgeschichte der »politischen Religion« J. Moltmann, Theologische Kritik der Politischen
Religion, in: Moltmann, Metz, Oelmiiller, Kirche im Prozef3 der Aufklédrung, Miinchen/Mainz 1970, 20 ff.

Moltmann - Die ersten Freigelassenen der Schopfung (Chr.
Kaiser) 34 30.01.2021



Schuldigkeit getan, der Mohr kann gehen, heifit es dann. Man braucht den Gottesglauben
nicht mehr, um die Rétsel der Natur oder die Verwirrung der Geschichte zu erkldren. Man
kann Natur und Geschichte erkléren, etsi Deus non daretur, — auch wenn es keinen Gott gébe.
Man braucht den Gottesglauben nicht mehr, um ein ansténdiges Leben zu fiihren. Moral und
sittliche Verantwortung ergeben sich aus den Funktionen einer Gruppe. Man braucht die Kir-
che nicht mehr, um Autoritdt auf den verschiedenen Lebensgebieten zu stabilisieren. Entwe-
der werden die Verantwortlichkeiten [67] demokratisiert, oder die Autoritdten stabilisieren
sich auch ohne Religion.

Die biirgerliche Gesellschaft emanzipiert sich von der Vormundschaft der Kirche, und die
Menschen in ihr fordern ihre eigene Miindigkeit im Gebrauch ihrer Vernunft und ihres Wil-
lens ein. In den Emanzipationsbewegungen dieser Gesellschaft und im Verlangen jedes ein-
zelnen in ihr nach Selbsténdigkeit werden die Fragen: Wozu braucht man die Kirche? Wozu
ist der Glaube niitzlich? immer schwerer zu beantworten. Darum beklagen die einen diese
Befreiungsgeschichte als Abfall von Gott, und andere suchen krampthaft nach irgendwelchen
immer noch unlésbaren Noten und Problemen der Menschen, an denen sie beweisen konnen,
daB3 die Kirche und der Glaube dennoch notwendig sind.

Religion ist sinnvoll in sich selbst

Die Identitdtskrise des Christentums stammt nicht erst von heute. Sie wurde seit Beginn der
europdischen Aufklarung diskutiert. Wir nehmen aus jener Diskussion Gedanken wieder auf,
die Schleiermacher in seinen »Reden iiber die Religion« den »Gebildeten unter ihren Verich-
tern« 1799 vorgetragen hat*®. Schleiermacher ging davon aus, daB Religion als Mittel zum
Zwecke eines anderen verstanden, schon miflbrauchte und falsche Religion sei. So wollte er
den Gebildeten seiner Zeit die Religion nicht nahebringen. »Besorget nicht, da3 ich am Ende
doch noch zu jenem gemeinen Mittel meine Zuflucht nehmen mochte, euch vorzustellen, wie
notwendig sie sei, um Recht und Ordnung in der Welt zu erhalten, um mit dem Andenken an
ein allsehendes Auge und eine unendliche Macht der Kurzsichtigkeit menschlicher Aufsicht
und den engen Schranken menschlicher Gewalt zu Hilfe zu kommen; oder wie sie eine treue
Freundin und eine heilsame Stiitze der Sittlichkeit sei.« Denn das wére wohl »ein schoner
Ruhm fiir die Himmlische, wenn sie nun die irdischen Angelegenheiten der Menschen so
leidlich versehen konnte! ... Fiir so etwas steigt sie euch noch nicht vom Himmel herunter.«

Wenn Religion nicht Selbstzweck ist und nicht Sinn und Wert in sich selbst hat, dann hat sie
iiberhaupt keinen Zweck und Wert. Auf die Frage nach ihrem sozialen Nutzwert und ihrer
moralischen Brauchbarkeit antwortet sie [68] gar nicht. Thre Wiirde liegt gerade darin, daf3
man diese selbstsiichtigen und habsiichtigen Fragen lassen mul3, wenn man sie verstehen und
an ihr teilhaben will. Jene, die die Religion verteidigen wollen, indem sie ihre du3ere Notwen-
digkeit und Niitzlichkeit demonstrieren, sind im Grunde ihre drgsten Feinde. »Was nur um
eines auller ithm liegenden Vorteils willen geliebt und geschitzt wird, das mag wohl not tun,
aber es ist nicht in sich notwendig, es kann immer ein frommer Wunsch bleiben, der nie zur
Existenz kommt, und ein verniinftiger Mensch legt keinen auB3erordentlichen Wert darauf,
sondern nur den Preis, der jener Sache angemessen ist. Und dieser wiirde fiir die Religion
gering genug sein, ich wenigstens wiirde kirglich bieten; denn ich muf} es nur gestehen, ich
glaube nicht, dal3 es so arg ist mit den unrechten Handlungen, welche sie verhindert, und den
sittlichen, welche sie erzeugt haben soll«, meinte Schleiermacher®. Religion geht also nicht
in den allgemeinen Kreislauf der Verwertungsprozesse der modernen Gesellschaft auf. Wird

48 Zitiert nach der Ausgabe in der Philosophischen Bibliothek von Felix Meiner, Leipzig o. J. 23.
4 Ebd. 26.

Moltmann - Die ersten Freigelassenen der Schopfung (Chr.
Kaiser) 35 30.01.2021



sie in diese eingebaut, so wird sie sich vielmehr auflésen und vernichtet werden.

Wenn jedoch, wie oft beschrieben wurde, die moderne Welt des Staates, der Wirtschaft, der
Schule und der Moral sich vom Einflufl der Religion, von Gott, Glauben und Kirche befreit
haben und nun aus sich heraus funktionieren, dann bedeutet das zwar negativ ein Absterben
der beherrschenden Stellung der Religion, positiv aber bedeutet es, da3 die Religion, daf3
Gott, Glauben und Kirche von ihren Nothelferfunktionen dann endlich frei werden und zu
sich selber kommen konnen. Es ist nicht notig, in Panik auszubrechen, wenn jene alten
Notwendigkeiten fiir die Religion zerfallen. Man sollte {iber die positiven Mdglichkeiten
nachdenken, die sich aus der neuen Situation ergeben. Diese liegen m. E. in der augustini-
schen Umkehr im Verhiltnis von Religion und Leben.

Die augustinische Umkehr

Nachdem man »Gott« so lange Zeit gebraucht hat, um die Welt zu genieffen oder wenigstens
in ihr mit Anstand zu iiberleben, wird Gott aus einer Welt, in der er dafiir nicht mehr ge-
braucht wird, keineswegs verschwinden miissen. Es kann vielmehr, wenn der Glaube sich
besinnt, zur Umkehr dessen, was man ge-[69]nieBt, und dessen, was man gebraucht, kommen.
Man wird dann die Welt gebrauchen, um Gott zu geniefsen. Der Nothelfergott mag langsam,
aber sicher aus dem Leben vieler und der Gesellschaft im Ganzen verschwinden. Aber nach
dem »Tod« dieses Gottes wird man davon sprechen konnen, dafl man sich des freien Gottes
freut und wie man ihn »genieBt«.>® Braucht man Gott nicht mehr als Nothelfer, als Liicken-
biifser und als Problemloser, so ist man — nach Augustin-endlich frei zur fruitio Dei et se invi-
cem in Deo —, zur Freude Gottes und zur Freude aneinander in Gott. Die zweckfreie Freude an
Gott kann dann an die Stelle des Gebrauches und Mil3brauches Gottes treten.

Wenn die Theologie nicht mehr fiir eine menschenfreundliche Praxis notwendig ist, muB3 sie
keineswegs verschwinden, sondern kann endlich um Gottes willen und aus unendlicher
Freude an Gott betrieben werden, wie es ihrer eigentlichen Art entspricht. Wenn die Kirche
aus ihren bisherigen sozialen Funktionen entlassen wird, wird sie auf diesen Gebieten in der
Tat tiberfliissig. In einer Welt der ewigen Wiederkehr der gleichen Zwecke und Verwertungs-
prozesse aber ist wohl nur das Uberfliissige wirklich reizvoll. In einer industriellen und dann
hochindustriellen und endlich — mit Herman Kahn — postindustriellen Gesellschaft miissen
wohl Okonomie und Industrie zunehmend uninteressanter werden. Wer sollte sich noch lei-
denschaftlich fiir Vorgénge interessieren, die sich automatisieren und kybernetisch steuern
lassen? Der Mensch wird dann bei zunehmender Industrialisierung auch freier vom Druck
mechanischer und unwiirdiger Arbeiten. Wenn immer mehr Menschen immer kiirzere Zeiten
arbeiten miissen, dann wird es zum Problem, wer noch arbeiten darf. Dann 1463t sich die
Grundthese, auf die das Menschenbild, die Erziehungs- und Moralsysteme bisher aufgebaut
sind, daf} ndmlich der Mensch durch Arbeit gerecht und respektabel werde, nicht mehr
aufrechterhalten. Der Mensch wird vom Arbeiten freier als in friiheren Zeiten. Wozu aber
wird er dann frei, und wie wird er seine Freiheit erfahren? Wird er seine Freiheit als Angst vor
seiner eigenen Uberfliissigkeit erfahren? Wird seine Arbeit dann ganz spurlos voriibergehen,
ohne irgendeinen personlichen Abdruck im Leben zu hinterlassen? Geht das Leben, in dem
die Arbeit be-[70]deutungsloser wird, dann leer aus? Wird der Mensch die Tatsache, dal3 er
nicht mehr so gebraucht wird wie friiher, als seine eigene Belanglosigkeit verstehen? Wird ihn
die duBlere Zwecklosigkeit seines Lebens als die innere Sinnlosigkeit seines Lebens anfech-
ten? Oder wird er seine automatisierte Arbeitswelt dann endlich gebrauchen, um sich an der

S0 W. Hamilton, zitiert nach S. Daecke, Der Mythos vom Tode Gottes, Stundenbiicher 87, Hamburg 1969, 48 ff.
Vgl. dazu auch J. Moltmann, Zukuntt als neues Paradigma der Transzendenz, Internationale Dialog Zeitschrift,
2.Jg. 1969, 1, 6 £.

Moltmann - Die ersten Freigelassenen der Schopfung (Chr.
Kaiser) 36 30.01.2021



Schonheit Gottes und dem Wert seines eigenen Daseins zu erfreuen? Wer nach dem Leitsatz
erzogen wurde, dall nur Arbeit das Leben siil mache, dem wird es dann sauer werden. Wer
seinen eigenen Wert in seiner sozialen Brauchbarkeit sah, dem wird das Leben wertlos er-
scheinen, wenn er nicht mehr gebraucht wird. Wer den Sinn seines Lebens mit Zwecken
gleichsetzte, dem wird dann die Zwecklosigkeit als Sinnlosigkeit vorkommen.

Schleiermacher hatte die Religion als in sich sinnvoll, aber du3erlich nicht notwendig darge-
stellt, und den Selbstwert der Religion mit Sozialkritik an versklavender Arbeit verbunden.
»letzt seufzen Millionen von Menschen beider Geschlechter und aller Stdnde unter dem
Druck mechanischer und unwiirdiger Arbeiten ... Es gibt kein groBeres Hindernis der Religion
als dieses, dall wir unsere eigenen Sklaven sein miissen, denn ein Sklave ist jeder, der etwas
verrichten mul3, was durch tote Krifte sollte bewirkt werden konnen. Das hoffen wir von der
Vollendung der Wissenschaften und Kiinste, da3 sie uns diese toten Krifte werden dienstbar
machen, daB sie die korperliche Welt und alles von der geistigen, was sich regieren 1a63t, in
einen Feenpalast verwandeln werde ... Dann erst wird jeder Mensch ein Freigeborener sein,
dann ist jedes Leben praktisch und beschaulich zugleich, iiber keinem erhebt sich der Stecken
des Treibers, und jeder hat Ruhe und MuBe, in sich die Welt zu betrachten.«!

Nun ist es bis zu einer solchen augustinischen Umkehr vom Branchen Gottes zum Geniefsen
Gottes noch weit, und ob jemals Wissenschaften und Techniken die Welt in einen »Feenpa-
last« verwandeln, ist angesichts der technischen Zerstorung der Natur sehr zweifelhaft. Im
Grunde sind auch keine Spekulationen iiber die Freiheit und die Religion in einer postindu-
striellen Gesellschaft erforderlich, um diese Umkehr zu bedenken. Denn sie liegt, wie immer
es um die duBeren Bedingungen stehen mag, im Kern des christ-[71]lichen Glaubens selbst.
Wenn christlicher Glaube im Grunde die Befreiung von den Werken des Gesetzes zur Freiheit
der Kinder Gottes ist, dann muf3 der Glaube selbst stindig darauf dringen, praktisch aus dem
Reich der Notwendigkeit in das Reich der Freiheit hinliberzuschreiten. Er muf3 und wird in
seiner Freude am freien Gott und seiner eigenen Freiheit die gesetzliche und ganz kapitalisti-
sche Frage: Wozu braucht man Gott und wozu ist der Glaube niitzlich? {iberwinden. Man
glaubt nicht frei, weil einem das seelisch hilft. Man betet nicht frei, wenn einen das die Not
lehrt. Man geht nicht zur Kirche, weil es einem niitzen konnte. Man studiert nicht angemessen
Theologie, weil man das spéter gut verwerten kann. Man glaubt, sofern das Gegeniiber glaub-
wiirdig ist. Man betet, weil es das Vorrecht der Freien ist, mit Gott zu reden. Man geht in die
Kirche, weil es einem Freude macht, wenn der Gottesdienst erfreulich ist. Man studiert recht
Theologie aus Neugierde und Lust an der Sache.

Experimente mit dem Reich der Freiheit

Aus einer notwendigen Stiitze des Staates und der Stinde ist heute die Kirche mehr und mehr
in den Bereich der Dienstleistungen in der Gesellschaft geraten. In einer funktionsteiligen Ge-
sellschaft wird die Kirche von auflen nur noch selten unter dem politischen Gesichtspunkt
»Thron und Altar« eingeschétzt, wohl aber als hilfreich auf bestimmten Sektoren des Lebens
angesehen. Das ist — soziologisch gesagt — das Feld der Dienstleistungen. Thre Fiirsorge und
Betreuung wird fiir Kindererziehung, Kranken—, Alten- und Gefangnisbesuche und fiir die
personliche Moral in Anspruch genommen. An individuellen Krisenpunkten oder
Hohepunkten des Lebens wie Geburt, Reife, Hochzeit, Krankheit, Ehekonflikte, Tod werden
ihre Dienste gebraucht. Es handelt sich in diesen Bereichen insgesamt um Lebenshilfen in den
relativ herrschaftsfreien Rdumen und zu relativ arbeitsfreien Zeiten. Hier liegen in der
gegenwértigen und vielleicht auch in der denkbar besten aller mdglichen Gesellschaften
Bediirfnisse vor, die man religiése Bediirfnisse nennen kann. Die moderne Kritik an der

S Aa0., 144.
Moltmann - Die ersten Freigelassenen der Schopfung (Chr.
Kaiser) 37 30.01.2021



Kirche betrifft dagegen samt und sonders ihre sog. »Einmischung« in die Politik, ins Geschaft
und in die Schule, wenn immer das eine [72] unerwiinschte Einmischung ist. Nun machen
natiirlich diese neueren Bereiche religioser Bediirfnisse im privaten Leben die Kirche und ihre
Dienste nicht weniger notwendig, als es frither auf anderen Bereichen der 6ffentlichen
Ordnung der Fall war. Man muB} auch kritisch sehen, dall die moderne, emanzipatorische
Gesellschaft Freiheit durchweg nur fiir die Tiichtigen und Arrivierten, fiir die Gesunden und
GenuBfihigen mdglich macht®2. Mit ihren humanistischen Idealen der Miindigkeit und
Autonomie hat sie paradoxerweise die Tendenz, eine Segregationsgesellschaft zu werden. Die
Kinder kommen in Kindergéarten, die Alten in Altersheime, die Kranken in Krankenh&user,
die Unheilbaren in Pflegeheime, die Straffalligen in Strafanstalten und Sicherungsverwahrung
usw. Der Rest ist dann unter sich. Auf Grund der ldngeren Lebenserwartung leben heute mehr
Generationen zugleich und miteinander als in fritheren Gesellschaften, wo man eine
Generation noch mit 30 Jahren berechnete. Heute sind es 60 oder 70 Jahre. Je ldnger sie
zusammen leben miissen, um so mehr sind die Generationen auf Trennung erpicht, und um so
mehr verdrangen offenbar die Jungen und Lebenstiichtigen die anderen aus den Zentren des
Lebens. Wer vertritt die verdridngten Freiheiten der Verdringten; die Freiheit, alt zu werden;
die Freiheit, ein Kind zu sein; die Freiheit, krank zu sein; die Freiheit, Liebe und
Gemeinschaft zu empfangen; die Freiheit der Alten und der Kinder, der Leidenden und der
Schuldigen? Jene »OK-Welt«, in der nichts mehr zu wiinschen iibrig bleibt, ist eine aus sehr
durchsichtigen Griinden gemachte Verblendung. Es bleibt also auch in der sog. emanzipierten
Gesellschaft genug Not und Elend, an denen die Freiheit des Glaubens und die Freiheit der
Liebe praktiziert werden miissen. Und weil diese aufgeklarte Gesellschaft in erschreckendem
Male neues Elend und neue Verdrangungen produziert, wird ihr die praktizierte Freiheit der
Liebe in ihren Hinterhofen und Kellern kritisch gegen den Strich gehen miissen. Wenn die
Christen und die kirchlichen Institutionen wirklich die Freiheit Christi, welche die Freiheit der
Hoffnungslosen ist, praktizieren, haben sie in dieser Gesellschaft genug zu tun und werden
nicht arbeitslos werden.

Zugleich aber weitet sich jener Bereich aus, auf dem eigent-[73]lich keine priméiren Bediirt-
nisse und keine dulleren Note vorliegen. Ich meine den Bereich der Freizeit, der Entspannung,
der Unterhaltung und der Kultur, den Bereich zweckfreier Geselligkeit. Mit diesen Bereichen
konnen die Gemeinden ziemlich wenig anfangen. Er wird darum mit theologischen Kursen in
Gemeindeseminaren und mit karitativer und sozialer Aktivitit ausgefiillt. Dagegen ist, wie die
Gesellschaft heute nun einmal aussieht, auch nichts zu sagen. Aber Schleiermacher hatte noch
eine andere Vision fiir diese relativ herrschafts- und arbeitsfreien Rdume. In seiner »Theorie
des geselligen Betragens« (1802) fand er, daB3 »freie, durch keinen dueren Zweck gebundene
und bestimmte Geselligkeit von allen gebildeten Menschen als eins ihrer ersten und edelsten
Bediirfnisse gefordert werde«. Das Ziel der Emanzipation war schon fiir ihn die herrschafts-
freie, entschriankte Kommunikation zwischen freien Menschen, wie Jiirgen Habermas es
heute nennt. In dieser zweckfreien Geselligkeit sah er auf der Ebene der Religion und der
Kunst das Ziel der Franzosischen Revolution sich erfiillen, namlich Briiderlichkeit im Geist
der Freiheit auf dem Boden der Gleichheit. Geselligkeit war fiir ihn das freie Spiel des Gei-
stes, des Gespréchs und der Kiinste, der produktiven Phantasie und der Freude der Menschen
aneinander. Hier erfiillte sich fiir ihn die politisch nicht realisierbare Demokratie, denn es tritt
hier schon an die Stelle der Uber- und Unterordnung der politischen Welt jene Wechselwir-
kung des freien Nehmens und Gebens. Doch gab es, wie er zugab, diese gesellige Demokratie
nur in den freien Zirkeln und Salons der sowohl Gebildeten wie Reichen. Zwar hoffte er, wie
zitiert, daf3 die Wissenschaften einmal alle Menschen von der Sklaverei mechanischer Arbei-

32 J. B. Metz, Gefihrliche und befreiende Erinnerung. Zur Prisenz der Kirche in der Gesellschaft, Publik 1970,
Nr. 41, 23.

Moltmann - Die ersten Freigelassenen der Schopfung (Chr.
Kaiser) 38 30.01.2021



ten befreien werde. Unter den gegebenen Umsténden aber sei die freie Geselligkeit nur »weni-
gen Gliicklichen« méglich. Sie konnen jetzt schon jenes demokratische Reich der Freiheit
vorwegnehmen, wo die wahre Religion bliiht. Sie représentieren damit den Ungliicklichen
jene Zukunft, fiir die zu arbeiten es sich lohnen soll. Eine aggressive Kritik an der Arbeitswelt
ergab sich aus seiner Vision nicht. Dennoch steckt in ihr etwas, was man nicht preisgeben
sollte.

Gehen wir noch einmal kritisch auf die wachsenden Frei-|74]zeitrdume des Menschen in der
modernen Gesellschaft ein, so finden wir zunéchst, daf3 sie noch keineswegs der leere Raum
fiir freie Menschlichkeit sind. Denn jene freien Spiele der Entlastung und Entspannung sind
gewohnlich gar keine Alternativen zur Arbeitswelt. Die Entspannung wird durch die Span-
nung bestimmt und die Entlastung durch die Lasten. Gewohnlich spielt man in seiner Freizeit
das noch einmal, was man in der Arbeit und im Geschéft erlitten hat, nur eben ohne Zwang
und Not. Arbeiter an ratternden Maschinen entspannen sich auf knatternden Motorrddern und
biicherlesende und -schreibende Professoren bei Kriminalromanen. Jene ausgleichende und
entspannende Geselligkeit ist in Wirklichkeit meistens ein Spiegelbild der gesellschaftlichen
Arbeit der Menschen, die zusammenkommen. Warum redet man sonst so viel vom Geschift,
von der Universitét, von Haushaltsproblemen und Kindererziechung? Man kann dann doch
nicht abschalten und iiber etwas ganz anderes sprechen. Die freie Geselligkeit ist nicht frei,
sondern ist von der reproduktiven Phantasie ausgefiillt, mit der man sich von seinen prakti-
schen Problemen zu befreien sucht, indem man sie noch einmal durchspricht. Wire es anders,
dann wiirden Arbeiter Biicher lesen, Professoren Motorrad fahren, und man wiirde an den
Gesprichsthemen einer Gesellschaft nicht sofort die Berufe erkennen, die dort zusammensit-
zen.

Der Schritt von der Reproduktion der Arbeitswelt in der Freizeit zur Produktion neuer Ver-
hdiltnisse in der Freizeit ist schwer, mul} aber gegangen werden, wenn Freiheit wirklich gelebt
werden soll. Die Gemeinden sollten den ihnen zufallenden Bereich herrschafts- und arbeits-
freier Zeiten darum nicht nur mit Schulung und moralisch-sozialer Aktivitét ausfiillen. Das ist
zwar notwendig, aber noch nicht frei. Sie sollten die Mdglichkeiten einer schopferischen Frei-
heit ausprobieren. Das bedeutet nicht, durch Unterhaltung, Geselligkeit und Spiel nur der
Entspannung zu dienen, die aus den Uberforderungen des Alltags heraus notwendig ist. Auch
das ist wichtig, aber es ist noch nicht frei. Es wiirde aber heillen, an diesen Stellen Modelle
der kreativen Freiheit durchzuspielen. Es wiirde heillen, nach der reproduktiven Phantasie, die
die Vergangenheit aufarbeitet, die produktive Phantasie fir die Zukunft anzuregen [75] und
die verdringte Spontaneitdt ans Licht zu bringen. Es wiirde heilen, eine Kultur zu pflegen, die
nicht nur gesellschaftlichen Ausgleich bietet, sondern gesellschaftliche Verdnderungen vor-
bereitet, weil sie mit einer nichtautoritidren Briiderlichkeit bekannt macht. Der Gottesdienst
selbst konnte zur Quelle neuer Spontaneitit werden und brauchte nicht linger ein Ort der
Hemmungen, Verlegenheiten und Anstandsbemiihungen zu sein. Die Gemeinden wiirden
dann zu Experimentierfeldern des Reiches der Freiheit mitten im Reich der Notwendigkeit.
Natiirlich fragt man nach Beispielen und Rezepten, wie das »zu machen« wire. Aber Beispie-
le und Rezepte wiirden die Spontaneitit, die man nicht machen, sondern allenfalls freisetzen
kann, nur behindern. Ich habe die Zeichen der befreiten Kirche und der Experimentierfelder
des Reiches gesehen: in Ascension Church in East Harlem, der »liberated church« in San
Francisco, bei schwarzen Gemeinden in Kenya, bei deutschen Auslandsgemeinden und bei
christlichen Gruppen in landeskirchlichen Gemeinden, die durchaus nicht nur aus Jugendli-
chen bestanden. Man muB es selbst versuchen, um seine Erfahrungen zu machen>?.

Das Fiir-Andere-Dasein ist eine Sache. Dietrich Bonhoeffer hat diese Formel verwendet, um

3 Vgl. z. B. Sister Corita, Footnotes and Headlines. A Play-Pray-Book, New York 1967.
Moltmann - Die ersten Freigelassenen der Schopfung (Chr.
Kaiser) 39 30.01.2021



das Geheimnis der Stellvertretung Christi und seines Todes fiir uns auszulegen. Das Fiir-An-
dere-Dasein ist auch das Geheimnis der Liebe in denen, die dem Mann aus Nazareth nachfol-
gen. Das Fiir-Andere-Dasein ist die Grundstruktur der Kirche Christi, die stellvertretend fiir
die Menschen eintritt und insbesondere jene vertritt, fiir die keiner sonst eintritt. Das Fiir-
Andere-Dasein ist notwendig zur Befreiung und Erlosung des bedriickten und schuldig ge-
wordenen menschlichen Lebens. Durch Liebe wird Freiheit konkret ausgebreitet. Aus diesem
Grundgedanken entstanden die heute {liberall verwendeten Formeln der Kirche fiir die Welt
und der Kirche fiir Andere. Aus ihnen sind wiederum die Aktionen hervorgegangen wie Brot
fiir die Welt, Amnestie fiir die Gefangenen, solidarische Weihnacht, Telefonseelsorge etc. Die
Liebe, die am Leiden Anderer leidet und fiir das Gliick Anderer eintritt, ist in der Tat die
gegenwirtig notwendige Gestalt der Freiheit mitten in Knechtschaft und Verlassenheit. [76]

Aber das Fiir-Andere-Dasein ist nicht das Letzte, auch nicht das Ziel und noch nicht einmal
die Freiheit selbst. Es ist der Weg, wenngleich der einzige Weg, der zum Mit-Anderen-Dasein
fithrt. Dal3 Christus fiir uns gestorben ist, hat sein Ziel und seine Zukunft darin, da3 er mit uns
ist, und wir mit ihm leben, lachen und herrschen werden. Das Fiir-Andere-Dasein in der stell-
vertretenden Liebe hat zum Ziel, einmal mit anderen in Freiheit da zu sein. Brot fir die Hun-
gernden in der Welt zu geben, hat zum Ziel, einmal mit aller Welt sein Brot zu essen. Wire
das nicht das Ziel, so wire diese Fiirsorge nur eine neue Form von Herrschaft. Kirche fiir
Andere kann leicht zum alten Paternalismus zuriickfiihren, wenn ihr letztes Ziel nicht jenes
Reich wire, wo keiner mehr flir den anderen eintreten muf}, sondern jeder sich mit jedem und
alle zusammen sich freuen konnen. Das Fiir-Andere-Dasein ist die Weise der Erlosung des
Lebens. Das Mit-Anderen-Dasein ist die Form des erlosten, freien Lebens selbst. Darum sollte
sich die Kirche selbst nicht nur als Mittel zum Zweck, als Kirche fiir die Welt, verstehen, son-
dern in sich selbst auch schon das freie, erloste Mit-Anderen-Dasein demonstrieren, dem sie
doch dienen will. Die Kirche ist in diesem, aber nur in diesem Sinne, auch schon Selbstzweck;
nicht als Kirche mit Hierarchie und Biirokratie, sondern als Gemeinde der Freien. Die Kirche
hat in diesem Sinne nicht nur Hilfsfunktionen fiir die Welt, die im Argen liegt, sondern hat
auch selbst schon einen demonstrativen Seinswert. In der erinnerten und erhofften Freiheit
Christi dient sie der Befreiung der Menschen, indem sie zugleich selbst diese Freiheit demon-
striert und Freude an dieser Freiheit zeigt.

Moltmann - Die ersten Freigelassenen der Schopfung (Chr.
Kaiser) 40 30.01.2021



