Predigt iiber Prediger 4: Der Mitmensch
Von Paul Schempp

1Ich wandte mich um und sah an alles Unrecht, das geschah unter der Sonne; und siehe, da
waren die Trdanen derer, so Unrecht litten und hatten keinen Troster; und die ihnen Unrecht
taten, waren zu mdchtig, daf sie keinen Troster haben konnten. 2Da lobte ich die Toten, die
schon gestorben waren, mehr denn die Lebendigen, die noch das Leben hatten; 3und besser
als alle beide ist, der noch nicht ist und des Bésen nicht innewird, das unter der Sonne ge-
schieht. 41ch sah an Arbeit und Geschicklichkeit in allen Sachen; da neidet einer den andern.
Das ist auch eitel und Haschen nach dem Wind. 5Ein Narr schldgt die Finger ineinander und
verzehrt sich selbst. 6Es ist besser eine Handvoll mit Ruhe denn beide Fduste voll mit Miihe
und Haschen nach Wind. 7Ich wandte mich um und sah die Eitelkeit unter der Sonne. 8Es ist
ein einzelner, und nicht selbander, und hat weder Kind noch Bruder; doch ist seines Arbeitens
kein Ende, und seine Augen werden Reichtums nicht satt. Wem arbeite ich doch und breche
meiner Seele ab? Das ist auch eitel und eine bose Miihe. 9So ist's ja besser zwei als eins; denn
sie geniefden doch ihrer Arbeit wohl. 10Fdllt ihrer einer so hilft ihm sein Gesell auf. Weh dem,
der allein ist! Wenn er fdllt, so ist keiner da, der ihm aufhelfe. 11Auch wenn zwei beieinander
liegen, wdrmen sie sich; wie kann ein einzelner warm werden? 12Einer mag iiberwdltigt wer-
den, aber zwei mégen widerstehen; und eine dreifiltige Schnur reifst nicht leicht entzwei.
13Ein armes Kind, das weise ist, ist besser denn ein alter Konig, der ein Narr ist und weifs
nicht sich zu hiiten. 14Es kommt einer aus dem Gefdngnis zum Koénigreich; und einer, der in
seinem Konigreich geboren ist, verarmt. 15Und ich sah, dafs alle Lebendigen unter der Sonne
wandelten bei dem andern, dem Kinde, das an jenes Statt sollte aufkommen. 16Und des Volks,
das vor ihm ging, war kein Ende und des, das ihm nachging; und wurden sein doch nicht froh.
Das ist auch eitel und Miihe um Wind.

(Prediger 4,1-16 — LUTHER-BIBEL 1912)

Heute fiihrt uns der Prediger noch tiefer in die wirkliche Verlorenheit des Daseins hinein als
in den bisherigen Worten der ersten drei Kapitel. Auswegslos der Kreislauf der Natur, der
Vergénglichkeit und Vergessenheit hingegeben der Weg der Geschichte, die Kultur ohne
faBBbaren Sinn in Genul3 und Arbeit, und der Mensch dem Schicksal gegeniiber im Kampf oder
Ergebung ohne die Mdglichkeit, die rechte Zeit und Stunde zu erkennen. Und jetzt horen wir
vom Verhiltnis des Menschen zu seinem Mitmenschen. ,,Ich wandte mich und sah an alles
Unrecht, das geschah unter der Sonne; und siehe, da waren Trdinen derer, die Unrecht litten
und hatten keinen Tréster; und die ihnen Unrecht taten, waren zu mdchtig, daf sie keinen
Troster haben konnten.* [Pred 4,1] Wir konnen wohl mit Recht vermuten, daf3 in unserem
Jahrzehnt mehr Tridnen geweint wurden und werden von solchen, die Unrecht litten, als da-
mals zur Zeit des Predigers. So viele Gréber, so viele Kriippel, so viele Heimatlose, so viele
Gefangene, so viele Hungernde, so viel Opfer unrechter Gewalt, so viel Unterdriickung und
Leid hat es damals wohl kaum gegeben. Aber auf das Seken kommt es an. Der Prediger hat
das Unrecht und die Trénen gesehen! Das ist gar nicht selbstverstandlich. Was haben wir denn
gesehen, als schon Millionen umgebracht oder zu Tod gequilt waren? Was haben wir erkannt
als Unrecht, als die andern Volker litten? Die Trédnen werden nicht auf der Stralle geweint.
Und das Unrecht nannte sich meistens Recht und Gerechtigkeit. O was kiimmert uns das
Unrecht, das andern geschieht, was kiimmern uns die Trédnen, die andere weinen? Wir haben
Mitleid, aber wir vergessen moglichst schnell, wir konnen ja nichts d&ndern. Aber der Prediger,
von dem man denken sollte, ihn kann nichts erschiittern, er sieht alles schwarz in schwarz, der
ist tatsdchlich erschiittert vom fremden Leid, der wendet sich nicht ab, der sieht, wie hinter
dem Schein von Recht und Gesetz iiberall die Macht mibraucht wird und Menschen von

Schempp - Predigt iiber Prediger 4 1 05.11.2020



Menschen geplagt, gedriickt, ausgeniitzt, iibervorteilt, erpre3t und geschunden werden. Er
sieht den Menschen als Feind des Menschen. [26] Schlimmer als das Unrecht, das geschieht,
schlimmer als die Tranen der Unterdriickten ist aber, dal3 auch der Trost verhindert wird. Die
Machthaber wollen nicht, da3 ihre Opfer getrostet werden, sie wollen ja im Recht sein, sie
wollen, dafl man das lobt, was sie Recht und Zucht und Ordnung und Sitte heiflen, was sie im
Namen irgendwelcher Ideale den Menschen antun; ihre Opfer trosten hie3e ja sie selber ins
Unrecht setzen. O, religios trosten, Ergebung und Geduld predigen, das diirfen die Menschen,
das ist leicht und billig. Da diirfen die Pfarrer die Martyrer zum Schafott begleiten. Aber ist
denn das ein Trost, wenn Unrecht geschehen ist? Ist denn ein Troster da, wenn kein Récher da
ist? Wenn die Menschen nicht zu dndern sind, wenn Unterdriickung und Unrecht eben nicht
zu verhindern sind, wenn der Méchtige eben immer wieder Recht hat und der Ohnméchtige
leiden muB3, wenn die, die oben sind, sich mit allen Mitteln oben behaupten diirfen und die,
die unten sind, mit allen Mitteln drunten halten diirfen, wenn du mit deinem Recht eben nicht
durchkommst und dir alles gefallen lassen muf3t, wo soll da ein Trost sein? Menschen konnen
nicht trosten, wenn sie nicht auch helfen kdnnen. Auch der Prediger versucht es gar nicht, den
Troster zu machen. Er sieht das Bose, das die Menschen einander iiberall und taglich antun, er
sieht die Trénen, die iiberall und téglich flieBen — und er flucht nicht, aber er trostet auch
nicht. Er lobt die Toten, die Unrecht und Trinen hinter sich haben, und er lobt die, die noch
nicht geboren sind. Ist das nicht furchtbar? Ist das denn erlaubt? Ist das nicht eine Anklage
gegen den Schopfer? Das sagt ausgerechnet der, der immer wieder auffordert, frohlich zu sein
in aller Miihsal des Lebens! Wir wissen, wie Elia lebensmiide war, wie Hiob den Tag seiner
Geburt verwiinschte, wie Jeremia klagte, da3 er das Licht der Welt erblicken muflte. Wir wis-
sen, wie oft wir selber die Toten fiir gliicklicher halten als die Lebenden und der Wunsch in
uns wach wird, das Bose, das geschieht, nicht mehr sehen zu miissen. Aber der Prediger redet
nicht von selbsterlittenem Unrecht und nicht von eigenen Tranen. Sein Mitleid mit den Men-
schen ist so unsentimental, so entsetzlich niichtern und illusionslos, dafl man sich nur wundern
muf, wie so ein Mensch das Leben aushalten konnte. Nein, es ist kein Troster da. Mach dir
nur nichts vor, dal} es bald besser werden miisse, daf} der zur Einsicht kommen werde, iiber
den du dich mit Recht beklagst. Mach dir nichts vor, die ganze Bibel singt kein Loblied von
denen, die oben sitzen und Gewalt haben. Sie lassen sich Wohltéter und gnadige Herren hei-
Ben, und wenn sie noch so fromm sind, so fressen sie der Witwen Hiuser und wenden lange
Gebete vor. Wir merken es nur meist nicht. Wir haben nicht so scharfe Augen, kein so unbe-
stechliches Empfinden und kein so mitleidiges Herz. Das Unrecht eines Tages und einer
Nacht und auch nur einer Stadt wiirden geniigen, wenn wir es séhen, uns fiir [27] immer das
Lachen zu verbieten. Aber nicht blof3 durch die Méchtigen geschieht das Bose. Da ist der
Neid. ,,.Da neidet einer dem andern®, sagt der Prediger weiter. Wir begegnen ihm {iiberall,
nicht blof3 zwischen Alt- und Neubiirgern, zwischen Besiegten und Siegern, zwischen Rei-
chen und Armen. Heimlich schleicht er sich in jedes Herz, der Neid des Besitzlosen, das
Geliisten nach dem, was der andere hat, an Gliick oder vermeintlichem Gliick, an Vorziigen,
an Begabung, an Ansehen und Stellung. Keine Verwandtschaft, die nicht an irgend einer
Stelle von ithm angefressen wire. Wer kann ihm wehren? So sieht das Leben aus zwischen
oben und unten, zwischen Mensch und Nebenmensch. Ist’s ein Wunder, dall der Mensch dem
Menschen fremd wird, dal} er sich zuriickzieht? Wie schon ist’s doch, niemand zu brauchen,
auf niemand angewiesen zu sein! Wie herrlich, sagen zu kdnnen: Ich bin mein eigener Herr!
Wie sehr fallen wir einander doch zur Last! Wie sehr gehen wir einander auf die Nerven.
Nicht nur die Dichter schwirmen vom Trost der Einsamkeit. Wie wohl tut doch das Allein-
sein; allein in seiner Mul3e, in der Natur oder zu Hause, mit Biichern oder Musik oder was uns
freuen mag, oder allein in seiner Arbeit, ungestort und ohne den Zwang der Ein- und Unter-
ordnung. Aber ist nicht auch das Haschen nach Wind? Der Narr schldgt die Finger ineinander
und verzehrt sich selber, ,.er frifit sein eigenes Fleisch* (Pred 4,5), wie es wortlich heif3t. Die
Einsamkeit wird zur Miidigkeit und die Miidigkeit zur Ergebung. Wozu sich plagen, wozu
sich streiten und herumschlagen mit den Menschen? Und dann verzehrt man sich selber, zehrt

Schempp - Predigt iiber Prediger 4 2 05.11.2020



vom eigenen Fleisch; man lebt vom kleinen und groflen Kapital des Ich, und das geht einmal
zu Ende. Oder wird die Einsamkeit zur Selbstindigkeit. Ein Einzelner, hat weder Kind noch
Bruder, und seines Arbeitens ist kein Ende. Ist’s nicht eine Torheit, ohne Ruhe sich zu plagen,
um selbstidndig, um reich, um unabhingig zu werden, niemand zu leid, aber auch niemand zu
Nutz? Fiir wen miih’ ich mich denn, wenn ich keinen Nachsten habe? Sind sie nicht gleiche
Toren, der einsame Trége und der einsame rastlos Tétige? — Es ist niemand unter uns, der
nicht auch schon die Bitterkeit erlebt hat, da3 ihm die GroBen zu méchtig waren und ihm sein
Recht, sein Gliick, seine Habe, seine Freiheit nahmen. Und es ist niemand da, der nicht auch
schon zu leiden hatte unter der Konkurrenz, dem Neid und der giftigen Herabsetzung durch
die Nebenmenschen. Und es ist niemand, der nicht auch die Verlassenheit und Einsamkeit des
eigenen Herzens kennt, die trostlose Kélte, die das Herz miide oder hart macht. Und dann
nennt der Prediger noch ein viertes Elend, das der Mensch dem Nebenmenschen verdankt, das
ist die Unsicherheit des Daseins gegeniiber der Gunst und Wankelmiitigkeit der Masse. Aus
dem Gefédngnis zur Herrschaft kommt der Eine und vom Thron zur Armut der andere. Dieses
Aufund Ab, [28] diese Umschichtung der Stinde und Verhiltnisse erleben wir ja in gewalti-
gem Ausmal. O, sie wollen alle Plédtze recht verteilen, jedem seinen Platz zuweisen nach
Fahigkeit und Leistung, aber schlieBlich geht’s immer nach Gunst und Laune des Urteils,
nach den guten Beziehungen und nach dem Vertrauen, das man ausspricht oder entzieht,
gerade wie du den Menschen gefillst. O, was treiben die Menschen fiir ein launisches Spiel
miteinander, sie loben sich hinauf und zerren sich herab. Nicht blof3 die Gro3en miissen
schaukeln in der 6ffentlichen Meinung, auch die Kleinen sind schnell gestempelt und
umgestempelt, und schon unter den Kindern gibt’s Gotzen und Priigelknaben. Wir leben alle
irgendwie von der Gnade und Ungnade der Menschen, und wer fragt nach Griinden, wenn
man heute heilig spricht und morgen verdammt? So geht das Wiirfelspiel um die Menschen
durch die Jahrtausende, und auch in den Gassen und Hdusern und Hinterhdusern wird es
getrieben und niemand weil3, ob ihn das Rad morgen hinaufhebt oder herabwirft. So steht es
von Mensch zu Mensch, der, wie der Heidelberger Katechismus sagt, von Natur geneigt ist,
den Nichsten zu hassen!. Freilich gibt es in all dem Ungliick, das der Mensch dem Menschen
bereitet, ein ,,Besser* und ein ,,Schlimmer*. Wie der Prediger nach vierfacher Richtung mit
solch niichternem Scharfblick des tief erschiitterten Herzens die Lage des Menschen unter den
Menschen beschreibt, so zeigt er auch vierfach jeweils ein besseres Los, das uns fallen kann
und das doch nichts abbricht von der Verlorenheit des ganzen Daseins. Besser ist es, gegen-
iiber der Unsicherheit der Stellung vor der Gunst und Laune der Masse ein weiser Knabe in
Armut zu sein als ein alter Narr auf den Hohen vermeintlicher Sicherheit. Besser ist es, gegen-
iiber der verzagten Einsamkeit oder trotzigen Selbstindigkeit, zu Zweit zu sein, Genossen und
Freunde zu haben. Da kann einer dem andern aufhelfen, da kann einer dem andern wohltun
und thn wirmen, da konnen zwei oder drei sich wehren und schiitzen gegen den Angriff der
andern. Besser ist es auch, gegeniiber dem Neid und der Eifersucht ringsum, eine Handvoll
mit Ruhe zu erwerben und zu geniefen, als mit der Gier und Unrast beide Féauste zu fiillen.
Und besser ist es endlich, nicht mehr zu leben oder nicht geboren zu werden gegeniiber all
dem Unrecht, das unter der Sonne geschieht und all den Trédnen, die es verursacht.

So steht der Prediger vor uns ohne Troster und ohne Trost mit seinem furchtbaren und doch so
wirklichkeitstreuen Urteil iiber das Menschsein. Ist nun das die tiefste Weisheit des Predigers:
Lieber tot sein als Leben? Und weil} er uns nicht mehr zu geben als die paar hausbackenen
Ratschlidge und Regeln: Bleib lieber in Armut weise und vorsichtig! Such dir Freunde und
Genossen und leb im bescheidenen Kreis der Ehe und Familie! Begniig dich mit Wenigem
und such nicht nach Reichtum und Grof3e. Halt aus und warte [29] auf den Tod, der dich vom
Jammer erlost! — Die folgenden Kapitel geben noch viele solche weisen Ratschlédge fiir den
Alltag, fiir ein bescheidenes, zufriedenes, ehrbares Leben in frohlicher Gelassenheit und

! Antwort zu Frage 5 des Heidelberger Katechismus.
Schempp - Predigt iiber Prediger 4 3 05.11.2020



MaiBigung, und alle diese Regeln stehen unter dem furchtbaren Urteil: Der Tag des Todes ist
besser als der Tag der Geburt, Jugend und Alter sind eitel. Gott ist verborgen in der Hohe. Er
schenkt, wie und wann er will und er richtet alle. Der Mensch aber ist klein und nichtig und
hilflos und soll sich nicht iiberheben. — Wo ist da Trost, wo ist da GewiBBheit, wo ist da die
Festigkeit und Seligkeit des Glaubens? ,,Bewahre deinen Fuf3, wenn du zum Hause Gottes
gehst, und komm, daf3 du hérest! Das ist besser als der Narren Opfer, denn sie wissen nicht,
was sie Boses tun.* [Pred 4,17) Das Haus Gottes! Das Haus zum Horen des Wortes Gottes!
Seht, das ist ein Wunder, daB3 es das gibt! Dal3 die Menschen unter Gewalt und Eifersucht,
unter Einsamkeit und Unsicherheit leiden und sich das Leben schwer machen und dem Tod
verfallen, das ist kein Wunder. Aber Gottes Haus und Gottes Wort — das ist das Wunder
Israels, das Wunder der Offenbarung auch beim Prediger. Er hilt wohl nicht viel von dem
rauschenden Kultus, von den Opfern und Feiern auch der Juden. Das haben die Heiden auch.
Da steht der Prediger ganz nahe bei den Propheten Israels mit ihrer drohenden Warnung, Gott
dienen zu wollen und dabei Frevel und Unrecht am Néchsten zu tiben. Aber haben wir nun
auch im Wort des Predigers Gottes Wort gehdrt, obwohl er fast nichts von Gott sagt, obwohl
er nicht die Bufe predigt und auch nicht Heil und Erlosung und Gnade? Oder haben wir
gemerkt, wie dieser Prediger ein Zeuge des Glaubens ist, wie er uns ganz und gar zu Hérern
machen will, nicht zu seinen Horern und Schiilern, sondern zu Horern der Weisheit Gottes,
wie er uns abzieht von allem Trost, um selber und mit uns auf den Trost des Herrn, auf den
Trost Israels zu warten? Er hat diese ungeheure Wahrheit von der Eitelkeit des Daseins und
von der verborgenen Herrschaft Gottes erkannt als Wahrheit, die zu ertragen ist, ohne wahn-
sinnig zu werden, ohne sich gegen Gott zu empdren, ohne alle Bindungen an Gesetz und Sitte
abzuwerfen, eine Wahrheit, die nur im Glauben an die Giite der Herrschaft Gottes wider allen
Augenschein, wider alle Hoffnung und auch wider alle die kraftlosen Gegenbeweise der Men-
schen zu ertragen ist, also mit der ganzen Schwerkraft des unbedingten Vertrauens und damit
mit der bedingungslosen Frohlichkeit des Vertrauens zu ertragen ist. Scheint es nicht, als ob
der Prediger dieser Wahrheit von der Nichtigkeit des Lebens sich im tiefsten ganz ungeheuer
schimte, einfach schimte, daf3 er diese Wahrheit nur predigen konnte, daf er nicht imstande
und erméchtigt war, nun auch zu rufen: Aber jetzt tut Bule! Werdet andere Menschen, kehrt
um, laBt ab von euren sinnlosen Weltverbesserungsversuchen, von eurem eingefleischten [30]
moralischen Ernst und von eurer ebenso eingefleischten natiirlichen und geistlichen Selbst-
sucht — jetzt wird Gottes Herrschaft sich offenbaren. Er will euch zeigen, daB3 er der Vater ist,
daB er euch liebt, daf3 er auch vergibt und rettet und gut macht und heilt von der ganzen Ver-
kehrtheit eures Wesens, dafl Gott euch mitten in dieser Verlorenheit ganz nahe ist und sie
euch abnimmt, daf3 er allem Unheil wehrt und alles zum guten, herrlichen Ende fiihrt! Ja, der
Prediger verrét eine heimliche tiefe Scham, dafl da noch kein Mensch ist, der das rettende
Wort sagen kann, der mit seinem ganzen Wesen beweisen kann, daf3 diese verborgene Herr-
schaft Gottes liber das eitle Dasein der Menschen da ist, sichtbar ist, einer, der den Willen
Gottes immer und ganz tut und die Verlorenheit des Menschen nicht dabei leugnet, sondern
teilt, ja erst ganz und gar enthiillt und so gerade durch sich selbst den unbeweisbaren Gott
beweist. Das, was bei Hiob der Schrei der Emporung ist, der schlieBlich verstummt, was bei
den Psalmisten die Qual und Hoffnung der allein auf Gott Wartenden ist, was bei den Prophe-
ten die Zerrissenheit ist zwischen entsetzlicher Angst und unerschiitterlicher Tapferkeit und
Zuversicht, das lebt im Prediger wie eine tiefe Scham, daf3 er nicht helfen, nicht erldsen, nicht
Gott offenbaren kann, sondern nur zu dieser getrosten, ja frohlichen Verzweiflung, zu diesem
Aushalten rufen und raten kann, bis die Decke fallt und der wahre Prediger, der einzige und
rechte Troster kommt und die Verborgenheit der giiltigen Allmacht und Alleinherrschaft und
Barmherzigkeit Gottes an den Tag bringt. Er, der Prediger, kann nur noch Ratschldge geben
zu rechter Menschlichkeit in Furcht und Zittern und zugleich in tiefster, freudiger Gelassen-
heit. — Wir aber wissen, daf3 der Eine gekommen ist, der alles Unrecht unter der Sonne nicht
nur gesehen, sondern getragen hat, der die Migunst mit ganzer Gnade beantwortet hat, der
die letzte Einsamkeit mit Gott bestanden hat und aus der Tiefe der Holle zur Herrschaft des

Schempp - Predigt iiber Prediger 4 4 05.11.2020



Thrones Gottes gestiegen ist. Wo der Prediger nach vorn Ausschau hélt nach dem Troster und
Erloser, da diirfen wir zuriickschauen und kennen den Namen dessen, der selber das Wort
Gottes ist, den Namen der das Heil ist. Er heif3t Jesus Christus. Ihn diirfen wir héren, ihm
diirfen wir vertrauen. Er ist Mensch wie wir geworden und ein fiir allemal auf unsere Seite
getreten. Die Furchtbarkeit und Ritselhaftigkeit des menschlichen Daseins ist nicht anders
geworden, da ist nichts abzustreiten vom Bild, das der Prediger gibt. Uber uns ist die Gewalt
der Machtigen, um uns ist der Neid und die Konkurrenz der andern, in uns ist die Einsamkeit
und unter uns ist der unsichere wankende Boden. Und doch ist nun alles anders geworden. Er
ist mit dabei. Du seufzest unter dem Unrecht, das dir geschehen ist. Wohl dir, du hast den
Troster, dein Recht ist bei thm wohl gewahrt. Er ist méachtiger als die hohen und hochsten
Michtigen der Welt. Sie fechten dich an mit Mi3-[31]gunst und {iberwachen dich mit bosen
Augen. Wohl dir, er sieht dich mit Gnade und Wohlgefallen an. Er hebt sein Angesicht auf
dich und ist dir freundlich. Du leidest unter Einsamkeit und muf3t dich plagen ohne Hilfe und
Verstindnis der andern. Wohl dir, da ist der, der dir aufhilft, wenn du fallst, der dir die Treue
hilt und dich schiitzt gegen sichtbare und unsichtbare Feinde. Du bist den Verhéltnissen und
Menschen ausgeliefert wie ein Spielball der Laune und weif3t nicht, ob Hohen oder Tiefen auf
dich warten. Wohl dir, Er sitzt im Regiment. Er erniedrigt die Hohen und erhoht die Niedri-
gen. Er fiihrt mitten in den Ketten zu koniglicher Freiheit. Preise nur die Toten! Selig sind die
Toten, die in dem Herrn sterben, von nun an. LaB3 dir nur die Anfechtung gefallen. Selig ist,
wer sie erduldet und setzt seine Hoffnung auf ihn. Was kdnnen wir Menschen tun? Du bist
nicht einsam, denn Er ist der Verbiindete und sammelt die Zerstreuten zu seiner Herde und zur
guten Weide seines Wortes. Du bist nicht Produkt der Verhiltnisse, sondern in Tod und Leben
das Eigentum dessen, der fiir uns gestorben und auferstanden ist. Auferstehung und Leben
hei3t das Licht, das schon in der Nacht des Predigers der Nichtigkeit leuchtet. Dahin sind
unsere Gedanken gerichtet. Von dieser Zukunft her diirfen wir auch heute und jetzt ein ruhi-
ges und stilles und tapferes Leben leben in aller Gottseligkeit und Ehrbarkeit und mitten im
Tod mit unserem kurzen Leben den loben und preisen, der Leben und Seligkeit ans Licht
gebracht hat, denn Gott ist unsere Zuversicht und Stirke, eine Hilfe in den groen Noten, die
uns getroffen haben. Der Herr Zebaoth ist unter uns, der Gott Jakobs ist unser Schutz. Freuet
euch in dem Herrn allewege und abermals sage ich euch: Freuet euch!

AMEN!

Quelle: Paul Schempp, Der Prediger. Vier Predigten Kapitel 1-4, Schriftreihe der Kirchlich-
Theologischen Sozietit in Wiirttemberg, Heft 2, Bad Cannstatt: Miillerschon, 1953, S. 25-31.

Schempp - Predigt iiber Prediger 4 5 05.11.2020



