Predigt iiber Prediger 2: Genuss und Arbeit
Von Paul Schempp

1lch sprach in meinem Herzen: Wohlan, ich will wohl leben und gute Tage haben! Aber siehe,
das war auch eitel. 2Ich sprach zum Lachen: Du bist toll! und zur Freude: Was machst du?
3Da dachte ich in meinem Herzen, meinen Leib mit Wein zu pflegen, doch also, daf3 mein
Herz mich mit Weisheit leitete, und zu ergreifen, was Torheit ist, bis ich lernte, was dem Men-
schen gut wdre, dafs sie tun sollten, solange sie unter dem Himmel leben. 4Ich tat grof3e Din-
ge: ich baute Hduser, pflanzte Weinberge, Sich machte mir Gdrten und Lustgdrten und
pflanzte allerlei fruchtbare Biume darein; 6ich machte mir Teiche, daraus zu wdssern den
Wald der griinenden Bdaume, 7ich hatte Knechte und Mdgde und auch Gesinde, im Hause
geboren, ich hatte eine gréfiere Habe an Rindern und Schafen denn alle, die vor mir zu Jeru-
salem gewesen waren; Sich sammelte mir auch Silber und Gold und von den Konigen und
Léindern einen Schatz; ich schaffte mir Singer und Scingerinnen und die Wonne der Men-
schen, allerlei Saitenspiel; Y9und nahm zu iiber alle, die vor mir zu Jerusalem gewesen waren;
auch blieb meine Weisheit bei mir, 10und alles, was meine Augen wiinschten, das lief ich
ihnen und wehrte meinem Herzen keine Freude, daf; es frohlich war von aller meiner Arbeit;
und das hielt ich fiir mein Teil von aller meiner Arbeit. 11Da ich aber ansah alle meine Wer-
ke, die meine Hand gemacht hatte, und die Miihe, die ich gehabt hatte, siehe, da war es alles
eitel und Haschen nach dem Wind und kein Gewinn unter der Sonne. 12Da wandte ich mich,
zu sehen die Weisheit und die Tollheit und Torheit. Denn wer weifs, was der fiir ein Mensch
werden wird nach dem Konig, den sie schon bereit gemacht haben? 13Da ich aber sah, daf
die Weisheit die Torheit iibertraf wie das Licht die Finsternis,; 14daf3 dem Weisen seine Augen
im Haupt stehen, aber die Narren in der Finsternis gehen, und merkte doch, daf; es einem
geht wie dem andern. 15Da dachte ich in meinem Herzen: Weil es denn mir geht wie dem
Narren, warum habe ich denn nach Weisheit getrachtet? Da dachte ich in meinem Herzen,
daf} solches auch eitel sei. 16Denn man gedenkt des Weisen nicht immerdar, ebenso wenig
wie des Narren, und die kiinftigen Tage vergessen alles; und wie der Narr stirbt, also auch
der Weise.

Prediger 2,1-16 — LUTHER-BIBEL 1912)

»Ich sprach in meinem Herzen: Wohlan, ich will wohl leben und gute Tage haben.* (Pred 2,1)
Ist das der Ausweg der Verzweiflung? Nicht wahr, wir sind entriistet tiber die, die so etwas
denken in ithrem Herzen und dann auch den Versuch machen, diese Absicht auszufiihren. Wir
sagen nein dazu. Wir glauben zu wissen, dafl der Mensch nicht auf der Welt ist, um sich’s
wohl sein zu lassen, um sich gute Tage zu machen. Wir heilen es Egoismus, nach solch
einem Grundsatz zu leben. Besonders heute sind wir emport iiber solche, die sich gute Tage
machen wollen, wo daneben noch der Hunger herrscht, iiber solche, die nicht fragen nach der
Not der andern, wenn sie nur selbst zu guten Tagen kommen, gute Geschifte machen konnen,
ithre schone Wohnung behalten. Sie sind leider zahlreich heute, die sich tiber die Gesetze und
iiber die Moral hinwegsetzen und alle Klugheit aufwenden, sich einen Vorteil zu verschaffen,
die kein Mittel scheuen, um zu einem Genufl zu kommen. Ihre Zahl geht weit {iber die der
Schmuggler und der Dirnen hinaus. Ist’s heute nicht geradezu ein Verbrechen, solch eine Ein-
stellung zum Leben zu haben? Das ist die Welt, die bose Welt, der Materialismus, der Feind
des Christentums. Diese Gesinnung hat uns im Grunde ins Elend gefiihrt und verhindert uns
heute wieder herauszukommen. Man miiite zur Arbeit zwingen, wer nichts schaffen will.
Man miilite strenger bestrafen, wer die Not der andern ausniitzt. Man miif3te riicksichtsloser
sein gegen die, die Steuern hinterziehen. Bliiht nicht heute mitten in der Not der Vergnii-
gungsmarkt? Muf3 die Kirche nicht besonders die Jugend warnen und schiitzen gegen diesen

Schempp - Predigt iiber Prediger 2 1 05.11.2020



Taumel der Sucht nach Vergniigen, Tanz und Lustbarkeit — Karneval? Vielleicht bedauern
wir auch diese Menschen, die keinen Halt mehr zu haben scheinen. Vielleicht glauben wir
auch zu verstehen, dal im Kampf zwischen Hunger und Moral der Hunger siegt. Vielleicht
neigen wir zur Nachsicht, weil in jeder allgemeinen Panik der Mensch eben sich selbst der
Nichste ist und wir urteilen milder iiber das Uberhandnehmen des Diebstahls. Aber wir stehen
jedenfalls auf der Seite des armen Lazarus gegen den reichen Mann, der herrlich und in Freu-
den lebt. Wir wollten die [12] nicht sein, die zu ihrer Seele sagen: ,,Wohlan, i3 und trink und
sei guten Muts, denn du hast einen Vorrat auf viele Jahre.* (Lk 12,19) Wir sind ja dieser Ver-
suchung enthoben. Wir sind schon froh, wenn wir ein bescheidenes Auskommen haben, wenn
wir den Hunger nicht mehr zu befiirchten haben, wenn wir ein Dach iiber dem Kopfe haben.

Aber sitzt wirklich in keiner Falte unseres Herzens dieser Gedanke: Ich will wohl leben und
gute Tage haben? Sind wir bloB nicht ehrlich genug, um uns das einzugestehen? Natiirlich
sind wir bescheiden. Natiirlich wollen wir nicht blof3 das, natiirlich ist der Genuf3 des Magens
und der Sinne nicht unser Lebensziel allein. Aber so ein biBchen ist doch auch dieser Wunsch
berechtigt, gute Tage zu haben. So ein biBchen kennen selbst die Theologen die Frage nach
dem berechtigten Mal} von Genul3 oder gar Luxus. So ein bilichen erkennen wir dieses Be-
diirfnis an, sich auch einmal einen guten Tag zu machen. So engherzig sind wir nicht, daf3
wir’s einem nicht gonnen, auch Wein zu trinken und Kuchen zu essen, wenn er’s bekommen
und sich leisten kann. Nur soll jeder Maf3 halten. Nur soll man auch an die andern denken und
kein Argernis geben. Nur sollen nicht die Einen prassen, wiihrend andere darben. Und so ist
unser Urteil dann im Reinen und wir beweisen uns in dem allem nur als die Richter iiber die
andern, als die, die sich selbst fiir klug und weise halten, die nicht glauben, daf alles eitel ist.
Wenn wir aber Gottes Urteil gehort haben, das Wort der Weisheit Gottes: Alles ist vergeblich
— wenn wir das gehort haben, weil wir das Wort vom Kreuz, das Wort vom Bankrott Jesu
Christi an der Welt der Juden und Heiden, das Wort vom Bankrott der Juden und Heiden am
Kreuz Christi gehort haben, wenn wir glauben, dall wir durch die Gnade des Herrn Jesu Chri-
sti selig werden, wenn wir das Sorgen fiir den andern Morgen uns versagen, weil es ein ver-
gebliches Bemiihen ist, dann erkennen wir uns durchaus als die Genossen derer, die wohl
leben und gute Tage haben mochten. Wollen wir uns denn schimen, das einzugestehen?
Wollen wir es denn verleugnen, dal3 wir wirkliche Menschen sind? Mag jeder etwas anderes
verstehen unter Genuf3 und guten Tagen, der eine nur ein ruhiges Plitzchen, ein anderer Ge-
sundheit, der dritte mehr Lohn oder Gehalt, der vierte geistige Anregung, der fiinfte gar ein
zufriedenes Herz. Wir alle diirsten doch nach Gliick und guten Tagen. Groftes Gliick der
grofiten Zahl! ist keine schlechte Parole der Politik, wenn man nur wiiite, wie man dariiber
einig werden kdnnte. Kénnen wir sie denn einstellen, die Jagd nach dem Gliick? Hort sie
endgiiltig auf, wenn wir gehort und erkannt haben: Alles ist eitel!? Sind wir da nicht zuriick-
getrieben aus allen Hohen und Weiten unseres Tatendurstes in unsere natiirliche Wirklichkeit,
in unser Menschsein und erkennen uns selber da, wo wir alle sind, unter dieser kreisen-
[13]den Sonne, unter diesem wechselnden Mond als die, die fragen: Wozu das alles?, als die,
die sich mit keiner Antwort der andern, mit keiner Lebenserfahrung der Eltern und Voreltern,
mit keiner Geschichts- und Lebensdeutung zufrieden geben, als die, die Gewinn wollen und
nicht Verlust, die Freude wollen und nicht das Leid, die gute und nicht bose Tage suchen?
Von dieser Weisheit des Predigers her, dal Natur und Geschichte eitel sind, verstehen wir alle
die Pessimisten, alle die schwarzen Lebensdeuter, die Buddhisten und die Schopenhauerjiin-
ger, die Entmutigten und Schwermiitigen sehr gut, aber ihre Feindschaft zum Leben machen
wir nicht mit, wir unterlassen den Versuch, nun doch ausbrechen zu wollen, nun doch frei zu
werden von unserem Menschsein, uns befreien zu wollen vom Willen zum Leben, zum erfiill-
ten Leben, zum Leben, dessen man froh werden kann, zum Leben der guten Tage, die man
genieflen kann. So verstehen wir noch viel besser und mehr die Optimisten, die geméBigten
und die unverbesserlichen, die Egoisten und Geniel3er, die geméBigten und die unverbesserli-
chen. Sie wissen es ja nicht, wie eitel die Geniisse des Lebens sind, sie taumeln von Begierde

Schempp - Predigt iiber Prediger 2 2 05.11.2020



zu GenuB, sie sind ehrlich in ihrer brennenden Liebe zum Leben und glauben immer und
immer wieder, daf} sie doch ans Ziel ihrer Wiinsche kommen. Aber wir wissen um die Eitel-
keit des Genusses, wir wissen, da3 auch uns nicht geholfen ist, wenn wir des Herzens Geliiste
nur unterdriicken und verstecken und die liberlegenen Veréchter spielen. Der Prediger hat ja
und nicht nein gesagt zu dieser Eitelkeit. Er steht zu seiner Weisheit so, daB er sie erprobt. Er
will keine Weisheit iiber das Leben, als ob er selber nun die Welt iiberwunden hétte. Er will
sich nicht retten aus der Furchtbarkeit dieser Weisheit. Er stiirzt sich nicht in die Betdubung
des Genusses. Die Weisheit ist bei ithm, sie leitet sein Herz, wenn er sich entschlossen auf den
Weg der Freude begibt. Ja, das Lachen ist toll. Ja, die Freude kann sich nicht rechtfertigen, sie
weil} keine Antwort auf die Frage: Was machst du? ,,Ich lebe und weil3 nicht wie lang, ich
sterbe und weil} nicht warum, ich gehe und weil3 nicht wohin. Mich wundert, daB3 ich frohlich
bin.“! DaB die Menschen seufzen unter ihrem Schicksal, daB sie den Kopf hiingen und den
Mut verlieren, das ist nicht so zum Verwundern. Aber dal} sie so zdh sind, daf} sie immer wie-
der ausziehen, das Gliick zu suchen, sich ein gutes Leben zu zimmern, dal} sie auf den Triim-
mern wieder neu zu bauen beginnen, daB sie sich doch wieder freuen an der Schonheit der
Natur, daB sich doch wieder ihr Gemiit 6ffnet fiir Wein und Weib und Gesang, das ist verwun-
derlich. Und der Prediger macht mit. Er will die Torheit ergreifen und kennen lernen. Und wie
er seine Natur als Mensch bejaht und damit die Eitelkeit des Trachtens nach dem Gewinn,
nach dem Genuf des Lebens, so bejaht er sich auch als Glied der Menschengeschichte. Da
steht der Mensch ein-[14]geschlossen in den Raum der Natur, im Kreislauf von Sonne und
Wasser und Winden. Er hat keinen Gewinn davon, so herrlich diese Natur ist. Aber er genief3t
sie doch und will essen und trinken und froh sein, ja seinen Leib mit Wein pflegen. Er weil3,
es ist eitel. Und da steht der Mensch eingespannt in den Lauf der Geschichte. Die Geschlech-
ter kommen und gehen, so reich und interessant die Geschichte sein mag. Er hat keinen Ge-
winn davon. Er ist gebannt in die Kiirze seiner Zeit. Aber nun ist der Prediger nicht ein Feind
der Geschichte. Er versucht nicht das Unsinnige, ein zeitloser Mensch zu werden, der sich
nicht riihrt, der sich nicht bewegt, der nicht teilnimmt an diesem eitlen Lauf der Geschichte.
So wie er nicht ohne Genulf} sein will, so will er auch nicht ohne die Tat, ohne die Arbeit sein.
Das ist das wirkliche menschliche Leben, daf3 sie zueinander gehdren und einander bedingen,
die Arbeit und der GenuB, die Tat und die Erholung, die Miihe und die Freude. Nie kann eines
allein das Leben fiillen, ob es sich um leiblichen oder geistigen Genuf3, um leibliche oder gei-
stige Arbeit handelt. Wer nur leiblich genief3t, dessen Sinne stumpfen ab, er verfault und ver-
greist. Wer nur geistig genief3t, der wird blasiert, der verliert die Wirklichkeit und traumt. Wer
nur leiblich arbeitet, der wird zum Sklaven und zerstort sich selber. Wer nur geistig arbeitet
ohne Genuf3, der mordet die Wirklichkeit der Sinne und der Natur. Sie konnen auch nicht end-
giiltig zusammenfallen, der Genuf3 und die Tat. Wird das GenieB3en eine Arbeit, dann ist es
kiinstlich und erzwungen, eine Heuchelei und ein Theater, und wird die Arbeit zur Freude
ohne die Qual der Plage, dann ist sie Besessenheit und Unnatur. Nicht vom UbermaB des
Genusses und nicht vom UbermalB der Arbeit redet der Prediger und darum nicht vom Zusam-
menbruch der Freude in den Katzenjammer, und nicht vom Umschlag des Genusses in das
heulende Elend und nicht vom Versagen der Kraft oder vom Miflingen der Arbeit, sondern
vom wirklichen menschlichen Dasein im Genuf3 und in der Arbeit, vom gewollten, freiwilli-
gen Genieflen und Arbeiten, nicht von der Besessenheit der Triebe und nicht vom Frondienst
des erzwungenen Schaffens. Der Prediger weill um das Tun als Haschen nach Wind. Er weif}
um die Eitelkeit des Schaffens wie um die Eitelkeit des Genusses und sagt auch hier das volle,
ehrliche Ja. ,,Ich tat groBe Dinge.“ Er machte Hiuser, Girten, Weinberge, Teiche und ziichtete
Vieh und Obst und sammelte Schitze an Gold und Silber. Und er tut es, um die Friichte seiner
Arbeit zu genieBBen. Auch da heil}t es: ,,Meine Weisheit blieb bei mir.* Er will nicht Kultur-
diinger fiir die spateren Geschlechter sein. Er glaubt nicht an den Fortschritt der Menschheit.
Wie kann er geradezu schwelgen im Erfolg seiner Arbeit! Er verwehrt seinem Herzen keine

! Mittelalterliches Priamel, filschlicherweise Martinus von Biberach zugeschrieben.
Schempp - Predigt iiber Prediger 2 3 05.11.2020



Freude. Er freut sich des Lebens wie nur irgend ein Reicher. Ist er nicht ein typischer Welt-
mensch, ein Diesseitigkeitsmensch? [15]

Ist er nicht ein typischer Jude? Wir kommen von solchen ,, Taten* her. Wir kennen viele, die
sich dem Genuf ihrer Erfolge mit Begier hingaben, Grof3e und Kleine, im Frieden und im
Krieg. Wir wissen, wie dabei das Judentum beschimpft und ausgerottet und — nachgeahmt —
wurde. Der eine grof3e Unterschied ist doch deutlich. Der Prediger sah, daf all seine Miihe
eitel und Haschen nach Wind war, nicht weil die Paldste zerfielen und die Gérten zur Wiiste
und die Schitze wertlos wurden, sondern weil es ungewiB3 ist, ob die Erben all dieser Giiter
weise oder toricht sein werden. Der Prediger ist kein Feind der Kultur, aber er weil3, daf dies
Kulturschaffen eitel ist. Er weil3, dall dazu eben diese Weisheit Gottes gehort, dal3 alles eitel
ist und diese Weisheit sich bewahrheitet in der Kultur. Er glaubt nicht an die Kultur, nicht an
den GenuB und nicht an die Arbeit. Er glaubt nicht, da3 die Weisheit erblich ist. Er glaubt
nicht an den Menschen. Ein Narr ist, wer an die Natur oder an die Geschichte oder an beides
und damit an die Kultur und in all dem eben an den Menschen glaubt. Diese Narrheit hat uns
barbarisch und darum auch arm gemacht. Glauben wir ja nicht, da8 wir nun abstehen diirften
oder konnten vom Schaffen. Glauben wir ja nicht, dall wir jetzt den leiblichen oder geistigen
Genuf3 verdammen diirften. Wir stehen alle wieder da in unserer menschlichen Eitelkeit und
Nichtigkeit. Wir gehen nicht in die Wiiste und lassen die Triimmer liegen. Wir begniigen uns
nicht mit dem Mangel, weil doch der GenuB eitel ist. Wir haben nicht die Moglichkeit, so
erfolgreich zu genieBen wie der Prediger und so erfolgreich zu schaffen wie der Prediger. Wir
fangen an und waren vor einigen Jahren in der groflen Verlegenheit, ob wir mit dem Schaffen
anfangen miissen oder kdnnen, um zu geniigendem Essen, zu Kleidern und Schuhen, zu Woh-
nungen und zu ein wenig Freude am Dasein zu kommen, oder ob wir erst vom Ausland mehr
zu essen und allerhand Verbrauchsgiiter fordern miissen, um erst wieder schaffen zu kdnnen.
Aber die Frage ist nicht zuerst die, ob wir mit Erfolg schaffen konnen und ob wir und unsere
Kinder einmal wieder gute oder doch bessere Tage als heute haben. Die Frage ist die, ob die
Weisheit bei uns ist und mit uns geht: die Weisheit, daB alles eitel ist, dal wir vergehen und
Fleisch und Blut das Reich Gottes nicht erben, dafl Natur und Geschichte und Kultur eitel
sind, der Verginglichkeit, dem Dienst des Vergéinglichen unterworfen sind um des Menschen
willen, gerade deshalb, weil die Menschenkinder eitel sind, Staub und Asche sind, und daf3
alle Kreatur seufzende Kreatur ist und warten muf} auf einen neuen Himmel und eine neue
Erde. Diese Weisheit tibertrifft die Torheit wie das Licht die Finsternis. Der Weise sieht die
Wirklichkeit und der Tor geht in der Finsternis. Aber beide vergehen, beide werden verges-
sen. Diese Weisheit bringt also keinen Ruhm. ,,Es verdrof3 mich, zu leben.” ,,Es gefiel mir
[16] {ibel, was unter der Sonne geschieht.” ,,Es verdrof3 mich alle meine Arbeit.* Also doch
Lebensiiberdruf3, also doch Enttduschung, also doch Sieg des Pessimismus? Also doch nur
Erkenntnis des Jammers der Menschheit? ,,Alle seine Lebtage hat der Mensch Schmerzen mit
Griamen und Leid, daB3 auch sein Herz des Nachts nicht ruht. Das ist auch eitel.* Das sagt der,
der das Leben genossen hat und der gro3e Taten getan hat! Ja, da ist nun doch wieder der
nackte Mensch, der Hilflose und Verzagte, der vergeblich nach Weisheit getrachtet hat. In
dieser Weisheit Gottes, da schreit der Mensch: Ich elender Mensch, wer wird mich erlosen
vom Leibe dieses Todes? Da hat der Mensch Lust abzuscheiden. Da ist er schlechthin der
Mensch, der sich nicht riithmen kann und darum sich auch nicht selber rithmt. Und nun h6ren
wir das Erstaunliche dieser schrecklichen Weisheit und Wahrheit: ,.Ist’s nun nicht besser dem
Menschen, daB er esse und trinke und seine Seele guter Dinge sei in seiner Arbeit? Aber sol-
ches sah ich auch, daf} es von Gottes Hand kommt.* Widerspricht er sich nicht immer, hebt er
sich nicht immer selber auf, dieser rétselhafte Prediger, dieser konigliche Weise? Hier ist das
Geheimnis dieser trostlosen und doch so hoffnungsvollen, ja allein wirklich hoffnungsvollen,
fiir Leben und Sterben hoffnungsvollen Weisheit. Von Gott kommt allein die Freude. Ohne
ithn ist Freude Selbsttduschung, durch ihn ist der Leidtragende selig. Er gibt Weisheit, Ver-
nunft und Freude dem Menschen, der ihm gefillt. In, nicht trotz seiner Arbeit darf der Mensch

Schempp - Predigt iiber Prediger 2 4 05.11.2020



guter Dinge sein in diesem Glauben an Gott allein. Das kann der Siinder nicht. Der Siinder
wird zuschanden in seinem Genul} und in seiner Arbeit. Nicht die Natur, nicht die Geschichte,
nicht die Kultur ist bose, sondern der Mensch, der nicht auf Gott seine Hoffnung setzt. Das
aber tut der Prediger offenbar. Dies ganz Einfache will er uns sagen: Setzt eure Hoffnung auf
den Herrn. Diirfen wir noch fragen, ob wir die Menschen sind, an denen Gott Gefallen hat, die
also frohlich sein konnen in ihrer Arbeit und beim Essen und Trinken? Der Prediger war of-
fenbar ein freier Mensch. Er konnte sich gute Tage machen und konnte entsagen. Er konnte
schaffen und konnte verzichten auf das Schaffen. Er redet nicht von Gnade, nicht von Chri-
stus, nicht von einer neuen Welt, aber er redet vom verborgenen Gott und von der verzwei-
felten Wirklichkeit des Menschen, und weil er nun nicht an Gott verzweifelt, darum ist er ein
Prediger echter Menschlichkeit, und weil Gott sich in Christus als wahrhaftiger Mensch geof-
fenbart hat, darum ist durch ihn dieses Buch des Predigers Evangelium geworden, so wie
Christus aus dem Alten Testament das Neue gemacht hat. Durch Jesus Christus haben wir das
Recht, ja die Pflicht, zu glauben, dafl Gott tatsédchlich an uns Wohlgefallen hat. In Jesus Chri-
stus glauben wir, da3 uns Gott Weisheit und Vernunft und Freude schenkt mitten in unsere
Tor-[7]heit und in unser Elend hinein. In Jesus Christus kdnnen wir fréhlich essen und trin-
ken, da haben wir Lust zu allem Guten. Wir haben ja das heilige Abendmahl und gehen dem
Festmabhl seines Reiches entgegen. In Jesus Christus tragen wir des Tages Last und Hitze und
nehmen und haben Anteil an der Kultur gerade in der Vergénglichkeit und Vergeblichkeit und
Vorldufigkeit all dieser materiellen und geistigen Notbauten und Behelfsheime. Da sind wir
nicht erstaunt, daf3 die Barbaren oft bessere und reifere Leute sind als die Kultivierten. Wir
glauben ja an die Auferstehung des Herrn und gehen unserer Auferstehung entgegen. Gut, wir
sind traurig, das menschliche Dasein und gerade unser eigenes in Natur und Geschichte gibt
AnlaB3 genug, ehrlich betriibt zu sein, aber wir sind auch allezeit fréhlich in dem Herrn. Wir
freuen uns an der Welt, ohne uns verlocken zu lassen von ihrer Pracht und Eitelkeit, denn die
Welt vergeht mit ihrer Lust. Das ist trostlich. Und selbst wenn wir verdrossen sind, so sind
wir auch das nicht ohne Humor. Wir sind Menschen, blo3 Menschen, aber als solche durch
Jesus Christus Gottes Kinder und darum freie Menschen, frei zum GenuB, frei zur Arbeit, aber
auch frei von der Herrschaft des Genusses und von der Herrschaft der Arbeit, frei zum Leben
und frei zum Sterben.

AMEN!
Gehalten in der reformierten Gemeinde in Stuttgart.

Quelle: Paul Schempp, Der Prediger. Vier Predigten Kapitel 1-4, Schriftreihe der Kirchlich-
Theologischen Sozietit in Wiirttemberg, Heft 2, Bad Cannstatt: Miillerschon, 1953, S. 11-17.

Schempp - Predigt iiber Prediger 2 5 05.11.2020



