Die theologische Bedeutung der Endform eines Textes
Von Brevard S. Childs

In den letzten Jahren wurden mehrfach Stimmen laut, die den Verdacht zum Ausdruck brach-
ten, der historisch-kritische Zugang zu biblischen Texten sei entweder falsch oder unangemes-
sen. Man solle die Bibel eher in der »Endform« ihres Textes lesen, als sich kritisch rekonstru-
ierten fritheren Stadien der Textentwicklung widmen. Weil die Sache, um die es geht, kom-
plex und kontrovers ist, fiihrt die Debatte hdufig zu Millverstindnissen und Verzeichnungen.
Daher ist es notwendig, die verschiedenen zu eroérternden Teilfragen durch vorsichtige und
prizise Differenzierungen herauszuarbeiten. Vielleicht ist es am besten, zu Beginn einige der
illegitimen Begriindungen zu umreif3en, die zu Angriffen auf die historisch kritische Methode
dienen, um dann erst zu jenen iiberzugehen, die mir legitim zu sein scheinen.

I. Illegitime Argumente zum Angriff auf die kritische Methode

Seit dem Aufkommen der kritischen Bibelforschung gegen Ende des 18. Jahrhunderts gab es
immer wieder Stimmen, die diesen Zugang zur Schrift als prinzipiell illegitim zuriickwiesen.
Diese Einwande wurden tiberwiegend von einer theologisch-dogmatischen Position aus
vorgetragen, derzufolge die Bibel Gottes Offenbarung an die Kirche enthélt, die den Prophe-
ten und Aposteln tibernatiirlich geoffenbart und, von der Vorsehung geleitet, in den Institu-
tionen der Kirche und Synagoge iiberliefert wurde. Daher wird historische Kritik verdichtigt,
eine skeptische Distanz zur Bibel widerzuspiegeln, die dem Glaubensleben entgegengesetzt
ist.

Um dem zu entgegnen, sollte man zuerst beachten, dafl der Streit mit dem Traditionalismus
innerhalb der Kirche um die theologische Legitimitdt der historisch-kritischen Methode weit-
hin schon im 19. Jahrhundert ausgetragen wurde. Als Ergebnis entstand innerhalb der christli-
chen Kirche ein Konsens, der nicht nur ihre Legitimitét verteidigte, sondern auch gerne ihre
Beitrdge annahm. Mit den Mitteln der historisch-kritischen Methode entdeckte die Kirche in
einer neuen Weise die menschliche Seite der Bibel, was zu einer offensichtlichen Bereiche-
rung flihrte. Insgesamt betrachtet liegt der bleibende Beitrag der historischen Kritik darin, daf3
sie den Einspruch des kirchlichen Dogmatismus zuriickweist und den biblischen Text zu
einem urspriinglichen Verstehen befreit. Da die verschiedenen Formen des Fundamentalismus
fortbestehen, kommt der Kritik stdndig die wichtige Funktion zu, sich jeder Versuchung zur
Riickkehr in vorkritische Zeiten zu widersetzen. [243]

Eine zweite abwehrende Reaktion, die sich gegen das kritische Studium der Bibel richtet und
die in der Kirche schon zu einem wesentlich fritheren Zeitpunkt aufkam, nimmt ihren Aus-
gangspunkt von der Spiritualitat. Man wies darauf hin, da3 jeder Christ einen direkten Zugang
zu den spirituellen Wahrheiten der Schrift hat, der nicht erst durch menschliche Gelehrsamkeit
vermittelt werden muf. Die Tatigkeit der Kommentatoren sei in sich nicht falsch, fiir wahres
christliches Leben aber weithin wertlos und irrelevant. Schon Augustinus mufite auf diesen
Standpunkt im Vorwort seiner Schrift »De doctrina christiana« eingehen. Er wies darauf hin,
daB die Bibel nicht nur von menschlichen Autoren geschrieben wurde, sondern zu ihrer Inter-
pretation auch geschulter menschlicher Interpreten bedarf. In einem Wort: Die Bibel hat fort-
wihrend in der Kirche und in der Welt ein 6ffentliches Zeugnis abzulegen, das nicht den will-
kiirlichen Ausformungen der individuellen Frommigkeit iiberlassen werden darf.

I1. Legitime Argumente gegen die historisch-kritische Methode

Childs - Die theologische Bedeutung der Endform eines Textes
(ThQ) 1 02.11.2020



Wenn man nun annimmt, die Bibelkritik habe einen rechtméBigen Platz in der Kirche, und
traditionalistische Einwénde gegen dieselbe als abwegig verwirft, wo liegen dann legitime
Argumente zur Hinterfragung ihrer Angemessenheit, die einer Diskussion wert sind?

1. Philosophische Argumente

Beginnend in der 2. Hélfte des 19. Jahrhunderts, entwickelte sich eine Vielfalt neuer philoso-
phischer Modelle, die ihre Aufmerksamkeit auf das Problem von Bedeutung und Sprache
(meaning and language) lenkten. Man denke an Wittgenstein, Heidegger, Gadamer und
Ricoeur, um nur einige zu nennen. Wihrend das 19. Jahrhundert mit den Problemen der
Geschichte befalit war, wandte das 20. Jahrhundert seine Aufmerksamkeit verstirkt der Spra-
che zu. Zunehmend entstand an gewissen Punkten ein breiter philosophischer Konsens, der
den traditionellen kritischen Annahmen zuwiderlduft. So wird beispielsweise die Bedeutung
nicht mehr als in einem Text »begraben« betrachtet, die die biblische Kritik dann mittels
kritischer Werkzeuge, weithin in Analogie zu archidologischen Grabungen, wieder »ausgrabt«.
Vielmehr bedeutet jede Interpretation eine Tétigkeit, die auf ein bestimmtes Ziel zwischen
einem Leser und einem Text ausgerichtet ist, die beide in bemerkenswerter Bewegung sind.
Es gibt verschiedene Regeln - Wittgenstein sprach von »Spielen« -, die ein Leser, abhidngig
von den verschiedenen Situationen, auf die der Text bezogen wird, aufgreifen kann. So funk-
tioniert ein biblischer Text in liturgischer Verwendung anders als in privater Lektiire. Alles in
allem zogert man also aus wichtigen philosophischen Griinden, eine bestimmte Methode
generell als die richtige zu bezeichnen oder es zum Verstehen fiir unabdingbar zu halten, daf3
jeder biblische Text demselben historisch-kritischen Raster unterworfen wird. [244]

2. Literarische Argumente

Die traditionelle kritische Methodenlehre tendierte dazu, die Bedeutung des historischen
Ursprungs eines Textes iiberzubetonen. Seit der bahnbrechenden Untersuchung von F. de
Saussure erschien es den meisten modernen Literarkritikern iiberzeugend, dal3 die diachrone
Dimension eines Textes sorgféltig von der synchronen zu unterscheiden sei. Das historische
Wachsen eines biblischen Textes zu verfolgen fithrt noch nicht zur Erkenntnis seiner Bedeu-
tung, und ebensowenig kann die Intention des Autors weiterhin eine zuverlissige Leitlinie
sein. Vielmehr entstanden ganz andere Modelle zum Verstdndnis der Funktion eines Textes
auf seinen synchronen Ebenen, die die Rolle von Kategorien wie »Intertextualitit«, »Leser-
reaktion« und »Polyvalenz« betonen!. Ebenso komplex ist der Aspekt der Referenz, und von
dieser Warte wurde ein groferer Angriff gefiihrt gegen das Verstdndnis von Bedeutung (mea-
ning) nach der Korrespondenztheorie der Wahrheit?>. Zumindest haben die verschiedenen neu-
en Literaturtheorien den Interpreten gegen die vereinfachende Annahme wachsam werden
lassen, derzufolge die Bedeutung (meaning) eines Textes weithin mit dessen historischen Kor-
relationen gleichgesetzt wurde, eine Position, die bei vielen kritischen Bibelkommentatoren
noch immer weit verbreitet ist.

3. Sozialwissenschaftliche Argumente
Mehrere neue Zugdnge zur Interpretation von Texten kamen durch Anregungen auf, die von

neuen Forschungen auf dem Gebiet der Sozialwissenschaften ausgingen, zum Beispiel der
Soziologie, der Kulturanthropologie und der Vergleichenden Religionswissenschaft. Das neue

"'Vgl. den Uberblick iiber diese neueren Entwicklungen in der Literaturtheorie in Biichern wie F. Lentricchia,
After the New Criticism. Chicago 1980.
2 H. Frei, The Eclipse of Biblical Narrative. A Study in Eighteenth and Nineteenth Century Hermeneutics. New

Haven 1974.
Childs - Die theologische Bedeutung der Endform eines Textes
(ThQ) 2 02.11.2020



Interesse galt Gruppenkonventionen, die die Grundlagen der Kultur der betreffenden Gruppe
und insbesondere das Phinomen der Religion erschlieBen’. Das traditionelle Modell, Religion
als Ausdruck urspriinglicher Gefiihle zu sehen, die sich langsam zu dogmatischen Lehren ent-
wickelten, wurde weithin durch einen Zugang ersetzt, der die Perspektive umkehrte und Reli-
gion analog zur Sprache als vorgegeben ansah. Ihre entscheidende Bedeutung ldge dann nicht
mehr in einem vermeintlich urspriinglichen Zustand, sondern im kreativen Gebrauch eines
Systems von Symbolen, durch das die Welt geordnet und interpretiert wird. Der Zugang mo-
derner Strukturalisten, der eher zur Wiederentdeckung der »Tiefenstruktur« eines Textes
fiihrte als zur Eingrenzung des Sinnes auf eine wortliche Bedeutung, ist nur ein Ergebnis die-
ses neueren Modells der Konstituierung kultureller Wirklichkeit.

Zusammenfassend 146t sich daher sagen: Aus einer Vielfalt verschiedener Zuginge haben sich
bedeutende neue Erkenntnisse zur Textinterpretation ergeben, die die [245] Angemessenheit
des traditionellen historisch-kritischen Zuganges in Frage stellen. Zugegebenermal3en haben
viele der neueren Zugédnge noch keine nennenswerte biblische Auslegung hervorgebracht.
Dennoch wird der Ertrag der neueren Modelle im gesamten Arbeitsgebiet zunehmend spiirbar.

I11. Theologische Argumente fiir ein neues exegetisches Modell

Bei aller Anerkennung der Beitrdge, die die genannten anderen Disziplinen zur Sache beisteu-
ern konnen, liegt das Hauptanliegen dieses Beitrages darin, darauf aufmerksam zu machen,
daf} es auch bedeutende theologische Griinde gibt, die den klassischen historisch-kritischen
Zugang als unangemessen fiir die Interpretation der Bibel im Kontext der christlichen Kirche
erscheinen lassen. Jene Kritiker, die diese legitimen Anliegen abweisen mochten, weil sie
angeblich einer Sehnsucht nach dem vorkritischen Zeitalter entstammen, schlieBen durch ein
fundamentales Miflverstindnis die Moglichkeit eines wichtigen Dialoges aus.

Die Bibel ist ihrer Natur nach eine Sammlung religidser Texte, die in einer Glaubensgemein-
schaft empfangen, bewahrt und iiberliefert wurden. Thr Material unterscheidet sich seiner
Natur nach grundlegend von Scherben, die Jahrhunderte im Sand lagen; ihre Texte spiegeln
vielmehr einen durchgehenden jahrhundertelangen religiosen Gebrauch sowohl in ihrem
miindlichen als auch in ihrem schriftlichen Stadium wider. Schon sehr frith wurde diesem
Material eine autoritative Rolle zugebilligt, und es diente dazu, die Existenz derer, die seine
Autoritét anerkannten, zu regeln.

Obwohl viel von dem Stoff der Bibel aus spezifischen historischen Kontexten erwuchs und
obwohl er an spezielle Zuhorerschaften gerichtet war und sich auf konkrete Probleme bezog,
erhielten die jeweiligen Traditionen in kiirzester Zeit eine schriftliche Form und wurden fiir
kiinftige Generationen erhalten. Das Material der Bibel erweist sich sowohl auf den miindli-
chen als auch auf den schriftlichen Ebenen als vielschichtig, denn es wurde im Lichte sich
andernder historischer Situationen, in denen es verwendet wurde, stindig liberarbeitet. Die
Bibel nahm an jener dialektischen Bewegung teil, die fiir einen Grofteil religioser Literatur
charakteristisch ist, nimlich von Tradenten geformt zu werden, deren eigenes Leben umge-
kehrt auch durch diese Literatur gepréigt wurde.

Anteil am Wachstum und an der Entwicklung der Bibel zu nehmen war ein hermeneutischer
ProzeB3. Die biblische Literatur wurde nicht nur im Rahmen der GesetzméaBigkeiten von
Volkstraditionen oder altorientalischen Schreibtraditionen geformt und re-interpretiert.
Vielmehr gibt es zahllose Anzeichen in dieser Literatur, die belegen, daf ihre Tradenten
auszuwdhlen, neu zu ordnen und das Material so zu interpretieren versuchten, daf3 es auch

3 C. Geertz, Interpretation of Cultures. New York 1973.
Childs - Die theologische Bedeutung der Endform eines Textes
(ThQ) 3 02.11.2020



kiinftige Generationen der Gemeinde autoritativ ansprechen konnte, die selbst nicht an jenen
urspriinglichen Ereignissen teilgenommen hatten, aus denen der Glaube entstanden war (Exo-
dus, Exil, Auferstehung, Pfingsten). Das Material der Bibel bezeugt in beiden Testamenten
eine bewulite Auswahl und [246] theologische Interpretation, die in Jahrhunderten des Rin-
gens und in zahllosen Interpretations-Entscheidungen, vor allem in Zeiten der Auseinander-
setzung mit religiosen Gegnern (Kanaanéern, judaisierenden Gruppen, Gnostikern), geformt
worden war.

Dennoch ist es gleichermalBBen bedeutsam festzustellen, dall der ProzeB3 des Wachsens und der
Veranderungen nicht unbegrenzt weiterging, sondern da3 beide Schrift-Sammlungen inner-
halb des Judentums wie auch des Christentums mit der Zeit durch ihre Kanonisierung eine
feste Form annahmen. Der Akt der Kanonisierung bedeutet keineswegs, dal3 das religiose
Leben einer Gemeinschaft nachliefl oder verkiimmerte, sondern dal} die Literatur eine feste
Form erreichte, auf die sich fortan der Glaube griindete. Offensichtlich beeinflulte der Prozef3
der Textwerdung der Tradition die Art und Weise, in der die Kirche ihre Botschaft in Liturgie,
Verkiindigung und Lehre verwirklichte.

Ich benutze den Terminus »kanonisch« in einem weiteren Sinne als iiblich, um bestimmte
Elemente innerhalb dieses langen hermeneutischen Prozesses zu beschreiben, der schlieBlich
zur Kanonisierung fiihrte*. Kanonisierung bedeutete nicht die Anwendung fremder kirchlicher
Kategorien auf die Literatur, sondern sie war das Endstadium eines langen Prozesses der
Interpretation des Materials zu theologischen Zwecken. In diesem Sinne lag das Kanon-
BewulBtsein tief in dieser Literatur selber begriindet. Eine andere bedeutende Eigenschaft
dieses kanonischen Prozesses war die Art und Weise, in der er seine Wirkungen in der Gestal-
tung der Literatur hinterlie3. Der Text wurde kanonisiert, nicht ein historischer Prozef3. In der
Tat ist es wesentlich fiir beide Testamente, da3 die Herausgeber ihre eigenen Spuren weithin
verwischten und ihre Miihen darauf konzentrierten, einen autoritativen Text zu gestalten.

Meine These, dall die »Endform eines Textes« eine besondere theologische Bedeutung hat,
leitet sich direkt von diesem Verstdndnis des Kanons her. Wéhrend einer langen Zeit des
Wachsens hatten die Tradenten der hebriischen Tradition der Literatur eine bestimmte theo-
logische Interpretation gegeben. Diese Formung filihrte nicht dazu, dal die biblische Literatur
in eine vereinheitlichte dogmatische Abhandlung verwandelt wurde, sondern sie nahm eine
Form an, die eher einer regula fidei entsprach’. Die groBe Vielfalt wurde weitgehend bewahrt,
aber dullere Grenzen wurden gesetzt, die nur Haretiker liberschritten. Zum Beispiel blieb
kanaandisches mythisches Material im Buch Genesis erhalten, aber seine polytheistischen
Elemente wurden beschnitten und auf metaphorische Sprechweise reduziert. Hellenistische
Ausdrucksweise, die der Philos dhnlich war, wurde im Neuen Testament in der Form, in der
der Hebrder-Brief sein Material darbot, akzeptiert, im Barnabas-Brief aber wegen dessen
Ablehnung des Alten Testaments zuriickgewiesen. Alles in allem diente eine regula fidei also
als negative [247] Norm, die die duBleren Grenzen des Glaubens umrif3, wéhrend das Problem,
wie die Vielfalt der Zeugnisse innerhalb des kanonischen Kreises zu verstehen sei, der exege-
tischen Arbeit iiberlassen blieb.

In diesem Beitrag wird der Ausdruck »Endform des Textes« als kanonischer Terminus ge-
braucht, und er ist nicht streng literarisch zu verstehen. Diese Unterscheidung ist wichtig und

4 Vgl. eine detaillierte Verteidigung dieses Sprachgebrauches in meinem Buch: The New Testament as Canon.
An Introduction. London-Philadelphia 1984, 24-33.

3 Die historischen Wurzeln dieses Terminus bei den Kirchenvitern werden am besten dargestellt von B. Higg-
lund, Die Bedeutung der »regula fidei« als Grundlage theologischer Aussagen: StTh 11 (1957) 1-44. Sein Bei-

trag 16st die fritheren Studien von J. Kunze und A. von Harnack ab.
Childs - Die theologische Bedeutung der Endform eines Textes
(ThQ) 4 02.11.2020



wird von Kritikern gerne iibersehen. Der Ausdruck soll nicht die literarische Endgestalt des
Textes zu dem Zeitpunkt bezeichnen, an dem er die Hand des letzten Redaktors oder Ab-
schreibers verliel3, denn offensichtlich gab es ein gewisses Mal} von Textveranderungen noch
bis zur Einfiithrung des Buchdrucks. Hingegen bezeichnet der Ausdruck als kanonischer Ter-
minus jenen entscheidenden Abschnitt im Prozel3 des Wachsens, in dem der Text von einer
Gelegenheitsschrift zu einem kanonischen Text wurde. Er bezeichnet jenen Punkt im For-
mungsprozel3, an dem ein Text seine hermeneutisch entscheidende Interpretation erhielt,
aufgrund deren er fiir die kiinftigen Generationen als Autoritét fungierte.

Zwei Beispiele mogen dazu dienen, dies zu verdeutlichen. Man nimmt allgemein an, daf} das
Buch Deuteronomium im Kontext der Josianischen Reformen (2 Kon 22-23) aufkam und trotz
dlteren Gesetzesmaterials deutlich den Stempel des 7. Jahrhunderts trigt. Dennoch wurde dem
Buch Deuteronomium innerhalb des Kanons eine andere Rolle zugewiesen, die nicht seinem
Ursprung in der spiten Konigszeit entspricht. Seine neue Rolle am Ende des Pentateuchs lie-
fert den hermeneutischen Schliissel zur Interpretation des Gesetzes (tora). Indem es die Form
einer letzten Verfligung und eines Testamentes benutzt, zeichnet das Deuteronomium den
Mose, wie er die neue Generation darin unterrichtet, auf welche Weise das Gesetz zu verste-
hen sei. Das hei3t: Die kanonische Funktion, das Gesetz an jene, die keinen unmittelbaren
Zugang zum Sinai mehr haben, zu tibermitteln, wurde dem Deuteronomium dadurch zugewie-
sen, daf} sein urspriinglicher historischer Kontext zugunsten einer kanonischen Rolle inner-
halb des literarischen Kontextes des Pentateuchs ersetzt wurde. Die neue Funktionszuweisung
an das Buch verédnderte seine urspriingliche Rolle und brachte diese hermeneutische Verinde-
rung durch seine neue kanonische Gestalt zum Ausdruck.

Ein anderes Beispiel fiir den Terminus »Endform des Textes« kommt aus dem Neuen Testa-
ment. Es wird allgemein angenommen, da3 das Evangelium nach Lukas und die Apostelge-
schichte einst eine literarische Einheit bildeten und von einem einzigen Autor stammen (vgl.
Apg 1,1). Dennoch wurden die Biicher im Prozef3 der Kanonisierung getrennt. Dem Lukas-
Evangelium wurde eine Rolle innerhalb der vierfachen Evangelien-Sammlung zugewiesen.
Die Apostelgeschichte wurde als interpretative Leitlinie fiir die sich anschlieBenden Briefe
hinter die Evangelien gestellt. Obwohl die genaue Reihenfolge der neutestamentlichen Biicher
in den frithen Listen stark schwankt, erhielt die Apostelgeschichte damit die neue hermeneu-
tische Rolle, einen Kontext fiir die paulinischen Briefe herzustellen, die urspriinglich vollig
unabhéngig von der Apostelgeschichte waren. Von der »Endform« der Apostelgeschichte zu
sprechen heif}t, auf diese grundlegende hermeneutische Verdnderung hinzuweisen, die fiir die
Form des gesamten Neuen Testamentes normativ wurde. Der Terminus bezieht sich nicht
einfach auf die Stellung, die die Apostelgeschichte von Verlegern des 19. Jahrhunderts erhielt,
sondern ist mit einer weit grundlegenderen hermeneutischen Entscheidung innerhalb des
kanonischen Prozesses verbunden.

Die theologische Bedeutung des Versuches, die kanonische Gestalt der Bibel ernst zu neh-
men, liegt in der besonderen Form, durch die diese bezeugt wird. Die Wahrheit des biblischen
Zeugnisses tiber die gottliche Offenbarung wurde durch das Medium seiner [248] Tradenten,
Autoren und Redaktoren tiberliefert. In der Sprache des Neuen Testaments kennen wir Jesus
Christus nur im Spiegel seiner Jiinger. Diese biblische Bezeugung durch den kanonischen
Prozef3 hat ihr Material auf ein theologisches Ziel hin geformt. Indem der moderne Interpret
den kanonischen Text unter dem Aspekt seiner Endform betrachtet, ordnet er sich selbst in
diese Auslegung der Tradition ein, die durch die christliche Kirche als autoritativ angenom-
men wurde. Ohne Zweifel gibt es andere, »neutrale« Positionen, von denen aus man die bibli-
sche Literatur lesen kann, aber christliche Theologie wird erst durch ihr Verhéltnis zur Bezeu-
gung Jesu Christi durch die Propheten und Apostel konstituiert. Sich selbst von Anfang an in

diesen Traditionskreis einzureihen bedeutet jedoch nicht, da3 eine solche Exegese prinzipiell

Childs - Die theologische Bedeutung der Endform eines Textes
(ThQ) 5 02.11.2020



unkritisch ist®. Ganz und gar nicht! Denn die theologische Aufgabe besteht weiterhin darin,
die biblischen Zeugen kritisch nach ihrem Verhéltnis zu ihrer Hauptsache, die Jesus Christus
ist, zu befragen. Gerade weil das christliche Konzept des Kanons sich aus der Christologie
herleitet, ist ein christliches Verstdndnis von Tradition weit von einem jlidischen entfernt. In
der Tat wendet sich der Standpunkt, den ich vertrete, weniger dagegen, Exegese eher von
einem »Kanon im Kanon« aus zu betreiben und nicht jedesmal erneut von der gesamten kano-
nischen Sammlung aus zu beginnen. Dennoch liegt das Hauptproblem nicht darin, kritisch
oder nicht kritisch zu sein, sondern darin, wie kritisches Reflektieren theologisch vollzogen
wird.

Viele historisch-kritisch arbeitende Exegeten, vor allem jene, die die form- und traditions-
geschichtliche Kritik gewohnt sind, finden eine Position, die irgendeinem Stadium des Textes
eine bevorzugte Bedeutung zubilligt, inakzeptabel. Bedeutet das nicht, die letzte redaktionelle
Arbeit zu kanonisieren? Ich habe aufzuzeigen versucht, warum dieses hdufig geduBlerte Ge-
genargument ein Mif3verstdndnis des kanonischen Zuganges bedeutet, denn eine bevorzugte
Bedeutung wird nicht einem bestimmten historischen Stadium der Bibelentwicklung, sondern
einem bestimmten Auslegungsgeschehen zugestanden, das sich iiber Generationen erstreckte
und sich in einer bestimmten Gestalt des Textes niederschlug. Wenn man das Wachstum des
Textes kritisch untersucht und die Tiefendimension seiner Tradition analysiert, ergeben sich
oft — das sei zugegeben — bedeutende exegetische Informationen, die dazu beitragen, die End-
form interpretieren zu kdnnen. Das Unterscheidende gegeniiber der Formkritik aber liegt in
der Entscheidung, welches Gewicht man den verschiedenen theologischen Auslegungen der
biblischen Tradenten beimif3t. Insbesondere seit die moderne Kritik das Instrumentarium hat,
frithere historische Optionen zu rekonstruieren, die spiter entweder zuriickgedrangt oder
durch den Kanonisierungsprozef3 ginzlich eliminiert wurden, erhebt sich die Frage nach dem
theologischen Wert dieser Rekonstruktionen fiir die christliche Theologie. Ich méchte behaup-
ten, daB3 solche historischen Rekonstruktionen fiir die Religionsgeschichte wesentlich sind, die
theologische Fragestellung aber [249] scharf von der religionsgeschichtlichen zu unterschei-
den ist, und zwar aufgrund ihrer vorgingigen Bindung an eine bestimmte Glaubenstradition,
die in der Heiligen Schrift der Kirche représentiert wird. Was ist die Schrift anderes als dieses
besondere Zeugnis — nennen wir es besondere Auslegung — autoritativer Tradenten, vor allem
der Propheten und Apostel?

Mit einem Wort: Durch die kanonische Form des Textes in seiner Endform wird die
normative theologische Bezeugung der Schrift fiir die christliche Kirche weitergegeben. Das
einzigartige Zeugnis der biblischen Autoren wird jedoch ernsthaft beeintrachtigt, wenn ihr je
eigener Standpunkt um einer rekonstruierten historischen Einlinigkeit willen zurechtgestutzt
oder seine je individuelle Sprache zugunsten einer Einordnung in iibergreifende form- und
traditionsgeschichtliche Raster angetastet wird. Anstatt das Problem endlos weiter theoretisch
zu erdrtern, ist es nun an der Zeit, den vorgeschlagenen Zugang an einem ausgewdihlten
biblischen Text vorzufiihren.

IV. Am 9,7-15 im Kontext des alttestamentlichen Kanons

Forscher des Alten Testaments haben sich lange gefragt, wie die abschlieBenden Spriiche des
Amos-Buches zu interpretieren seien. Die Botschaft des Propheten besteht in einer Reihe
unerbittlicher Gerichtsworte gegen Israel, in denen jede Hoffnung auf Heil ausgeschlossen
wird. Selbst die traditionelle Hoffnung auf einen gldubigen Rest (3,12) oder auf eine gottliche

® Meiner Meinung nach verfehlt M. Oemings jiingste Analyse meines kanonischen Zuganges (M. Oeming,
Gesamtbiblische Theologien der Gegenwart. Das Verhéltnis von AT und NT in der hermeneutischen Diskussion

seit Gerhard von Rad. Stuttgart 1985,186-209) vollig den Sinn meiner Darlegungen.
Childs - Die theologische Bedeutung der Endform eines Textes
(ThQ) 6 02.11.2020



Rechtfertigung (5,18ff) wird unbarmherzig zerstort. Das prophetische Gericht ist endgiiltig
und umfassend: »Das Ende ist iiber mein Volk Israel gekommen« (8,2). Dennoch wendet sich
die Botschaft des Amos vollig unerwartet in Kap. 9. Hier erhebt sich nicht nur eine Hoffnung
auf eine nur teilweise Vernichtung (9,8b), sondern es wird sogar eine Riickkehr materiellen
Wohlstandes verheiflen, die in der auBergewohnlichen mythisch-poetischen Redeweise von
der Riickkehr des Paradieses ausgemalt wird (9,131Y).

Die moderne historisch-kritische Forschung’ hat sich in ihrem Bemiihen, das Problem zu
16sen, in mehrere verschiedene Richtungen bewegt:

a) Einige Kommentatoren argumentieren dahingehend, da3 die Heilsansagen spétere, nicht-
urspriingliche Ergidnzungen seien, die die urspriingliche Botschaft des Amos abschwéchen
und an die historische Wirklichkeit, nimlich daf3 Juda die Zerstérung des Nordreichs iiber-
stand, anpassen sollen. Historische und philologische Beweise wurden angefiihrt, um das
Argument einer nachexilischen Datierung der Ergéinzungen zu stiitzen. [250]

b) Andere Kommentatoren versuchen, die Urspriinglichkeit der abschlieBenden Spriiche mit
dem Argument zu verteidigen, dal3 diese lediglich an eine falsche Stelle geriickt oder daB sie
zu einem fritheren Zeitpunkt der Tétigkeit des Amos an eine andere Zuhorerschaft gerichtet

worden seien.

¢) SchlieBlich sind einige Kommentatoren in psychologische Argumentationen zuriickgefal-
len: Als der Prophet die Grausamkeit der Feinde Israels sah, siegten seine Gefiihle iiber ihn,
und er bot seinem Volk zum Trost ein Wort der Rettung am Ende an.

Wenn ich nun eine andere Losung versuche, so will ich diese Interpretationsbemiihungen
nicht herabsetzen. Historisch-kritische Forschung hat einen gro3en Beitrag zur Herausarbei-
tung des Problems geleistet, der nicht leichthin abgetan werden kann. Auch haben sorgféltige
literarische und philologische Untersuchungen die Komplexitét der vorliegenden Komposition
gezeigt. Dennoch halte ich die genannten Losungen fiir unangemessen und eine Beachtung
der »kanonischen Gestalt« des Kapitels fiir notwendig.

Eine neue Sprucheinheit, die klar vom vorangehenden doxologischen Fragment (9,5-6) abge-
setzt ist, beginnt in 9,7. Der Umfang der Sprucheinheit ist nicht ganz klar, aber die meisten
Kommentatoren zdhlen auch V. 9-10 noch zu dieser Sprucheinheit. Ein prophetischer Wort-
streit gegen unberechtigte Anspriiche auf eine Bevorzugung aufgrund der Erwéhlung Israels
wird sowohl am Anfang (V. 7) als auch am Ende der Einheit (V. 10) thematisiert. Das Haupt-
problem aber liegt in V. 8. Es werden zwei AuBerungen gemacht, die einander klar zu wider-
sprechen scheinen:

8a Die Augen des Herrn Jahwe sind auf das slindige Konigreich gerichtet, und ich will
es vom Erdboden vertilgen.

b Doch ich werde das Haus Jakob nicht vollig vertilgen.

Die Einschriankung, die in V. 8b geboten wird, ist syntaktisch so hart, daf3 sie die Annahme

7 Vgl. die einschldgigen Zusammenfassungen in H. W. Wolff, Dodekapropheton 2: Joel und Amos (BK. AT 11).
Neukirchen-Vlyn 1969, 395ff; W. Rudolph, Joel — Amos — Obadja — Jona (KAT 13/2). Giitersloh 1971, 271ff; 1.
Willi-Plein, Vorformen der Schriftexegese innerhalb des Alten Testaments. Untersuchungen zum literarischen

Werden der auf Amos, Hosea und Micha zuriickgehenden Biicher im hebrdischen Zwolfprophetenbuch (BZAW

123). Berlin 1971, 55ff.
Childs - Die theologische Bedeutung der Endform eines Textes
(ThQ) 7 02.11.2020



einer spateren redaktionellen Hand mit hoher Wahrscheinlichkeit nahelegt. Die Einschrén-
kung liegt jedoch weder darin, da3 ein Gegensatz zwischen dem Nord- und dem Siidreich
hergestellt wird, um damit Judas Existenz zu rechtfertigen. Der Terminus »Haus Jakobs«
bezieht sich innerhalb des Amos-Buches niemals auf das Siidreich (vgl. 3,13; 7,2; 8,7). Noch
werden eine politische (stindiges Konigreich) und eine religiose Grofle (Gottes wahres Volk)
gegeniibergestellt, sondern die Sinnspitze der gegenwartigen Form des Textes liegt darin, ein
befremdendes Paradoxon anzuzeigen durch den Widerspruch: »Ich werde Israel zerstoren ...
Doch ich will Israel nicht génzlich vernichten.«

Dartiber hinaus setzt sich die Schwierigkeit auch im Rest der Sprucheinheit fort. Der Prophet
benutzt das Bild eines groBBen Siebes, um das Gericht als eine Trennung der Bosen von den
Guten darzustellen. Nirgendwo sonst im Amos-Buch wird eine derartige ethische Untersche-
idung innerhalb des Volkes durchgefiihrt. Obwohl in den Worten »ich schiittle das Haus Israel
unter alle Volker« eine Unterscheidung angedeutet wird, geht es hier nicht darum, eine Hoff-
nung auf einen heiligen Rest anzusagen, sondern [251] darum, die Totalitit des Gerichtes an
diesem verdorbenen Volk zu betonen. »Kein Rest soll entkommen, alle Siinder sollen ster-
ben.« Wiederum bleibt der Leser in ziemlicher Verwirrung zuriick. Ein Schimmer von Hoff-
nung bleibt, aber es ist keine klare Kontinuitét erkennbar, durch die ein Rest dem Gericht
entkommen konnte. Amos' Ansage eines unbedingten Gerichtes wurde verstiarkt und nicht
zuriickgezogen, obwohl der Text in seiner »Endform« von einer geheimnisvollen Einschrén-
kung spricht.

Nur wenn wir die abschlieSende Sprucheinheit in Kap. 9 lesen, wird die Art der gottlichen
Einschrankung klar. Die Rede (V. 11-15) fiihrt direkt in den Bereich der Eschatologie. Die
Botschaft dreht sich um die Moglichkeit einer neuen Existenz, nachdem das Ende gekommen
sein wird. Die Zusage bezieht sich auf die Aufrichtung der zerfallenen »Hiitte Davids«, d. h.
des GroBreiches Davids. Kein menschlicher Herrscher kann diese Groftat herbeifiihren. Die
Initiative liegt allein bei Gott. Diese Hoffnung ist geheimnisvoll und mit logischen Kategorien
nicht fafibar. Die Kontinuitit, die das neue Heil mit dem alten verbindet, wird allein von der
Seite Gottes her etabliert und in der mythischen Redeweise von der Wiederkehr des Paradie-
ses veranschaulicht.

Wie lauten nun die hermeneutischen Folgerungen, die aus dieser Auslegung von Am 9 gezo-
gen werden miissen? Der Redaktor von Kap. 9 hat die urspriingliche Botschaft des Amos vom
umfassenden Gericht am siindigen Israel nicht dadurch entschirft, dal3 er einem frommen Rest
zu entkommen erlaubte. Die Vernichtung, die Amos angekiindigt hatte, bleibt vollig aufrecht-
erhalten (V. 9b. 11). Der spitere Eierausgeber hat vielmehr eine entscheidende kanonische
Re-Interpretation des Buches dadurch erzielt, dal3 er Amos’ Worte in einen breiteren eschato-
logischen Rahmen einfiigte, der die urspriingliche Perspektive des Propheten selber iiber-
schreitet. Nur aus der Perspektive Gottes gibt es Hoffnung fiir Israel iiber das von Amos ange-
kiindigte Gericht (9,5-6) hinaus. Amos’ Prophezeiung des Untergangs ist zwar historisch be-
statigt, dann aber in einen neuen kanonischen Kontext hineingestellt worden, um den nach-
folgenden Generationen zu dienen, fiir die Gott Hoffnung und endgiiltige Rettung will. Die
Wahrheit der Gottesvision des Amos erforderte eine Bezeugung des letzten eschatologischen
Erlosungs-Beschlusses, und diesen stellt die kanonische Interpretation bereit. So wird, indem
man die eigentiimliche Formung von Kap. 9 ernst nimmt und dem Versuch, den Text entspre-
chend historisch-kritischen Rekonstruktionen neu zu ordnen, widersteht, dem einzigartigen
theologischen Zeugnis des Textes seine volle Freiheit gelassen.

Ubersetzung: Klaus Bieberstein

Theologische Quartalschrift (ThQ) 167, Heft 4 (1987), S. 242-251.

Childs - Die theologische Bedeutung der Endform eines Textes
(ThQ) 8 02.11.2020



