«... um der Schwachheit willen eures Fleisches» (Rom 6,19). Zur Frage nach
der politischen Kommunikation der Bibel im Anschluf§ an eine Predigt Hel-
mut Gollwitzers aus dem Jahr 1970

Von Kristlieb Adloff

Unter dem Titel «Verdnderung im Diesseits» erschien 1973 ein Predigtband Helmut Gollwit-
zers mit dem Untertitel «Politische Predigten».! Der Titel war der Vorschlag des Autors, der
Untertitel verdankt sich, bedenkt man das Erscheinungsjahr, dem verstdndlichen Wunsch des
Verlegers Fritz Bissinger vom Christian Kaiser-Verlag nach einem werbewirksamen Titel,
sind doch Predigtbidnde damals wie heute verlegerisch hartes Brot. Ein Kompromil also, den
Gollwitzer im Nachwort des Buches zu rechtfertigen weil3 (176-184), wobei im Buchcover
der Verleger noch einmal seinen Anspruch dokumentieren darf, indem der Aufdruck «Politi-
sche Predigten» in wuchtiger Balkenschrift auf rotem Untergrund das Auge des Betrachters so
dominiert, daf} erst ein zweiter Blick den Titel «Verdnderung im Diesseits» erkennen 146t. So
oder so: Ist der Prediger Helmut Gollwitzer iiber den Verdacht, ein politisierender Pfaffe zu
sein, erhaben, so miissen die Predigten selbst erkldren, was denn «politisch» an ihnen ist
(176).

Eine kleine ironisch stimmende Begriffsverwirrung mag vorweg benannt werden. Es konnte
ja sein, daf3 Predigten, die auf das Etikett «unpolitisch» Wert legen, in Wahrheit hochpolitisch
sind, indem sie z.B. Kriege verherrlichen, vor der Obrigkeit den erwiinschten Kotau machen
und auch mit dem «Eiapopeia vom Himmel» das Volk, «den groBBen Liimmel» (Heinrich Hei-
ne) sedieren, was wiederum den Herrschenden politisch sehr gelegen kommt. Umgekehrt
konnten Predigten, die als allzu «politischy» verschrieen werden, weil sie sich herrschaftskri-
tisch artikulieren, als génzlich unpolitisch angesehen werden, weill man doch von Bismarck
bis Helmut Schmidt, da3 «mit der Bergpredigt die Welt nicht regiert werden kann». Und war
es nicht der unselige Carl Schmitt, der eine «Politische Theologie» auf seine Fahnen geschrie-
ben hatte, mit der Konsequenz, daB3 er den Fiihrer zum Herrn des Rechtes erklarte («Der Fiih-
rer schiitzt das Recht» [1934]), jener Carl Schmitt, der neuerdings als Weiser von Plettenberg
bei manchen Juristen gespenstische Urstidnd feiert? Lassen wir den Begriffsstreit als Streit um
Worte einstweilen auf sich beruhen! Gollwitzer jedenfalls hat mit der religionskritisch ge-
meinten Pragung «Verdnderung im Diesseits» vorweg ein Stiick weit zu erkennen gegeben, in
welchem Sinne von ihm «Politische Predigten» zu erwarten sind.

Ich gehe nun so vor, daf3 ich aus dem genannten Band eine Predigt auswéhle, die ich nicht pri-
mér im homiletischen Sinne analysiere, sondern darauthin befrage, wie in ihr das Wort der
Bibel in einer bestimmten Situation — 1970 in Berlin — kommuniziert wird und was das poli-
tisch besagt. Das bildet den ersten Teil meines Beitrages. Im zweiten Teil erweitere ich den
Horizont, indem ich iiberlege, was daraus zu lernen wére, wenn eine Predigt wie die hier vor-
gestellte mit dem Genus der politischen Rede, also der Rede eines Politikers, in Zusammen-
hang gebracht wird. Ich greife zu diesem Zweck exemplarisch auf eine beriihmte Reichstags-
rede Otto von Bismarcks zuriick, die er am 6. Februar 1888 gehalten hat. Im dritten Teil
schlieBlich wird bedacht, was «Politische Predigt» im Sinne Gollwitzers fiir die Frage nach
der Rolle der Religionen in den politischen Konflikten der Gegenwart bedeuten konnte.

! Helmut Gollwitzer, Verinderung im Diesseits. Politische Predigten, Miinchen 1973. Zitate werden im Text
durch Angabe der Seitenzahl nachgewiesen.

Adloff - um der Schwachheit willen eures Fleisches 1 06.11.2020



Das Jahr 1970

«Wessen Waffen sind wir?» ist die Predigt mit einem Text aus dem 6. Kapitel des paulini-
schen Romerbriefs (Vv. 4-14) iiberschrieben, die Gollwitzer am 6. Juli 1970 in Berlin-Dahlem
gehalten hat (17-27; 185). Halten wir fiir 1970 fest: In der Bundesrepublik Deutschland ist seit
einem Jahr der Gollwitzer-Freund Gustav Heinemann Bundesprisident, Heinemann, der wie
kein anderer Priasident vor ihm und nach ihm die besten demokratischen Traditionen Deutsch-
lands repriasentiert. Willy Brandt ist Bundeskanzler einer unter dem Motto «Mehr Demokratie
wagen» angetretenen sozial-liberalen Koalitionsregierung. Willy Brandt war am 19. Mirz
zum denkwiirdigen Treffen mit dem Ministerpriasidenten der Deutschen Demokratischen Re-
publik, Willi Stoph, nach Erfurt gereist und wird noch im selben Jahr die entscheidenden Ost-
vertrdge abschlieen. (Am Rande: In Chile wird 1970 Salvador Allende zum Présidenten ge-
wihlt.) Das alles wird in der Predigt nicht thematisiert, mag aber immerhin als Hintergrund-
musik préasent sein.

Definiert Gollwitzer im Nachwort seines Buches Predigt als «Konfrontation einer im Text
enthaltenen alten Zeugenstimme mit unserer heutigen Wirklichkeit durch das Medium des
Auslegers, der diese Stimme als Teil der heutigen Wirklichkeit hort, hindurch» (178), so ist zu
fragen, welcher Aspekt der heutigen Wirklichkeit mit dem Text angesprochen wird. Der Satz
des Paulus (Rom 6,13): «So stellt auch eure Glieder nicht als Waffen der Ungerechtigkeit der
Stinde zur Verfiigung, sondern stellt euch selbst Gott zur Verfiigung als Waffen der Gerech-
tigkeit» erhellt eine Situation, in der amerikanische Christen als Vorkdmpfer der Friedensbe-
wegung in urchristlichem Geist dem modernen César Richard Nixon den Gehorsam aufkiindi-
gen, indem sie ihre Leiber dem Indochinakrieg entziehen und dafiir Verfolgung und Gefang-
nis auf sich nehmen (17f.). Man darf auch umgekehrt sagen: Diese Situation macht die alte
Zeugenstimme als Teil der heutigen Wirklichkeit horbar.

LaBt sich die amerikanische Situation mit der in Berlin-Dahlem in Beziehung setzen? Ja, sagt
der Prediger, «weil wir als Glieder des einen Leibes Christi teilnehmen miissen an dem
schweren Kampf, den Menschen, die ihre Taufe und ihre Jiingerschaft Jesu ernst nehmen,
heute in den USA fiithren» (19). Das gilt unbeschadet der Unterschiede zwischen Washington
und Berlin, auf die der Prediger nicht eingeht, wobei die dortige Friedensbewegung auch als
Variante des American Dream gelten kann, wihrend hier der Nachkriegsgeneration im Kon-
flikt mit ihren Nazi-Miittern und -Vitern der amerikanische Krieg zum Augendffner wird und
als Projektionsflache fiir ihren Kampf willkommen ist. Unterschiede im Raum relativieren
sich ebenso wie Unterschiede in der Zeit, also zwischen dem Paulus des Romerbriefs und der
Gegenwart, angesichts des apokalyptischen Horizonts, vor dem die Predigt entworfen ist.
Denn wenn es so steht, wie der von Gollwitzer zitierte James Douglas es sieht, der dem ame-
rikanischen César die Macht zutraut, «die gesamte Welt zu ermorden» (18), dann ist es an der
Zeit, «eine Gegenmacht» (25) auf den Plan zu rufen, eben die Lebensmacht der Freiheit, wie
sie in der Auferstehung Jesu Christi gegen die versklavende Todesmacht erschien.

Ein christlicher Kairos ist damit angesagt, messianische Zeit, in der sich die fremde Gerech-
tigkeit des biblischen Gottes als «Leben der Starken fiir die Schwacheny, «Privilegien ver-
wendet im Dienste der Unterprivilegierten» (19) weltweit durchsetzen will an den Leibern der
mit Jesu Leben zusammengefiigten Menschen. Es geht im Zeichen des wahren Lebens, des
Auferstehungslebens, um Opfer, «Opfer unseres Leibes», wogegen «wir», wie der Prediger
sagt, «uns strauben» (21). Aber Gollwitzer spart nicht mit ermutigenden Beispielen fiir diesen
Opferweg, es mull nicht der ermordete Martin Luther King sein oder Eduardo Mondlane, der
Befreiungs-Guerillas in Mozambique organisiert, es kdnnen auch, bescheidener, Berliner Stu-
denten sein, die entlassene Strafgefangene in ihre Wohnungen aufnehmen. Natiirlich darf in
Martin Niemollers und Gollwitzers Dahlem die Erinnerung an die Nazizeit nicht fehlen: «Vor

Adloff - um der Schwachheit willen eures Fleisches 2 06.11.2020



dreiBig Jahren haben wir von Freiheit in Ketten einiges erfahren, als wir im Geféngnis sa3en,
als unsere Briider in den KZ’s und am Galgen umgebracht wurden.» (20) Die Rede vom Op-
fer notigt freilich zu einer Unterscheidung. Es kann sich um das «lebendige, heilige und Gott
wohlgefillige» Opfer des Leibes handeln, von dem Paulus anderswo im Romerbrief (12,1)
spricht, aber auch um das der Siinden- und Todesmacht geschuldete, also Hingabe des Leibes,
«und hitte der Liebe nicht», also aus haBBerfiillter Freude an der Ungerechtigkeit, nicht an der
Wahrheit (1 Kor 13,3.6). Gollwitzer wuflte sich in kritischer Solidaritdt, wie die Predigt zeigt,
mit der Bewegung der 68er verbunden, die, womit Riidiger Safranski wohl nicht ganz unrecht
hat?, u.a. auch die deutsche Tradition der ebenso genialischen wie todesverliebten Romantik
neu aufleben lie3. Der Weg einzelner in sektiererische Politgruppen, die den Massenmorder
Mao Tse-Tung und die Roten Khmer unter Pol Pot verherrlichten (zu schweigen von denen,
die Nazis wurden), und der deutsche Sonderweg des RAF-Terrorismus kamen nicht ganz von
ungefahr.

Christliche Freiheit

Der Christ Gollwitzer weif3 natiirlich, dafl nicht der «Kampf gegen ungerechte Verhéltnisse»
als solcher die Freiheit bringt — die K&dmpfer von heute sind oft die Tyrannen von morgen son-
dern betont mit Paulus, «daB die eigentliche Verknechtung nicht allein in den Verhéltnissen
liegt», sondern begriindet ist in jedem einzelnen, «in den Begehrungen unseres Leibes» (24f.),
also in dem, was die christliche Tradition Stinde nennt. Freiheit ist christlich, als Befreiung
von mir selbst, damit auch eine Ich-Stéirke, die sich gegen Gruppenterror und Kollektivgeist
zu behaupten weill. Gollwitzer selbst ist ein souverdnes Beispiel fiir solche Ich-Stirke.

Darum wird der Christ bei aller notwendigen Teilnahme an politischen Bewegungen von Fall
zu Fall zur «Verdnderung im Diesseits», ndmlich der Verbesserung der menschlichen Verhélt-
nisse, doch in einer letzten inneren Distanz und Fremdheit zu diesen Bewegungen bleiben, die
Friedensbewegung nicht ausgenommen. Gollwitzer wére so wenig wie ich ohne lauten Protest
in einer Friedensdemo mitmarschiert, in der die Parole «Tod den Juden» skandiert wurde.
Wenn er im Blick auf die Sklavenfrage im Neuen Testament sagt: «Paulus gibt noch kein
politisches Programm» zur Sklavenbefreiung (25), so darf man aus diesem «noch» nicht fol-
gern, wir heute mit unseren viel grofleren Moglichkeiten (26), wir konnten, bei aller konkreten
Parteinahme fiir die Erniedrigten und Beleidigten dieser Welt, so etwas haben wie ein christli-
ches politisches Programm.

Was Christen in Besonderheit zur politischen Arbeit, vielleicht zur Mitarbeit an Parteipro-
grammen!, beizutragen haben, ist vielleicht dies, dal3 sie auch im Scheitern politischer
Bestrebungen (nennen wir den Sozialismus), in Irrtum und im personlichen Schuldigwerden,
weil ich gerade im Kampf um «das Gute, das ich will, das tue ich nicht, sondern das Bose, das
ich nicht will, das tue ich» (R6m 7,19), nicht aufhéren, nach einem neuen Anfang, nach bes-
seren, gottlichen Mdoglichkeiten zu suchen. Nennen wir’s Geduld, einen langen Atem haben,
ja, wenn’s das gébe, den «langen Marsch durch die Institutionen» (Rudi Dutschke). Gollwit-
zer 1aft Paulus beschworend appellieren: «Resigniert nicht! Das Schlimmste ist resignieren»
(25), aber das ist, scheint mir, ein Griff ins falsche rhetorische Register, und so kurzatmig auf-
geregt sagt Paulus es nicht.? In der zweiten Hilfte des 6. Romerbriefkapitels schreibt er nim-
lich den nachdenkenswerten Satz: «Ich mufl menschlich davon reden um der Schwachheit
willen eures Fleisches» (V. 19). Das ist nicht als augenzwinkerndes Zugestdndnis an das
«Fleisch» im Sinne menschlicher Unvollkommenbheit zu verstehen, ist kein Plddoyer fiir

2 Vgl. Riidiger Safranski, Romantik. Eine deutsche Affire. Miinchen 2007, 382-392.
3 Vgl. Kristlieb Adloff, Predigtmeditation mit Rémer 6,19-23, in: Gottinger Predigtmeditationen 28 (1974), 3,
343-351.

Adloff - um der Schwachheit willen eures Fleisches 3 06.11.2020



mildernde Umstinde im Kampf des Geistes gegen das Fleisch, des Lebens gegen den Tod, der
Gerechtigkeit gegen die Ungerechtigkeit. Im Gegenteil! «Schwachheit des Fleischesy ist fiir
Paulus vielmehr die préizise Ortsangabe fiir diesen Kampf, der, darin hat Gollwitzer ganz
recht, auch auf dem militérisch-politischen Felde spielt, wie die Terminologie von Rémer 6
zeigt: Waffen, Knechtschaft/Freiheit, Ungerechtigkeit/Gerechtigkeit. Die Notwendigkeit,
menschlich zu reden, bedeutet hier, dal3 Gott sich sprachlich in das «schmutzige Geschift» der
Politik einmischt, sich im Spiegel und Gleichnis menschlicher Not, siindiger Eigengesetzlich-
keit und Zwinge als Gott erweisen will. Ist doch die gottliche Schwachheit allemal stirker, als
Menschen sind (1 Kor 1,25).

Unter der Zusage der Vergebung

Gollwitzer betont gegen Ende seiner Predigt, alles sei «unter der Zusage der Vergebungy (26)
gesagt, womit die Anfechtung durch die Siinde angesprochen ist. «Sie aber herrscht doch,
lieber Paulus, ich bin doch gebunden!» (ebd.) Aber 148t er sich auf diese Erfahrung wirklich
ein? Es gibt ja nicht nur die falsche, es gibt auch die wahre Resignation, etwa die ad infernum
resignatio bei Luther, die ihn stark und leidensfahig machte, und es gab auf der anderen Seite
— fatale Parallele — auch den Appell an kriegsmiide Amerikaner, nur ja nicht zu resignieren.
Paulus, der, ganz im Sinne Gollwitzers, die Angesprochenen mit der Macht des auferstande-
nen Christus zusammengefligt, spricht zugleich im Zeichen des Gekreuzigten die menschliche
Schwachheit in eins mit der gottlichen Kraft. Schwachheit bedeutet hier gerade nicht politi-
sche Ohnmacht, auf die Opfer-Rolle fixiert sein, sondern sich im Leiden als Téter behaupten,
sich im politisch unausweichlichen Irrtum, in Fehlentscheidungen verantwortlich neu orientie-
ren kénnen im Aufblick auf den, der sich abrahamitisch «auf Hoffnung, da nichts zu hoffen
war» (Rom 4,18) am Ende allein als der erweisen wird, «der alles so herrlich regieret» (EG
317,2). Bekanntlich hat Gustav Heinemann beim Amtsantritt als Bundesprésident auf die
Frage, was sein Christsein fiir ihn politisch bedeute, geantwortet: «Gott regierty», ganz im Sin-
ne des fiir den sterbenden Karl Barth so trostlichen Blumhardt’schen «Es wird regiert», mit
der kritischen Nebenbedeutung, daB3 Politiker in Wahrheit nicht regieren.

Das alles legt natiirlich noch einmal die Frage nahe, ob ein Prediger, der wie Gollwitzer das
Politische aus seinen Predigten nicht nur nicht ausklammert, sondern als «Politische Predig-
ten» zur Sprache bringt, was er von Gott aus der Heiligen Schrift gehort hat, nicht doch am
Ende unpolitisch genannt werden muf}, gemessen an dem, was wir iiblicherweise als Politik
und als politische Sprache kennen. Oder soll ich sagen: antipolitisch, Politik zerstorend?
AufschluBireich ist hier, was die Bultmann-Schiilerin Hannah Arendt in ithrem grofBartigen,
unter dem Titel «Vita activa oder Vom tétigen Leben» vorgelegten Entwurf einer politischen
Philosophie zum Thema Vergebung zu sagen hat. Arendt kimpft im Rekurs auf den Ursprung
des Politischen in der griechischen Polis um den bedrohten Raum politischen Handelns und
sieht dabei im Vergeben-Konnen, im Riickgidngigmachen des Geschehenen eine unerldBliche
Bedingung fiir politisches Handeln iiberhaupt.* Das ist freilich bei ihr, auch unter Berufung
auf Jesus® eine weltliche Moglichkeit, gegriindet auf GroBherzigkeit und Respekt vor der Per-
son des Anderen, wihrend die christliche Berufung auf die Liebe als Macht der Vergebung
den Raum des politischen Handelns zerstort. «Was die Liebenden von der Mitwelt trennt, ist,
daB sie weltlos sind, daB die Welt zwischen den Liebenden verbrannt ist.»® Tréfe das zu, dann
wire Gollwitzers politisch gemeinter Anspruch einer «Verdnderung im Diesseits» christlich
nicht einzuldsen.

4 Vgl. Hannah Arendt, Vita activa oder Vom titigen Leben. Miinchen °1997, 300-311.
5Vgl. ebd., 300fT.
® Ebd., 309.

Adloff - um der Schwachheit willen eures Fleisches 4 06.11.2020



Otto von Bismarcks Reichtagsrede vom 6. Februar 1888

Versuchen wir, dem Politischen auf Umwegen noch etwas nachzuspiiren. Dall wir es gerade
in diesem Zusammenhang mit Sprache zu tun haben, ist fiir Hannah Arendt zwingend. Der
Politiker ist bei den Griechen der Rhetor’, und darum schreibt sie in den «Einleitenden Be-
merkungen» ihres Buches: «Wo immer es um die Relevanz der Sprache geht, kommt Politik
notwendigerweise ins Spiel; denn Menschen sind nur darum zur Politik begabte Wesen, weil
sie mit Sprache begabte Wesen sind.»® Eine sprachlose Welt, wie sie nicht zuletzt durch die
neuzeitliche Wissenschaft, eingeschlossen die stummen Mysterien der Okonomie, zur Herr-
schaft kommt, wiirde das Ende der Moglichkeit politischen Handelns bedeuten.

Wie steht es dann mit einem Politiker, der in einer Rede zu Anfang seiner politischen Karriere
(1862) sich mit den folgenden beriihmt-beriichtigt gewordenen Worten ins Spiel brachte:
«Nicht durch Reden und Majorititsbeschliisse werden die grolen Fragen der Zeit entschieden
— das ist der groBe Fehler von 1848 und 1849 gewesen —, sondern durch Eisen und Blut»?°
Nun, Bismarck war selbst ein sprachgewaltiger politischer Redner und als solcher mag er uns,
Berlin 1970 vor Augen, in unserem Gedankengang interessieren, gerade dann, wenn man, wie
im Umkreis Karl Barths nicht ungewdhnlich, die Genealogie des Unheils Luther — Friedrich
der Grof3e — Bismarck — Hitler bemiiht. Natiirlich sind Kurzschliisse hier dennoch nicht er-
laubt, wie nur ein fliichtiger Vergleich von Bismarcks Rhetorik mit Goebbels-Reden zeigen
mag. Und was die hier von mir zur Erhellung herangezogene Reichstagsrede von 1888, eine
seiner letzten, angeht, so hat Golo Mann, alles andere als ein Bismarck-Lobredner, sie eine
seiner «groBartigsten» genannt.!'”

Diese Rede, vordergriindig veranla3t von der Einbringung einer Vorlage zu einer bedeutenden
Erhohung des Militéretats, zeigt sich im Ganzen als eine Art Testament des 73jdhrigen. Und
sie ist darin, genauer betrachtet, ein Dokument der Sorge, um nicht zu sagen der Angst. Das
Jahr 1888 ist natiirlich tiberhaupt ein Schicksalsjahr. Am 9. Mérz, einen Monat nach der Rede,
starb der von Bismarck dominierte Wilhelm I. Mit Friedrich III. bestieg ein erklarter Bis-
marck-Gegner den Thron, dem nach 99 Tagen Wilhelm II. als Représentant einer jungen Ge-
neration folgte, die — Eisen und Blut hin oder her — den Alten mit seiner Politik schon ldngst
zum alten Eisen rechnete. Noch einmal leuchtet nun in Bismarcks Rede das faszinierende
politische Kunstwerk auf, das diese hochsensible Spielernatur, dieser Machtmensch par ex-
cellence vor den staunenden wie erschrockenen Augen der europiischen Offentlichkeit zuwe-
ge gebracht hatte. Aber der Redner hat ein tiefes Gesplir fiir die Zerbrechlichkeit seines preu-
Bisch-deutschen Machtgebildes in der Mitte des Kontinents. Gefahren drohen von den Rén-
dern, die nach Absicherung verlangen, und wenn sich in Ru3land neuerdings offene Feindse-
ligkeit regt, dann muB eben ein Vertrag mit Osterreich ein Gegengewicht schaffen, freilich
eines, das sich, betrachtet man den Verlauf der Geschichte nach Bismarck, als Falle erweisen
sollte.

Die Reichstagsrede soll zur Beruhigung einer nervosen Offentlichkeit dienen, ja, dem euro-
pdischen Frieden, der dem Redner, dem Eisen- und Blut-Politiker, was man ihm in dieser
Situation keinesfalls absprechen sollte, im deutschen Interesse aufrichtig am Herzen liegt.
Wenn es namlich zum Kriege kommen sollte, der nach Bismarcks Meinung ein nationalem
Enthusiasmus geschuldeter «Volkskriegn»!! sein miifite, dann wire das diesmal, da die Ver-
hiltnisse durchaus nicht mit 1870 vergleichbar sind, ein Abenteuer mit ginzlich ungewissem

7Vgl. ebd., 422, Anm. 8.

8 Ebd., 11.

° Volker Ullrich, Otto von Bismarck. Reinbek 32005, 61.

19 Golo Mann, Deutsche Geschichte des 19. und 20. Jahrhunderts. Frankfurt/M. 1958, 456.

"1 Otto von Bismarck, Rede im Reichstag, 6. Februar 1888, in: Das Buch deutscher Reden und Rufe, erstmals

Adloff - um der Schwachheit willen eures Fleisches 5 06.11.2020



Ausgang. Und der Spieler Bismarck ist nun doch kein politischer Hasardeur-, jedenfalls nicht
mehr in seinem Alter. Nein, er will und muB jetzt den Frieden wollen, der sein Werk dauerhaft
sichert, freilich — si vis pacem, para bellum — den bewaffneten Frieden.

Ein solcher Friede ist natiirlich stets auf einer wie immer berechtigten Angst gegriindet, was
sich in der Rede Bismarcks gerade da am deutlichsten zeigt, wo er meint sie bestreiten zu
miissen: «Also, es ist nicht die Furcht, die uns friedfertig stimmt, sondern gerade das Bewuft-
sein unserer Stirke, das BewuBtsein, auch dann, wenn wir in einem minder giinstigen Augen-
blicke angegriffen werden, stark genug zu sein zur Abwehr und doch die Moglichkeit zu ha-
ben, der gottlichen Vorsehung es zu liberlassen, ob sie nicht in der Zwischenzeit doch noch
die Notwendigkeit eines Krieges aus dem Wege riumen wird.»'? Fiir den Fall des Falles muf3
man geriistet sein, aber damit dieser von Bismarck eben doch befiirchtete Fall eines Angriffs
von auf3en, der mehr erfordern wiirde als militdrische Stirke, ndmlich die geistig-seelische
Mobilisierung eines ganzen Volkes gegen eine Welt von Feinden, nicht eintritt, muf3 nun die
gottliche Vorsehung bemiiht werden.

Die Reichstagsrede wird zur politischen Predigt. «... jeder Eventualitét entgegenseheny 146t
sich, sagt der Redner, einer moglicherweise beunruhigten Offentlichkeit zuvorkommend, «mit
dem Selbstvertrauen und mit dem Gottvertrauen, welches die eigene Macht verleiht und die
Gerechtigkeit der Sache, die immer auf deutscher Seite bleiben wird nach der Sorge der Re-
gierung».!® Schalom, Schalom, verkiindet der politische Prophet und schwingt sich am Ende
seiner Rede zu Sétzen auf, die zu gefliigelten Worten geworden sind: «Wir Deutsche fiirchten
Gott, aber sonst nichts in der Welt; und die Gottesfurcht ist es schon, die uns den Frieden lie-
ben und pflegen 14Bt.» Und als ultimative Prophetie der rhetorische Trompetensto3 zum Ab-
schluB3, «dal} derjenige, welcher die deutsche Nation irgendwie angreift, sie einheitlich ge-
waffnet finden wird und jeden Wehrmann mit dem festen Glauben im Herzen: Gott wird mit
uns sein!»*

Da kann man wohl nur noch Amen sagen, und unzéhlige protestantische Hof-, Feld- und
Wiesenprediger deutscher Zunge haben das getan, bis dann im grof3en Volks- und Weltkrieg
1914-1918, der das Tor zur Holle des 20. Jahrhunderts aufstieB3, diese Sprache vom Gebriill
der Waffen erst einmal zum Schweigen gebracht wurde. Die religios aufgeladene Wortgewalt
Bismarcks erweist sich als Blase, die im Ansturm der Realitét zerplatzt. Politische Ohnmacht
ist nicht erst Ergebnis, ist schon heimliche Pramisse der gigantischen Lebensleistung des «Ei-
sernen Kanzlers», denn wo Eisen und Blut die Sprache ersticken, da bleibt im Sinne Hannah
Arendts kein Raum fiir politisches Handeln. An politische Machbarkeit will der zu Depressio-
nen neigende Skeptiker Bismarck ohnehin nicht glauben, sein SelbstbewuBtsein speist sich
aus der Schwankungen unterworfenen Mentalitdt des Spielers. In diesem Sinne mag der sein
Selbstbewultsein treffend charakterisierende bekannte Satz zitiert werden: «Man kann nicht
selber etwas schaffen; man kann nur abwarten, bis man den Schritt Gottes durch die Ereig-
nisse hallen hort; dann vorspringen und den Zipfel seines Mantels zu fassen — das ist alles.»!?

Dieser Gott ist gewil3 nicht der biblische Gott, es ist die launische Fortuna, die gerade im
Hochgefiihl der Macht die Ohnmacht eines den Wechselspielen des Lebens preisgegebenen
Daseins erfahren 1a68t. Gewil3 ist der biblische Gott «der rechte Wundermann der bald erh6hn,

hrsg. von Anton Kippenberg und Friedrich von der Leyen, neue erw. Ausg. von Friedrich von der Leyen.
Wiesbaden 1956, 297-327,322.

12 Ebd.

13 Ebd., 309.

4 Ebd., 327.

15 Volker Ullrich, Otto von Bismarck (vgl. Anm. 9), 113.

Adloff - um der Schwachheit willen eures Fleisches 6 06.11.2020



bald stiirzen kanny» aber er ist es so, dal} er in seinem unverrechenbaren Handeln seine Ge-
rechtigkeit erweist, die «den Reifen Wem und arm» macht und «den Armen ... grof3 und
reich» (EG 369,6). So wird der Schwache mit der Kraft Gottes zusammengefiigt und damit
wie der Dichter Georg Neumark formuliert, sprach- und (auch politisch) handlungsfahig,
bereit, singend und betend «auf Gottes Wegen» zu gehen.

Im Namen des «wahren Friedensfiirsten»

Anders also muB3 die Predigt Gollwitzers enden als die politische Predigt des preuBlischen
Protestantismus, wie sie in Bismarcks Rede einen illusioniren Frieden hervorzauberte. Im
Namen des wahren Friedensfiirsten wird Gollwitzer dagegen am Schlull das Wort, sein Wort,
an den Gott zuriickgeben, von dem es seine Kraft empfangt: «... was konnen wir anderes tun
als uns jeden Tag auf den Weg machen, leiblich, unsere Leiber zur Verfiigung stellen, ihn bit-
ten, uns zusammenwachsen zu lassen, mit ihm in lebendigem Leben, immer enger und unzer-
trennlicher?» (26) Die Frage dréangt danach, die Bitte ausdriicklich werden zu lassen im die
Predigt beschliefenden Gebet: «Beweise deine Kraft in Befreiungen in unserem Innern, durch
die wir den Leib und die Glieder dir zur Verfligung stellen!» (27) Im Gestus des Betens er-
weist sich vielleicht die brisanteste politische AuBerung des christlichen Gottesdienstes. Wie
war es denn mit den Fiirbittelisten im Dritten Reich? Das Gebet, in dem wir nicht zuletzt
unsere politischen Ratlosigkeiten vor Gott bringen, treibt uns nicht in die Sprachlosigkeit,
sondern 14t uns inmitten der Aporien der Menschensprache, in ihrem Verstummen und Ver-
rocheln, die klare und reine Stimme des Gottes horen, der unserer Schwachheit authiff. (Rom
8,26). Menschlich redet Gott mit uns um der Schwachheit willen unseres Fleisches.

Mit uns? Zu wem redet die Predigt? Zum einzelnen von der Liebe Christi ergriffenen Men-
schen? Aber dann fehlte, wie Hannah Arendt sagt, «der weltliche Zwischenraum, durch den
wir mit anderen verbunden und zugleich von ihnen getrennt sind»'¢, und das hiee: die Pre-
digt bliebe unpolitisch. Aber Gollwitzer spricht in der Predigt die Einzelnen als Glieder des
Leibes Christi an und betont im Nachwort seines Buches: «Zum gemeinsamen Horen muf3
gemeinsames Beraten und Handeln hinzutreten — dann entsteht Gemeinde als handlungsféhi-
ges Subjekt, und dann werden in der Gemeinde auch die Einzelnen zu handlungsfihigen Sub-
jekten, wie sie in der Anrede der Predigt stindig vorausgesetzt und gefordert werden, aber
durch bloBBe Anrede eben nicht entstehen konnen.» (183)

Gollwitzer ist sich freilich bewuft, daB Gemeinde als «handlungsfdhiges Subjekt», wie er sich
das vorstellt, unter volkskirchlichen Verhiltnissen eher ein frommer Wunsch bleiben wird.
War es erst recht ein frommer Wunsch, was die Dialektische Theologie im Anschluf3 an refor-
matorische Einsichten von der Gemeinde als creatura verbi behauptete, die Gemeinde werde
durch die Predigt geschaffen? Nun sollte allerdings nicht bestritten werden, da3 eine Predigt
des unverfélschten Wortes Gottes, die noch etwas anderes ist als «bloBe Anrede» in appella-
tiver Rhetorik, von Zeit zu Zeit, da und dort, eine Gemeinde des titigen Glaubens hervorge-
bracht hat, indem sie diese nach Schleiermachers Formulierung voraussetzte. Auch Gollwitzer
mul} mit dieser Moglichkeit rechnen, wenn er so predigt, wie er predigt.

Zu unterstreichen wire allerdings das «von Zeit zu Zeit», denn liber den Kairos, in dem das
Wort Gottes Umkehr und Glauben wirkt, verfiigt der Prediger durchaus nicht. Nicht ergreift er
den Zipfel des gottlichen Mantels kraft seiner genialen Witterung fiir die Macht, sondern die
gottliche Hand ergreift ihn zusammen mit der Gemeinde und fiihrt ihn durch Schuld und Irr-
tum, «wohin er nicht will» (Joh 21,18). Es gibt, nach Kohelet (3,7) eine Zeit des Schweigens
und eine Zeit des Redens, und Luther wullte, was er tat, tun mufte, als er seine hochpolitische

'Hannah Arendt, Vita activa oder Vom titigen Leben (vgl. Anm. 4), 309.
Adloff - um der Schwachheit willen eures Fleisches 7 06.11.2020



Schrift «An den christlichen Adel deutscher Nation von des christlichen Standes Besserungy
(1520) mit den Sétzen erdffnete: «Die Zeit des Schweigens ist vergangen und die Zeit zu re-
den ist gekommen.» Die Zeit zu reden ist als Zeit der Gnade zugleich die Zeit des Gerichtes,
der Scheidungen, kritische Zeit, und in ihr, der Zeit der Krise, erscheint dann auch Gemeinde
als «handlungsféhiges Subjekt». «Es miissen», heiflt es bei Paulus, «Parteien [Spaltungen,
haireseis] unter euch sein, auf daf3 die, so rechtschaffen sind, offenbar werden unter euch» (1
Kor 11,19).

Das heiB3t nicht, daB3 die Zeit des Schweigens leere und sprachlose Zeit wére. Im Warten auf
Gottes Zeit, im Beten und Tun des Gerechten (Dietrich Bonhoeffer), reift der Kairos heran, im
intensiven Lauschen auf die Stimme des Gottes Israels, in der geduldigen Arbeit an der
Schrift, im «gemeinsamen Beraten» und Streiten um den rechten Weg, bis dann kraft des
Wortes Gottes die Situation unausweichlich wird, in der Entscheidungen fallen, die Scheidun-
gen nach sich ziehen.

Vierzig Jahre danach

Bedenken wir nun in einem letzten Teil, wie-sich in der Gegenwart, vierzig Jahre nach dem
als Epochenjahr etikettierten 1968, im Reden und Handeln der Christenheit des wiederverei-
nigten Deutschland ein konfliktfdhiger politischer Raum 6ffnen kdnnte. Von Religionen in
genere mag ich nur unter Vorbehalt reden, weil eine begriffliche Klidrung wenig Erfolg ver-
spricht. Zumal das in den Feuilletons herumgeisternde, kirchlich begierig rezipierte Wort von
der «Wiederkehr der Religion» stellt eine, auch politisch interessengeleitete, Wortblase dar. In
Talkshows iiber die Rolle der Religion in der Gesellschaft wird politisch nichts bewegt und
entschieden.

Vielleicht empfiehlt es sich, in einem wortlichen Sinne vom Raum auszugehen, weil bekannt-
lich, wie in der Rede von Friedrich Schillers Machtmensch Wallenstein an den idealistischen
Traumer Max Piccolomini, den Kommandeur der «Pappenheimer», die Gedanken leicht
beieinander wohnen, sich hart im Raum aber die Sachen sto3en (Wallensteins Tod, 11 2). Was
bedeutet heute ein Kirchengebiude neben einer Synagoge, einer Moschee oder einem buddhi-
stischen Tempel? Ein protestantischer Kirchenraum dient primér dem Gottesdienst, d.h. der
offentlichen Verlesung der Heiligen Schrift, dem Gebet, dem Klage- und Lobgesang und dem
gemeinsamen Mahl. Der Protestantismus bestand dabei auf der Predigt, damit in Gestalt der
Auslegung der Schrift als viva vox die lebendige Stimme Gottes in der Zeit, heute, vernehm-
bar werde. Ein solcher Anspruch schreit natiirlich nach der Kirche als Schule, als Lehrhaus,
wo die Teilnehmer des Gottesdienstes in der Schrift lernend gebildet werden, um die Geister
unterscheiden und die Predigt beurteilen zu konnen. Wo das fehlt, stellt sich genau das Unbe-
hagen ein, das Gollwitzer bei der Predigt als «bloBer Anrede», die nichts zu lernen gibt und
nicht zum Handeln ariertet, empfindet.

Aber in Gollwitzers Predigt geht es durchaus um einen Bildungsvorgang, indem die Gemein-
de als Leib Christi in die Schrift, in das prophetische und apostolische Wort hineingebildet
wird. Was in der Predigt fiir manche Horer befremdlich wirken muB, «etwas Unglaubliches ...,
etwas Erstaunliches, ja, etwas tiberhaupt nicht zu Glaubendes» (23), will gerade auf der
Grundlage eines vorhergehenden Vertrauens auf das Wort gehort werden. «Wollst auf das
Alte horen, so wirst du auf das Neue horen», sagt der Talmud (bBer 40a). Und insofern mag
im Kirchenraum, der fiir «Vernunft und alle Sinne» (Martin Luther) ein Raum in der Welt ist,
ein Ort, der Weltvertrauen begriindet in der Wiederholung des Wortes, in der liturgischen
Ubung «von Weltzeit zu Weltzeit», das Neue am Alten von Zeit zu Zeit erprobt werden, eben:
Veranderung «im» Diesseits. Die leicht beieinander wohnenden Gedanken und die hart im
Raum sich stoBenden Sachen treffen sich in einem spannungsvollen und konflikttréchtigen

Adloff - um der Schwachheit willen eures Fleisches 8 06.11.2020



Miteinander, ein eminent politischer Vorgang, wie mir scheint.

Was Politik oft mit leeren Beschworungen einfordert: Vertrauen — hier ist es begriindet in dem
verldBlichen Wort des Gottes Israels, der tut, was er sagt. Das Wort von der Auferstehung
Jesu, das Gollwitzer neutestamentlich als «letztes Wort» (24) gegen die politischen Todes-
machte ins Feld fiihrt:, verdankt sich nicht dem Zufallsspiel eines Deus ex machina, sondern
ist Erflillung eines ersten Wortes, eines alttestamentlichen Versprechens. Israel, «die Juden
zuersty (Rom 1,16) — das wére gerade auch 1970 die vornehmste, die Geister scheidende
Probe aufs politische Exempel, was Gollwitzer ja weil3, aber hier nicht sagt.

In weltlicher Sprache von Gott reden

Menschlich von Gott reden um der Schwachheit willen unseres Fleisches hie3e nun im Sinne
des hebraischen emuna/emet die Wahrheit des Politischen als das Wort, das halt, was es ver-
spricht, e contrario, in weltlicher Sprache wie in Jesu Gleichnissen laut werden zu lassen.!”
Der Jesus des Johannesevangeliums mit der Dornenkrone ist in Wahrheit ein Konig im Unter-
schied zu Pilatus als dem ohnmaéchtigen Reprasentanten der Macht, der opportunistisch und
korrupt das Werk des wortbriichigen Verraters, des Morders, tut (Joh 18,37; 19,11). Politische
Wabhrheit der Bibel ist dann natiirlich radikale Kritik, nicht so sehr an «den» Politikern, als
vielmehr an der politischen Sprache als einer Sprache der Liige. Und die Kritik, da das Ge-
richt allemal am Hause Gottes beginnt (1 Petr 4,17), wird zunéchst einmal die politische Liige
in der Sprache der Kirche aufdecken, also als ob die Kirche im Kampf des Guten gegen das
Bose iiber die gerechte Sache verfiige.

Die vordringlichste Aufgabe der Religion — ich rede hier von der sich christlich nennenden —
in den politischen Konflikten der Gegenwart scheint mir darum eine religionskritische zu sein.
Man meint freilich weithin, die Kirche sei vor allem die Hiiterin der 6ffentlichen Moral, der
sogenannten «Werte», und im Dialog der Religionen gehe es darum, im Sinne eines religidsen
Weltethos einen moralischen Minimalkonsens zu finden. Das mag, in Grenzen, niitzlich und
lobenswert sein. Doch werden die Prediger der Moral stets leicht der Heuchelei iiberfiihren,
wenn die Kirche z.B. mit moralischem Pathos einen allgemeinen gesetzlichen Mindestlohn
politisch einfordert und sich zugleich in der Diakonie als Lohndriickerin betitigt, wenn sie
den Kapitalismus kritisiert und von McKinsey die Kirche reformieren 1a63t.

Nein, gerade die 6ffentliche und private Moral mufl um der Wahrheit willen im Streit sein,
auch zwischen den sogenannten Religionen. Nicht «aggressive Harmoniesucht» (Kristlieb
AdlofY) als typisch christliche Mentalitit, sondern Konfliktfahigkeit ist gefordert, wenn Syn-
agoge, Kirche, Moschee — und sei’s drum: Scientology nebeneinander 6ffentlichen Raum
beanspruchen und diesen sich damit notwendigerweise auch gegenseitig streitig machen. Sich
in die postmoderne Wahrheitsbeliebigkeit des anything goes einzumischen mit einem Wort,
das bestdndig nach einer Priifung seiner Vertrauenswiirdigkeit verlangt, «ob sich’s also ver-
hielte» (Apg 17,11), ist eine gewichtige Aufgabe der Kirche und, wer weil3, auch anderer
Gemeinschaften; ob sie sich nun «religids» verstehen oder nicht.

Wie grof3 unsere Verantwortung hier ist, will ich abschliefend an einer eindriicklichen poli-
tischen Rede erldutern, die mich bestdndig begleitet hat, seit ich sie 1989 unter dem deutschen
Titel «Ein Wort iiber das Wort», vorgetragen von dem Schauspieler Maximilian Schell, anla$3-
lich der Verleihung des Friedenspreises des Deutschen Buchhandels in der ehrwiirdigen
Frankfurter Paulskirche horte. Vaclav Havel war die Ausreise aus der kommunistischen

17Vgl. Kristlieb Adloff, Predigtmeditation mit Romer 6,19-23 (vgl. Anm. 3), 345, Anm. 4.
Adloff - um der Schwachheit willen eures Fleisches 9 06.11.2020



Tschechoslowakei versagt worden. Havel spricht am Anfang seiner Rede im Blick auf Johan-
nes 1,1 vom Wort Gottes als der Quelle aller Schopfung und féhrt dann fort: «Gilt das nicht
aber, im libertragenen Sinne, auch von allem menschlichen Tun?» Weiter: «Ist es nicht auch
in unserem Falle das Wort, das die eigentliche Quelle dessen ist, was wir sind, ja sogar die
eigentliche Grundlage dieser Seinsweise im All, die wir Mensch nennen?»'® Aber Havel kennt
aus seiner politischen Erfahrung auch «die schwarze Magie des Wortes»'®, wo das Wort sich
als «todbringender Pfeil»?® zeigt. Das hoffnungsbeladene Wort Sozialismus wurde zum
«Gummikniippel»?!, und was das Wort Frieden angeht, so der Friedenspreistriger: «40 Jahre
lang bin ich ..., wie alle meine Mitbiirger, zur Allergie gegen jenes schone Wort erzogen
worden».?? Gerade fiir den Mann des Wortes, dem Wort Vertrauenden, wird Mitrauen
gegeniiber den Wortern zur Pflicht, sei es nun das Wort Lenins, das Wort Marx’ oder das
Wort Freuds.2* Aber nun der den Theologen am stiirksten bewegende Passus: «Wie war
eigentlich das Wort Christi? War es der Anfang der Geschichte der Erlosung und einer der
machtvollsten kulturschaffenden Impulse in der Weltgeschichte — oder war es der geistige
Urkeim der Kreuzziige, Inquisitionen, der Ausrottung der amerikanischen Kulturen und
schlieBlich der gesamten widerspriichlichen Expansion der weillen Rasse, die so viele Trago-
dien verursacht hat, einschlieBlich der, da3 heute der grof3te Teil der menschlichen Welt in die
traurige Kategorie einer angeblich erst Dritten Welt fallt? Ich mdchte immer glauben, daB es
wohl eher das erste ist, doch kann ich nicht zugleich die Biicherstdf3e ignorieren, die bewei-
sen, dal} auch in dem reinsten Frithchristentum schon unbewuf3t etwas codiert war, was auf
dem Hintergrund von Tausenden von anderen Umsténden, einschlieBlich der relativen Dauer-
haftigkeit des menschlichen Charakters, in bestimmter Weise geistig den Raum fiir jene
Schrecken 6ffnen konnte, von denen ich gesprochen habe.»?* Das heiBt: Nicht einmal die
Riickkehr zur Bekennenden Kirche, zur Bibel, zum reinsten Urchristentum, selbst zu den
Worten Jesu — sagen wir: in der Bergpredigt — enthebt uns der selbstkritischen Verantwortung
fiir das Wort, das wir heute im Namen Gottes auf eigenes Risiko zu sagen haben. Und Havel
sieht hier eine wesenhaft sittliche Aufgabe: «Als eine solche ist sie allerdings nicht vor dem
Horizont der von uns zu iiberblickenden Welt verankert, sondern erst irgendwo dort, wo jenes
Wort sich aufhilt, das am Anfang war und das nicht das Wort des Menschen ist.»*

Das mag uns demditig stimmen. Charta 77 als Gruppe war nicht zuletzt der Sprache wegen ein
«handlungsfahiges Subjekt», aber auch Havel konnte nicht wissen, wohin der Pfeil des Wor-
tes nach der samtenen Revolution treffen wiirde. Zweideutig bleibt auch das Wort des Predi-
gers, oder soll ich sagen: «zweischneidigy, wie es vom Worte Gottes heillt (Hebr 4,12), das,
gerade als Wort der gottlichen Theopolitik (Martin Buber), immer beides wirkt, die Versto-
ckung Pharaos und die Befreiung auf dem Weg zum Sinai, zum Gesetz der freien Tat. Wir
haben es nicht in der Hand. Aber, mit Gollwitzers Predigt: «... was konnen wir anderes tun als
uns jeden Tag auf den Weg machen ...7» (26)

Hinweis: Neben der in den Anmerkungen erwédhnten Literatur sei noch verwiesen auf: Krist-
lieb Adloff, Aggressive Harmoniesucht. Befragung einer christlichen Mentalitdt, in: Ekkehard
W. Stegemann, Klaus Wengst, Hrsg., «Eine Grenze hast du gesetzt.» FS Edna Brocke. Stutt-

'8 Vaclav Havel, Slovo o slovu — ein Wort iiber das Wort. Ubers. von Joachim Bruss, in: Friedenspreis des deut-
schen Buchhandels 1989. Vaclav Havel. Ansprachen aus Anlafl der Verleihung. Frankfurt/M. 1989, 55-69,55.

1 Ebd., 59.

20 Ebd., 60.

2L Ebd., 61.

22 Ebd., 65.

B Vgl. ebd., 60.

24Ebda, 61.

2 Ebda, 69.

Adloff - um der Schwachheit willen eures Fleisches 10 06.11.2020



gart 2003, 35-43; Paul Schempp, Das Evangelium als politische Weisheit, in: ders., Theologi-
sche Entwiirfe. (TB 50). Miinchen 1973, 102-147.

Quelle: Orientierung, Nr. 23/24, 72. Jahrgang Ziirich, 15./31. Dezember 2008, S. 260-264.

Adloff - um der Schwachheit willen eures Fleisches 11 06.11.2020



