Die Apostolizitit der Kirche und das kirchliche Amt nach dem Zeugnis der
Heiligen Schrift

Von Jiirgen Roloff

Als einen entscheidenden Wesenszug der Kirche nennt das nicaeno-konstantinopolitanische
Bekenntnis — neben ihrer Einheit, Heiligkeit und Katholizitdt — ihre Apostolizitit: Die Kirche
muf}, um Kirche zu bleiben, an der Norm festhalten, die fiir sie am Ursprung ihrer geschicht-
lichen Existenz durch die Apostel verbindlich gesetzt worden ist. Die mir in diesem Referat
gestellte Aufgabe besteht darin, den Zusammenhang zwischen dieser — im Prinzip von allen
Christen bekannten — Apostolizitét der Kirche und dem kirchlichen Amt darzustellen, wie er
sich vom Zeugnis der Heiligen Schrift her ergibt. Unter ,,kirchlichem Amt*“ mdchte ich dabei,
gemal der Tradition, aus der ich komme, jene auf Dauer an bestimmte Personen gebundenen
Funktionen und Dienste verstehen, die der Sammlung, Unterweisung und Leitung des Gottes-
volkes dienen. Was bedeutet dieses Amt fiir den stdndigen ProzeB3 der Bewahrung und Be-
wiahrung der Apostolizitdt, dem die Kirche auf ihrem Weg durch die Zeiten ausgesetzt ist?
Diese Frage spitzt sich zu in dem Problem der geschichtlichen Kontinuitit des Amtes, ohne
freilich ganz in ihm aufzugehen: Inwieweit hiangt die Apostolizitit der Kirche an der Verbin-
dung ihres Amtes mit dem diese Apostolizitit begriindenden Apostelamt, und welcher Art
muf diese Verbindung sein?

Unsere Uberlegungen sollen sich in drei Schritten vollziehen. Zunichst ist einzusetzen mit
dem Versuch, die Norm der Apostolizitdt vom Neuen Testament her inhaltlich zu fiillen.
Sodann soll das Bild des Apostelamtes im Neuen Testament nachgezeichnet werden, und
schlielich wird nach den neutestamentlichen Aussagen iiber das Verhéltnis zwischen dem
Apostelamt und dem kirchlichen Amt zu fragen sein.

1. Die Norm der Apostolizitit

1.1 Die apostolische Lehrnorm. Die Worte ,,apostolisch* und ,,Apostolizitit* erscheinen im
Neuen Testament noch nicht. Der fritheste Beleg fiir das Adjektiv ,,apostolisch* findet sich bei
Ignatius von Antiochia. Der kleinasiatische Martyrerbischof griilt die Gemeinde von Tralles
,,in apostolischer Weise* — gemeint ist: nach dem Vorbild und in der Weise, wie auch der
Apostel Paulus seine Gemeinden zu griiBen pflegte (Ign Trail praesc). Terminologische Pra-
gung hat das Wort an dieser Stelle noch nicht. Trotzdem ist das theologische Motiv, das spéter
von diesen Begriffen umschrieben werden sollte, bereits in den spateren Schriften des Neuen
Testaments aufweisbar. Eine Stelle, an der es besonders ausgeprégt erscheint, ist Eph 2,20:
Die Kirche wird hier unter Aufnahme eines verbreiteten Bildes als heiliger Bau dargestellt,
der ,,auferbaut” ist ,,auf dem Fundament der Apostel und Propheten®, wobei Jesus Christus
der Gewdlbeschluflstein ist, der die abschliefend zu erreichende Fiille und Vollendung dieses
Bauwerks markiert. Das Bild besagt, da3 die Lehre der Apostel und Propheten, der berufenen
Zeugen der unmittelbaren Anfangszeit der Kirche, die alleinige Grundlage aller Lehre und
Verkiindigung ist. Alles Lehren und Verkiindigen spiterer Generationen muf3 sich an diesem
Zeugnis der Anfangszeit messen lassen und gewinnt seine Autoritdt allein daraus, daf es thm
inhaltlich entspricht. Was diesem Zeugnis der Anfangszeit sein besonderes Gewicht gibt, ist
zundchst der Umstand, daB es aus dem unmittelbaren zeitlichen und rdumlichen Umbkreis des
Heilsgeschehens kommt. Es ist dariiber hinaus die besondere Beauftragung und Bevollmdchti-
gung der ersten Zeugen, von der noch die Rede sein soll. Im Wort der ersten Zeugen kommt
Christus in einer fiir die Kirche unmiBverstandlichen Weise zu Wort; von ihnen gilt: ,,Wer
euch hort, der hort mich* (Lk 10,16).

Roloff - Die Apostolizitit der Kirche und das kirchliche Amt nach dem Zeugnis der Heiligen
Schrift 1 29.10.2020



Eph 2,20 kniipft an 1.Kor 3,11 an, wo der Apostel Paulus Christus selbst als das Fundament
des heiligen Baues der Kirche bezeichnet und davon spricht, dal3 er mit seiner Verkiindigung
dieses Fundament gelegt habe. Auch nach dem Abtreten des bevollméachtigten Zeugen der Ur-
sprungszeit bleibt Christus in der von ithm verkiindigten Weise das Fundament der Kirche —
die apostolische Botschaft tritt nicht an die Stelle Christi, sie wird vielmehr zum Medium, in
dem Christus selbst begegnet.

Die Norm der Apostolizitdt ist also sachlich eine Christus-Norm. Mit dieser Festlegung trug
die Kirche dem geschichtlichen Charakter des Heilsgeschehens als eines Geschehens in Raum
und Zeit Rechnung. Sie band sich an das Wort derer, die es aus unmittelbarer zeitlicher und
sachlicher Néhe heraus zu bezeugen und zu deuten vermochten. Die Notwendigkeit zu solcher
Bindung ergab sich bereits zur Zeit der zweiten und dritten Generation, als von Irrlehrern neue
Deutungen der Heilsbotschaft mit dem Anspruch geheimer Offenbarungen Jesu Christi
begriindet wurden. IThnen gegeniiber berief man sich auf die durch ihre Herkunft von den
Anfangszeugen ausgewiesene und bewéhrte ,,apostolische* Tradition.

Man konnte den neutestamentlichen Kanon in gewissem Sinne als Ertrag des in Eph 2,20
programmatisch formulierten Verstdndnisses von Apostolizitit bezeichnen. In ihm hat die
Kirche des 2. Jahrhunderts jene Schriften zusammengestellt, in denen sie die normative Inter-
pretation des Offenbarungsgeschehens durch die bevollméchtigten Zeugen unmif3verstéindlich
zum Ausdruck gebracht sah. Diese Sammlung umfaf3t keineswegs nur Schriften der ersten
christlichen Generation, und abgesehen von den Paulusbriefen stammen die meisten von ich-
nen nicht aus der Feder von Aposteln im engeren Sinn. Trotzdem kdnnen sie in einem weite-
ren Sinn als ,,apostolisch* gelten; denn sie zeichnen ein klares Bild von der Christusverkiindi-
gung der Apostel, zeigen uns in paradigmatischer Weise, welche Wirkung diese Verkiindi-
gung auf Menschen hatte und geben uns Teil an den Erfahrungsprozessen, die sich unter die-
ser Verkiindigung in den apostolischen Gemeinden vollzogen. Das Neue Testament bietet so
die grundlegende Gestalt der Verkiindigung, an die sich alle spétere Verkiindigung in der Kir-
che anschlieen und vor der sie sich ausweisen muB3. Es ist die giiltige und endgiiltige Zusam-
menfassung der apostolischen Tradition.

Eine andere Gestalt apostolischer Tradition neben der im Neuen Testament tliberlieferten oder
iiber sie hinaus ist der Kirche nicht gegeben. Mit dieser Feststellung sollen die Bedeutung und
die geistliche Legitimitit verschiedener spéter entstandener kirchlicher Lehrtraditionen nicht
bestritten werden. Solche Traditionen geben allerdings nicht das Zeugnis der Zeugen der Ur-
sprungszeit wieder; sie miissen sich darum jeweils von der im Neuen Testament niedergeleg-
ten apostolischen Tradition her kritisch iiberpriifen lassen, um als legitim gelten zu kénnen.

Damit ist eine erste Antwort auf die Frage nach der Apostolizitét der Kirche gegeben. Aposto-
lisch ist unserer Uberzeugung nach eine Kirche, die als alleinige Norm ihrer Lehre und Ver-
kiindigung die im Neuen Testament zusammengefafste apostolische Lehrtradition anerkennt.

1.2 Die apostolische Gestaltnorm. Neben diese erste wird jedoch noch eine zweite Antwort
treten miissen. Auch sie 146t sich ansatzweise von Eph 2,20 ableiten. Wenn dort die Kirche in
dem Bild des heiligen Baues beschrieben wird, der auf dem Grund der Apostel und Propheten
— d.h. der normativen apostolischen Christusverkiindigung-errichtet wird, um dem ,,Schlu3-
stein® Christus entgegenzuwachsen, so ist ein unmittelbarer Zusammenhang zwischen der
apostolischen Lehrnorm und dem, was ich die apostolische Gestaltnorm nennen mochte, her-
gestellt. Das apostolische Zeugnis ist darauthin angelegt, dall durch es und von ithm her
lebendige Kirche entsteht, die die Ziige Christi tragt, sein Leib ist. Es erreicht sein Ziel nur
dann, wenn es tatsdchlich immer wieder Kirche bewirkt und hervorruft. Das ist ja bereits

innerhalb des Neuen Testamentes augenfillig, dal3 das apostolische Zeugnis niemals leer und

Roloff - Die Apostolizitit der Kirche und das kirchliche Amt nach dem Zeugnis der Heiligen
Schrift 2 29.10.2020



in abstrakter Form — etwa als eine spekulative Lehre — erscheint, sondern immer in seiner
Ausrichtung auf die Kirche hin, so dal es zuweilen fiir den Ausleger nicht ganz einfach ist,
zwischen diesem Zeugnis selbst und der es Uberlagernden Stimme der ihm antwortenden
Gemeinde zu unterscheiden. Fiir die Apostolizitit der Kirche reicht es nicht aus, daB sie die
apostolische Lehrtradition aufnimmt und zur verbindlichen Norm ihres eigenen Lehrens
macht; ndtig ist vielmehr, daB3 sie sich durch diese Tradition dem Christusgeschehen unter-
stellt, um von ihm her die Wesensziige der Kirche zu empfangen. Mit anderen Worten: Apo-
stolisch ist die Kirche, wenn sie sich der Kirche der Apostel anschliefit. Gemeint sein kann
damit natiirlich nicht die dulere Nachahmung von Lebensformen der Urgemeinde und die
direkte Ubernahme im Neuen Testament belegter Amterstrukturen und Verfassungsformen.
Auch hier geht es vielmehr wieder um die Christus-Norm: Insofern ist die Kirche der aposto-
lischen Zeit fiir uns mafigebend, als in ihr die Bindung an Christus und die Gestaltung von
ihm her modellhaft sichtbar geworden ist.

Drei Punkte sollen hier besonders hervorgehoben werden:

1.2.1 Im Neuen Testament wird deutlich, daf? die Kirche allein aus der Selbstpreisgabe Jesu
Christi lebt. Das irdische Leben und Wirken Jesu war gepriagt vom dienenden Dasein fiir
andere. Jesus beschreibt seine Sendung mit den Worten: ,,Ich bin unter euch als der Dienende
(Lk 22,27). Unter radikalem Verzicht auf Macht und Recht suchte Jesus die Siinder und Ver-
lorenen, um sie zur Gemeinschaft mit Gott zu fithren. Diese dienende Selbstpreisgabe vollen-
dete sich in seinem Sterben. Beim letzten Mahl mit seinen Jiingern hat Jesus selbst sein Ster-
ben gedeutet als Hingabe seines Lebens , fiir die Vielen (Mk 14,24), d.h. fiir die Gott Fernen
unter den Volkern der Welt, aber auch in Israel, denen durch Siinde und Schuld der Weg zur
Gemeinschaft mit Gott verschlossen bleiben miiite. Mit der Hingabe seines eigenen Lebens
trat er vor Gott fiir die Gottlosen ein, indem er sich selbst als Siihnopfer darbrachte (R6m
3,25), durch das der auf dem Ungehorsam der Menschheit lastende Fluch des Gesetzes gebro-
chen wurde (Gal 3,13). So wurde sein Kreuz der Ort der Versohnung zwischen Gott und
Mensch (2.Kor 5,18).

Diese durch Versohnung begriindete neue Gottesgemeinschaft hat Jesus seinen Jiingern
eroffnet, als er ihnen die Vollmacht gab, sich zu der durch sein sithnendes Sterben begriin-
deten Tischgemeinschaft zusammenzufinden. Die Kirche, wie sie uns das Neue Testament
zeichnet, ist von ihrem Ansatz her eucharistische Mahlgemeinschaft, die aus dem einen, all-
genugsamen Opfer Jesu Christi lebt. ,,Weil ein Brot ist, darum sind die Vielen ein Leib, denn
alle haben Anteil an dem einen Brot* (1.Kor 10,17). Durch die Anteilhabe an dem einen Brot
empfangen die Vielen den Dienst des einen, der sie zur Gemeinschaft des Volkes Gottes zu-
sammenfiihrt. Als diese neue Gemeinschaft verkiindigt die Kirche ,,den Tod des Herrn, bis
daf} er kommt* (1.Kor 11,26), d.h. sie bezeugt die dienende Selbstpreisgabe Jesu Christi als
die Kraft, aus der sie selbst existiert und aus der allein Leben und Erneuerung fiir die ganze
Welt kommen kann.

1.2.2 Die Bindung der Kirche an Christus verwirklicht sich nach dem Neuen Testament darin,
dap sie die Gestalt des Leibes Christi annimmt. Der Apostel Paulus hat, indem er das Motiv
des Leibes Christi unmittelbar von der Eucharistie her entwickelte, den Zusammenhang
aufgezeigt, in dem es zu sehen ist: Weil die Kirche von dem Selbstopfer Jesu, der Hingabe
seines Leibes, lebt (1.Kor 10,14-17), darum miissen und konnen alle Beziige ihrer Existenz
von dem durch Jesus vorgepragten Prinzip des vorbehaltlosen Dienens geprégt sein. Wahrend
sonst in der Welt das Zusammenleben der Menschen durch das Streben nach Macht und Herr-
schaft auf Kosten anderer bestimmt wird (Mk 10,44), ist es in der Kirche durch das Fiireinan-
der und Miteinander bestimmt. Jedes Glied sucht hier nicht mehr sein eigenes Recht und sei-

nen eigenen Vorteil, sondern verwirklicht sich allein im Dienst an den anderen. So wird die

Roloff - Die Apostolizitit der Kirche und das kirchliche Amt nach dem Zeugnis der Heiligen
Schrift 3 29.10.2020



Kirche zu einem heilvollen Lebenszusammenhang, in dem jetzt schon in dieser Welt die
Grundstruktur der erneuerten Schopfung der Endzeit sichtbar wird: ,,Ist einer in Christus, so
ist er neue Schopfung; das Alte ist vergangen, siche! Neues ist geworden* (2.Kor 5,17).
Indem sie als Leib Christi existiert, bezeugt die Kirche vor der Welt, da3 Gott allein dem
Dienenden die Herrschaft gegeben hat.

1.2.3 Die Kirche des Neuen Testamentes ist priesterliches Gottesvolk (1.Petr 2,9). Das Opfer-
priestertum des Alten Bundes ist durch Christus zu seinem Ende gekommen. Weil er durch
sein allgenugsames Opfer ein fiir allemal Versohnung gewirkt hat, darum bedarf es keines
durch besondere menschliche Vermittler verwalteten Opferdienstes mehr. Durch den Dienst
Jesu ist der Zugang zu Gott ein fiir allemal und fiir alle frei geworden. Was vordem in Israel
nur dem Hohenpriester moglich war, Zutritt zu erhalten zur Stétte der Gegenwart Gottes im
Allerheiligsten, das ist nun allen Gliedern des Gottesvolkes geschenkt; sie haben ,,Zuversicht,
durch das Blut Jesu in das Heiligtum einzutreten®, denn ,,er hat uns den neuen und lebendigen
Weg erschlossen durch den Vorhang hindurch* (Hebr 10,19f).

Worin besteht der priesterliche Auftrag des Gottesvolkes? Darin, dal3 es vor der Welt fiir die
Sache Gottes eintritt und ihr gegeniiber seinen Willen bezeugt. Darin, dal} es nicht nur in Ab-
kehr von der Welt fiir sich selbst lebt, sondern Gottes Werkzeug ist, das der in ihrer Feind-
schaft gegen ihn gefangenen Welt die von Christus gewirkte Versohnung als neue Lebens-
moglichkeit anbietet. Das Priestertum des Gottesvolkes aktualisiert sich also in seiner Sen-
dung fiir die Welt.

Die zweite Antwort auf die Frage nach der Apostolizitdt der Kirche mufl demnach so lauten:
Apostolisch ist eine Kirche, in deren Leben die im apostolischen Zeugnis des Neuen Testa-
ments vorgezeichnete Gestaltnorm verwirklicht wird, d. h. eine Kirche, die aus der Gabe des
sich selbst preisgebenden Herrn lebt, die sie an seinem Tisch empfangt; eine Kirche, die in der
Weise des Leibes Christi durch das Fiireinander und Miteinander aller ihrer Glieder bestimmt
wird; eine Kirche schlieBlich, die als priesterliches Gottesvolk ihre Sendung der Welt gegen-
iiber ernst nimmt.

2. Das urgemeindliche Apostelamt

Wenn ich im folgenden das Bild des Apostelamtes im Neuen Testament nachzeichne, so gehe
ich dabei liberwiegend von Aussagen der Paulusbriefe aus. Damit soll Paulus keineswegs eine
Sonderstellung innerhalb des Neuen Testaments eingerdumt werden. Es ist lediglich dem
Umstand Rechnung zu tragen, daB3 die Konturen des Apostelamtes fiir uns an der Gestalt des
Apostels Paulus am eindeutigsten falbar werden. Paulus hat wie kein anderer neutestamentli-
cher Zeuge dieses sein Amt zum Gegenstand theologischer Reflexion gemacht. Dazu haben
ihn seine Gemeinden, die dieses Amt vielfach miflverstanden, gezwungen. Es kann jedoch
kein Zweifel daran sein, dal3 er in dem, was er liber das Apostelamt zu sagen hat, mit dem
Verstdndnis dieses Amtes in der fiir die Anfangszeit maf3geblichen Jerusalemer Urgemeinde
und vor allem mit dem Apostolatsverstindnis des Petrus iibereinstimmt.

2.1 Apostolat ist bevollméchtigter Dienst im Namen und Auftrag Christi, dessen Ursprung in
einem geschichtlich einmaligen Akt der Sendung durch den Auferstandenen liegt. Paulus ist
durch eine Erscheinung des auferstandenen Christus zum Apostel berufen worden (1.Kor
15,8-11). Und zwar bildete diese Erscheinung die letzte in jener Reihe von Erscheinungen des
Auferstandenen, deren erster Simon Petrus teilhaftig geworden war (1.Kor 15,5). Wie an
Petrus, dem Erstzeugen, so hatte sich der auferstandene Herr auch an Paulus als durch Gottes
Handeln lebendig erwiesen und ihm einen besonderen Dienstauftrag gegeben. Nicht schon die

Roloff - Die Apostolizitit der Kirche und das kirchliche Amt nach dem Zeugnis der Heiligen
Schrift 4 29.10.2020



Schau des Auferstandenen als solche macht zum Apostel, sondern eben diese mit ihr verbun-
dene Weisung und Sendung.

Es ist bedeutsam, da3 Paulus seine Berufung in deutlichen Ankldngen an alttestamentliche
Prophetenberufungen beschreibt. So werden in Gal 1,15 Jer 1,5 und Jes 49,6 aufgenommen,
und Anspielungen auf Jes 49 finden sich auch in Rom 1,5 und Phil 2,16. Damit wird eine
strukturelle Entsprechung zum Ausdruck gebracht: Fiir den Apostel Jesu Christi gehoren
Erscheinung Jesu Christi und Sendung durch ihn in gleicher Weise zusammen wie fiir den
alttestamentlichen Propheten Gotteserscheinung und Sendung. Und wie fiir jenen das sen-
dende Wort eine lebenslange Beauftragung bedeutet, so auch fiir diesen. Vor allem aber
besteht die Gemeinsamkeit darin, dal das Beauftragungsgeschehen wort- haften Charakter
hat: Es ist ein Akt der Selbstkundgabe Gottes (Gal 1,16), durch den der Berufene zum Trager
und Boten des Wortes wird. Allerdings ist die Berufung zum Apostel nicht einfach die Wei-
terfiihrung alttestamentlicher Prophetenberufungen; was sie davon trennt, ist der unterschied-
liche heilsgeschichtliche Ort.

Bereits vor Paulus hat man in der Urgemeinde der Neuheit und Besonderheit dieses vom
Auferstandenen her ergangenen Dienstauftrages Rechnung getragen, indem man fiir ihn eine
eigene Bezeichnung priagte. Der Begriff apostolos scheint auf das hebr. Wort saliah zuriick-
zuverweisen, hinter dem wiederum eine geldufige jlidische Rechtsvorstellung steht. Thr zufol-
ge ist ,,der Gesandte eines Menschen wie dieser selbst™ (Mischna Berakhot 5,5). Das heif3t:
Der Bevollmichtigte ist rechtlich und personlich der Reprasentant seines Auftraggebers. Er ist
durch die ihm erteilte Sendung berechtigt und verpflichtet, in selbstdndiger Entscheidung des-
sen Interessen zu vertreten. In diesem Sinne scheint der Apostolat in der Urgemeinde als eine
Institution heiligen Rechtes verstanden worden zu sein. Der Apostel war bevollmdchtigter und
verantwortlicher Reprdsentant Jesu Christi.

Eine viel verhandelte Frage ist die nach Grofle und Zusammensetzung des Apostelkreises. Die
neutestamentlichen Aussagen erlauben keine eindeutige Antwort. Eindeutig diirfte zunichst
sein, dal} neben dem Erstberufenen Petrus auch alle zwolf Jiinger, die wahrend des Erden-
wirkens Jesu den engsten Kreis um ihn gebildet hatten, zu den Aposteln z&hlten. Allerdings ist
zwischen ihrer Funktion in vordsterlicher und jener in nachdsterlicher Zeit zu unterscheiden.
Vorosterlich waren sie Mitarbeiter und Boten Jesu, die durch ihre Zwo6lfzahl den Anspruch
Jesu auf die endzeitliche Erneuerung des heiligen Zwolfstimmevolkes in seiner Ganzheit
zeichenhaft zum Ausdruck brachten. Zu Aposteln wurden sie erst nachdsterlich durch die
Berufung durch den Auferstandenen (1.Kor 15,5). Wenn die Zwdlf in den Evangelien zuwei-
len schon wihrend des Erdenwirkens Jesu als Apostel bezeichnet werden (z.B. Lk 6,13), so
werden sie damit lediglich im Licht ihrer spiteren Funktion und Bedeutung gezeichnet.

Der Apostelkreis ging zwar zahlenmiBig tiber die ,,Zwolf* hinaus, blieb jedoch begrenzt und
iiberschaubar. Sicher hat ihm der Herrenbruder Jakobus angehort, der 1.Kor 15,7 zusammen
mit ,,allen Aposteln* als Empfanger einer Auferstehungserscheinung genannt ist, wahrschein-
lich auch Barnabas sowie die nur in Rom 16,7 erwahnten Missionare Andronikus und Junia,
von denen Paulus ausdriicklich sagt, sie seien ,,besonders angesehen unter den Aposteln®, um
dies mit dem Hinweis zu verbinden, daf3 sie schon vor ihm ,,in Christus* gewesen seien, was
doch wohl bedeutet, da3 sie schon zum vorpaulinischen Apostelkreis gehorten. Besonders
aufschluBreich ist die Nennung der Junia, also einer Frau, in diesem Zusammenhang. Die
Reihe der Apostel galt als mit Paulus endgiiltig abgeschlossen, so wie ja auch die ihm zuteil-
gewordene Erscheinung des Auferstandenen die zeitlich letzte war (1.Kor 15,8).

Nur am Rande braucht hier erwiahnt zu werden, dal} es neben diesem scharf umrissenen

Apostelbegriff, wie er in der Jerusalemer Urgemeinde und von Paulus vertreten wurde,

Roloff - Die Apostolizitit der Kirche und das kirchliche Amt nach dem Zeugnis der Heiligen
Schrift 5 29.10.2020



zeitweilig in einigen Kirchengebieten — vorab in Syrien und Kleinasien — einen weiteren
Apostelbegriff gegeben hat. Hier konnten sich Missionare von Gemeinden und wandernde
Propheten als Apostel bezeichnen, ohne da3 dabei das Kriterium der Beauftragung und
Sendung durch den Auferstandenen eine Rolle gespielt hitte. Zu diesen Aposteln im weiteren
Sinn gehorten die Gegner, mit denen sich Paulus im Zweiten Korintherbrief auseinandersetzt.
Dieser weitere Apostelbegriff wurde jedoch schon bald in der ganzen Kirche zuriickgedréngt
und blieb wirkungslos, was vor allem eine Folge der von Paulus nachdriicklich vertretenen
Eingrenzung des Apostolates im Sinne der Jerusalemer Tradition war.

2.2 Inhalt des Apostolates ist nach Paulus das in der Auferstehung Jesu Christi griindende, auf
Wort und Weg des Menschgewordenen zuriickverweisende, in Lehre und Leben des Apostels
zu verkiindigende Evangelium. Apostolat und Evangelium gehoren untrennbar zusammen; sie
haben ihren gemeinsamen Ursprung im eschatologischen Geschehen der Auferstehung. Wenn
Paulus von ,,meinem Evangelium* spricht (Rom 2,16; 16,25), so meint er damit weder, daf3 er
Urheber des Evangeliums wire, noch da3 er Verfligungsgewalt ihm gegeniiber hitte. Er will
viel-) mehr zum Ausdruck bringen, daf er als Apostel gleichsam das Vollzugsorgan des
Evangeliums ist. Diese Beziehung kommt deutlich in Rom 10,14-17 zum Ausdruck: Hier
ndmlich erscheint der Apostel — unter Anspielung auf Jes 52,7 — als Freudenbote (euangeli-
zomenos), der die Kunde von Gottes Tat ausbreiten soll, um damit Glauben zu wirken: ,,Der
Glaube kommt aus der Botschaft, die Botschaft aber durch das Wort Christi.* Gottes Tatwort
konkretisiert sich im Munde des Apostels zur glaubenschaffenden Botschaft. Das Evangelium
ist demnach, ganz im Sinne von Jes 52,7, das Geschehen, in dem sich Gottes endzeitlicher
Herrschaftsantritt vollzieht, und zwar durch das Wort der Boten. Wenn der Apostel als Ge-
sandter Christi bittet: ,,LaBt euch versdhnen mit Gott!* (2.Kor 5,20), dann bittet Gott selbst
durch ihn.

Dieses Evangelium steht in einer sehr engen Beziehung zu Traditionen und Glaubensformeln,
ohne doch mit diesen unmittelbar identisch zu sein. Wenn Paulus es in Gal 1,12 unmittelbar
auf Christus zurtickfiihrt, so will er damit nicht behaupten, dal3 er die Traditionen, die er sei-
nen Gemeinden tibermittelt und fiir sie zur verbindlichen Norm erklart, direkt im Akt seiner
Berufung durch den Auferstandenen empfangen habe. Wesentliche Traditionselemente, die
Paulus zu seinem Evangelium rechnet — so die Glaubensformel 1.Kor 15,3b-5 und die Ord-
nung fiir den Vollzug des Herrenmahles 1.Kor 11,23-25 — diirfte er durch menschliche
Uberlieferungsvorginge erhalten haben, z.B. aus der Jerusalemer Urgemeinde. Was sie zum
Evangelium macht, ist nicht der Nachweis ihres Ursprungs, sondern der Umstand, daf3 der
Apostel sie im gehorsamen Vollzug seines Auftrags aufnimmt, um durch sie Gott zu Wort
kommen zu lassen. Allerdings waren diese dem Evangelium zugehérigen Uberlieferungsin-
halte nicht frei austauschbar. Weil das Evangelium sich auf ein Handeln Gottes in der Ge-
schichte eines konkreten Menschen griindete, darum bedurfte es der Traditionen, in denen
dieser Bezug auf Geschichte verbindlich dargestellt werden konnte. Erst aber indem der Apo-
stel diese Traditionen aufnimmt und zu Teilen seiner Verkiindigung macht, werden sie fiir die
Kirche zur maBBgeblichen Norm.

2.3 Ziel des Apostolates ist nach Paulus der Bau der Kirche als des auf dem Zeugnis des
Evangeliums gegriindeten endzeitlichen Gottesvolkes. Dieses Ziel wird programmatisch
definiert, wenn Paulus sich im Préaskript des Romerbriefes als ,,berufener Apostel Jesu
Christi“ in eine von Gott ausgehende Bewegung einzeichnet, die auf die Erweckung von
,Glaubensgehorsam unter allen Weltvolkern® abzielt und demnach final auf das Entstehen
von Kirche hin ausgerichtet ist (Rom 1,1-7). Der Apostel ist zwar Glied der Kirche, nicht
jedoch ist sein Amt ein ihm von der Kirche iibertragener Auftrag, sondern es ist eine Verlidn-
gerung des Christusgeschehens auf die Kirche hin: Gott, der seinen Sohn von den Toten

auferweckte und damit das Endzeitgeschehen anbrechen lie3, wirkt durch den Apostel die

Roloff - Die Apostolizitit der Kirche und das kirchliche Amt nach dem Zeugnis der Heiligen
Schrift 6 29.10.2020



Entstehung der diesem Endzeitgeschehen zugeordneten Heilsgemeinde.
Wie hat nun der Apostel seinen Auftrag, die Kirche zu bauen, verwirklicht?

2.3.1 Der erste und wichtigste Bereich seiner Tétigkeit umfallte Predigt und Lehre. Es galt,
das grundlegende Evangelium in Gestalt der erwéhnten Traditionen zu vermitteln, den Glau-
ben an die Heilsbotschaft zu wecken und Regeln fiir das neue Verhalten, den ,,Wandel in
Christus Jesus®, zu vermitteln und durch Wiederholung einzuschérfen (1.Kor 4,17).

2.3.2 Daneben aber hatte, wie man an Paulus sehen kann, das personliche Verhalten des
Apostels besondere Bedeutung. Der Apostel tritt der Gemeinde als Christusreprasentant
gegeniiber, in dessen Verhalten und Geschick das die Kirche prigende Gestaltprinzip sichtbar
wird. So verweist Paulus in 2.Kor 4,7-18 die Korinther auf seine Leiden: ,, Wohin wir auch
kommen, immer tragen wir das Todesleiden Jesu an unserem Leib, damit auch das Leben Jesu
an unserem Leib sichtbar werde* (2.Kor 4,10). Die personliche Existenz des Apostels ist von
der Gestalt des Kreuzes gleichsam tiberdeckt. Er trigt ,,die Zeichen Jesu* an seinem Leib (Gal
6,17) — gemeint sind die Spuren des Leidens um Jesu willen, die den Jiinger sichtbar mit sei-
nem leidenden Herrn verbinden. Er ist gewil3, dal man in seinem dienenden Dasein fiir alle
das Abbild der Selbsthingabe Jesu, von der seine Verkiindigung spricht und von der die Kir-
che lebt, sehen kann: ,,Wir verkiindigen namlich nicht uns selbst, sondern Jesus Christus als
den Herrn, uns aber als eure Knechte um Jesu willen* (2.Kor 4,5). Ja, die Kreuzesgestalt, in
der das Evangelium in dieser Welt in Erscheinung tritt, ist am Apostel sichtbar geworden.
Christus hat ihm leibliche Schwachheit und Krankheit auferlegt, damit deutlich werde, daf3
seine ,,Kraft in Schwachheit zur Vollendung kommt* (2.Kor 12,9). Er hat ihn damit zum
Paradigma gemacht, an dem die Kirche die fiir sie verbindliche Christusnorm erkennen kann.
In diesem Sinne — und nicht nur in der vordergriindigen Bedeutung eines moralischen Appells
— sind auch die Aufrufe des Apostels zu verstehen: ,,Werdet meine Nachahmer* (1.Kor 4,16;
11,1), ,,werdet so wie ich!* (Gal 4,12).

2.3.3. Zu dem Handeln, mit dem die Apostel die Kirche bauen, gehort auch, daB sie iiber
Leben und Lehre der Kirche wachen. In mehreren alten Uberlieferungsstiicken ist davon die
Rede, daB3 Jesus ihnen die Vollmacht zu diesem Wéachteramt iibertragen habe. Die Petrus-Tra-
dition Mt 16,17-19, die wohl urspriinglich die dsterliche Berufung des Petrus zum Apostolat
beschrieb, umschreibt dieses Wachteramt, indem sie von einem Auftrag zum ,,Binden* und
,,Losen® spricht. Gemeint ist damit wohl das Auferlegen eines Bannspruches, der den Aus-
schlufl aus der Gemeinde bewirkt, bzw. dessen Authebung. In die gleiche Richtung deutet Joh
20,23: der Auferstandene hat demnach die Zwolf bevollméachtigt, im Namen Gottes Siinden
,»Zu vergeben® und ,,zu behalten®. Damit ist die Verpflichtung gemeint, unbuB3fertige Siinder,
die durch ihre Lehre und ihr Verhalten die Norm des Evangeliums durchbrechen, von der in
der Kirche wirksamen, allen ihren Gliedern zugesagten Stindenvergebung auszuschlie3en.
Dafiir, wie diese Vollmacht ausgelibt werden konnte, gibt uns Paulus zwei eindrucksvolle
Beispiele: In Gal 1,9 unterstellt er die, die ein anderes Evangelium verkiindigen als das, wel-
ches die Gemeinde von ihm empfangen hat, dem Anathema. Und in 1.Kor 5 weist er die Ge-
meinde an, den unbuBfertigen Siinder, der sich gegen eine elementare Norm christlichen
Verhaltens vergangen hat, ,.kraft der Gewalt unseres Herrn Jesus* aus der Gemeinde auszu-
stofen (1.Kor 5,5). Das leitende Motiv ist in beiden Féllen nicht die Bestrafung der Siinder,
sondern die Bewahrung der Gemeinde in der Eindeutigkeit des Evangeliums.

Das Evangelium als endzeitliches Heilshandeln Gottes ist durch Wort und Wirken der Apostel
in seiner geschichtlichen Gestalt horbar, sagbar und verstehbar geworden. Die nach ihnen
Kommenden kénnen es nur hdéren, sagen und verstehen, wenn sie sich dabei von ihnen als den

Zeugen des Ursprungs dieses Evangeliums den Weg weisen lassen.

Roloff - Die Apostolizitit der Kirche und das kirchliche Amt nach dem Zeugnis der Heiligen
Schrift 7 29.10.2020



2.4 Das Apostelamt selbst ist jedoch mit der ersten Generation erloschen. Nirgends findet sich
im Neuen Testament ein Hinweis auf Versuche, es in die nidchste Generation hinein zu ver-
langern. Eine unmittelbare Fortsetzung dieses Amtes im ganzen verbot sich aufgrund des Kri-
teriums der Sendung und Beauftragung durch den Auferstandenen. Aber auch dafiir, daf3
kirchliche Amter durch eine rechtlich verbindliche Ubertragung einzelner Teilfunktionen und
-aufgaben des Apostelamtes begriindet worden wéren, bieten weder die Spatschriften des
Neuen Testamentes noch das iibrige Schrifttum der frithen nachapostolischen Zeit Anhalts-
punkte. Trotzdem besteht ein Zusammenhang zwischen dem Apostolat und dem kirchlichen
Amt. Das wird schon daraus ersichtlich, daf3 die Apostel einige wichtige Dienste, die spéter in
den Gemeinden auf verschiedene Trager verteilt worden sind, selbst in modellhafter Weise
ausgetiibt haben. So war Paulus Lehrer, der Traditionen iibermittelte und Anweisungen fiir das
Verhalten einschérfte (1.Kor 15,3-11; Rom 6,17; Phil 4,9); er war Prophet, der nach dem Maf}
des ihm verliechenen Geistes die Schrift auslegte und den Willen des erhohten Herrn fiir die
Gegenwart kundtat (1.Kor 7,40; 13,2); er war auch Gemeindeleiter, der sich um den gere-
gelten Ablauf des Gottesdienstes und um organisatorische Fragen kiimmerte (1.Kor 11,23ff).
Er hat diese Funktion vielfach auch noch lange nach der Gemeindegriindung aus der Ferne
durch seine Briefe weitergefiihrt.

Im folgenden soll versucht werden, von den neutestamentlichen Aussagen tiber Wesen und
Funktion der kirchlichen Amter in nachapostolischer Zeit her deren Zusammenhang mit dem
Apostelamt genauer zu bestimmen.

3. Kirchliches Amt und Apostelamt

3.1 Bereits zu Lebzeiten der Apostel haben sich in der Kirche verschiedene Funktionen und
Dienste herausgebildet (1.Kor 12,28-31), die nicht Teile eines vorgegebenen einheitlichen
Verfassungssystems waren, sondern eine beachtliche Vielfalt widerspiegeln. Zunéchst scheint
es nach allem, was wir aus dem Neuen Testament erkennen, in verschiedenen Kirchengebie-
ten z.T. ganz unterschiedliche Amter gegeben zu haben. In den paulinischen Gemeinden sind
schon friih Episkopen und Diakonen als Gemeindeleiter belegt (Phil 1,1). In der Jerusalemer
Urgemeinde (Apg 15,4.6) und in von ihr starker beeinfluten Gemeinden Kleinasiens finden
sich hingegen Kollegien von Altesten, womit an ein jiidisches Verfassungsmodell angekniipft
wurde. GroBBe Bedeutung in Paléstina, Syrien und z.T. auch in Kleinasien hatten wandernde,
an keine Ortsgemeinde gebundene Propheten und Charismatiker (Offb 1,1{f; Did 14), und in
einzelnen Gemeinden Syrien-Paléstinas mag es auch das besondere Amt christlicher Schrift-
gelehrter gegeben haben (Mt 13,52).

In der zweiten Generation bereits setzte sich jedoch in weiten Kirchengebieten ein einheit-
liches Grundmodell durch: das des Episkopenamtes als zentralen geistlichen Leitungsamtes
der Ortsgemeinde. AuBerlich kam es dazu einerseits durch das Zuriicktreten des Propheten-
amtes, andererseits durch die Verschmelzung der paulinischen Episkopenordnung mit der
palistinischen Altestenverfassung. Jeder Gemeinde steht nunmehr ein Kollegium von Altesten
vor, aber einer aus ihm gewinnt herausgehobene Funktion: Es ist der Episkopos, dem die
Regelung der Lebensbeziige der Gemeinde im umfassenden Sinne obliegt. Er gilt als ,,Haus-
halter Gottes* (Tit 1,7), der dem ,,Hauswesen‘ der Kirche vorsteht (1.Tim 3,15). Ihm zur Seite
stehen die Diakonen, deren Tatigkeit ihren Schwerpunkt in der Verwaltung von Mitteln fiir
die Armenpflege gehabt zu haben scheint (1.Tim 3,8), die jedoch auch an Katechese und
Verkiindigung beteiligt gewesen sein diirften (1.Tim 3,9). Wihrend die Dienste der Altesten
und Diakonen immer mehr zuriicktreten, wird der Episkopos immer mehr zu dem, in dessen
Hand sich alle gemeindlichen Leitungskompetenzen vereinigen. Man kann sagen: das Episko-
penamt wird zum einfluBreichsten kirchlichen Amt.

Roloff - Die Apostolizitit der Kirche und das kirchliche Amt nach dem Zeugnis der Heiligen
Schrift 8 29.10.2020



3.2 Wie ist aber nun dieses Episkopenamt theologisch zu deuten und einzuordnen? Auszu-
gehen ist dabei von neutestamentlichen Aussagen, die es in Beziehung zu Amt und Dienst
Christi selbst setzen. So ist nach 1.Petr 2,25 das gemeindliche Leitungsamt im Handeln Jesu
Christi selbst begriindet: Christus ist der ,,Hirte und Aufseher (episkopos)* schlechthin, der
eigentliche Triager des Hirtenamtes; er hat dieses sein Amt des Sammelns und Bewahrens des
Gottesvolkes (vgl. Mk 14,27; Mt 10,6; Joh 10,11f; 21,16) zeitweilig menschlichen ,,Hirten*
iibertragen, bis er als der ,,Erzhirte (1.Petr 5,4) wiederkommen und die Leitung der Seinen
sichtbar iibernehmen wird. Eine ganz analoge christologische Deutung enthélt die Abschieds-
rede des Paulus an die Altesten von Milet. Der scheidende Apostel ermahnt die Gemeinde-
leiter: ,,Gebt acht auf euch und auf die ganze Herde, in der euch der Heilige Geist zu Episko-
pen bestellt hat, damit ihr als Hirten fiir die Kirche Gottes sorgt, die er sich durch das Blut
seines eigenen Sohnes erworben hat* (Apg 20,28). Das Bild von Hirt und Herde erschlief3t
erst seine volle Bedeutung, wenn man seinen alttestamentlichen Hintergrund beachtet: Die
Herde meint demnach das Gottesvolk, dessen eigentlicher Hirte Gott selbst ist (Ez 34). Jesus
Christus, der durch sein Opfer Gott ein neues Volk gesammelt hat, beauftragt Menschen, fiir
ihn und in seinem Namen dieses Gottesvolk der Endzeit zu betreuen. Indem sie dieses Hirten-
amt wahrnehmen, sind die Gemeindeleiter Reprasentanten Jesu Christi. Thm sind sie letztlich
bei ihrer Amtsfiihrung verantwortlich, er wird Rechenschaft von ihnen fordern (Lk 12,41-48;
vgl. 1.Kor 3,12-15).

Das kirchliche Amt ist also Dienst im Auftrag Jesu Christi, der an der Gemeinde und in ihr
geschieht. Es ist jedoch nicht ein Dienst, der im Auftrag der Gemeinde geschieht und der als
Delegation von den der Gemeinde in ihrer Gesamtheit {ibertragenen Funktionen auf einzelne
ihrer Glieder zustande kdme. Mit anderen Worten: Das Amt ist nicht aus dem Gedanken des
allgemeinen Priestertums aller Glaubigen ableitbar und steht umgekehrt auch nicht im Wider-
spruch zu ihm.

Seine Funktion ist vielmehr, dafiir im Auftrag Christi Sorge zu tragen, daf3 die Kirche priester-
liches Volk bleibe, die Schar derer, die — durch die Selbsthingabe ihres Herrn erldst und be-
freit — mit ihrem Zeugnis vor der Welt fiir Gottes Sache eintreten. Es ist dazu da, ,,um die
Heiligen fiir die Erfiillung ihres Dienstes zu riisten, fiir den Aufbau des Leibes Christi* (Eph
4,12). Um an das zu Anfang Gesagte anzukniipfen: Es hat dafiir Sorge zu tragen, dal} die Kir-
che auf dem festen Grunde des apostolischen Wortes bleibt und daf3 sich in ihren vielféltigen
Lebensbeziigen die apostolische Gestaltnorm verwirklicht.

Besonders die zweite dieser Aufgaben setzt die Zuordnung des Amtes zu einer Orts- bzw.
Regionalkirche voraus. Das Gottesvolk gewinnt konkrete Gestalt in der 6rtlichen Versamm-
lung; es konstituiert sich um den Tisch des Herrn, an dem die ,,Vielen* durch die sithnende
Selbsthingabe Jesu Christi zu der Gemeinschaft des Leibes Christi zusammengeschlossen
werden; hier realisiert sich das dienende Fiireinander, das durch den Empfang der Heilsgabe
des Herrn moglich wird, in der Neugestaltung konkreter mitmenschlicher Beziehungen und
Lebensverhiltnisse. Tu. der ortlichen Versammlung manifestieren sich so die Wesensziige der
Kirche; hier fillt die Entscheidung dariiber, ob sie der apostolischen Gestaltnorm entspricht.
Darum ist das der Orts- bzw. Regionalkirche zugeordnete Amt ,,Bischofsamt* (episkope) im
vollen Sinne. Es ist der Normal- und Regelfall des kirchlichen Amtes. Die Mdglichkeit, da3
es daneben auch noch andere Ausprigungen des kirchlichen Amtes geben kann, ist damit
nicht bestritten. So hat es von der alten Kirche an immer wieder {ibergemeindliche {iberre-
gionale Formen des kirchlichen Amtes gegeben, deren Auftrag vor allem darin bestand, die
tiber die Orts- bzw. Regionalkirche hinausreichende Einheit des Gottesvolkes herzustellen
bzw. sichtbar zu machen. Doch handelt es sich hier nur um Sonderfille des gemeindeleitenden
Amtes. Sie haben teil an dessen grundlegender Vollmacht wie an dessen Auftrag. Der dul3ere

Bereich, in dem sich dieser Auftrag vollzieht, mag weiter sein; theologisch spricht jedoch

Roloff - Die Apostolizitit der Kirche und das kirchliche Amt nach dem Zeugnis der Heiligen
Schrift 9 29.10.2020



nichts dafiir, da8 mit einer solchen Erweiterung seines Wirkungsraumes das Amt auch inhalt-
lich eine grofere ,,Fiille* gewinnen wiirde.

3.3 Diese grundsétzlichen theologischen Erwédgungen sollen nun noch anhand neutestament-
licher Aussagen liber die zentralen Aufgaben des kirchlichen Amtes ein Stiick weitergefiihrt
werden.

3.3.1 Grofite Bedeutung miflt das Neue Testament der Wortverkiindigung bei. Der Amtstrager
mul zur Verkiindigung und Lehre fahig sein (1.Tim 3,2; Tit 1,9), er soll lehren und ermahnen,
wobei er sich ,,an die gesunden Worte Jesu Christi, unseres Herrn, und an die Lehre unseres
Glaubens* zu halten hat (1.Tim 6,3). Er setzt also das grundlegende Zeugnis der Apostel nicht
fort, sondern schlief3t sich ihm lediglich an. Die Verkiindigung der Apostel ist zur apostoli-
schen Tradition geworden, die alles Predigen und Lehren der spateren Generation normiert.
Kriterium fiir die Verkiindigung des kirchlichen Amtes ist, ob sie dem Zeugnis der Apostel
treu bleibt und es zuverldssig bewahrt. So gilt fiir die nachpaulinische Generation die Lehre
des Apostels als paratheke, d. h. als ein unverdaufBerlicher und unverénderbarer Bestand an
Lehre, iiber den die kirchlichen Amtstrager zu wachen und den sie zugleich auf die jeweilige
Situation hin zum Sprechen zu bringen haben (1.Tim 6,20). Indem der Amtstriager so die
Norm der apostolischen Tradition bewahrt, bleibt er selbst an diese Norm gebunden. Krite-
rium der Legitimitit seiner Verkiindigung ist deren sachliche Ubereinstimmung mit der apo-
stolischen Tradition, d.h. flir spitere Generationen: mit der endgiiltigen Gestalt, die diese
Tradition in den Schriften des Neuen Testaments gefunden hat.

3.3.2 Auftrag des Amtes ist die Gemeindeleitung. Es ist seinem Wesen nach Hirtenamt. Wenn
es im Namen und nach dem Befehl Jesu Christi seine Herde, die Kirche, zusammenhalt und
leitet, so schlie3t es sich darin den Aposteln an, die als erste vom auferstandenen Herrn den
Auftrag zum Weiden der Herde erhalten haben (Joh 21,15 ff). Inhalt dieses Auftrages ist es,
,.fur die Kirche Gottes zu sorgen® (1.Tim 3,5), d.h. dafiir einzutreten, da3 die Kirche auf dem
Fundament des apostolischen Zeugnisses bleibt und von diesem Fundament her in ihren
Lebensvollziigen die apostolische Gestaltnorm verwirklicht.

Das einzige Mittel, das dem Amt dafiir gegeben ist, ist das Wort. Der Hirte hat das apostoli-
sche Zeugnis so weiterzugeben und zu entfalten, dall dadurch Kirche als Gemeinschaft derer,
die aus dem Glauben an Jesus Christus und im Gehorsam zu ihm leben, wichst und erhalten
wird. Das geschieht gleichermallen in 6ffentlicher Predigt und Lehre wie in nachgehender
Seelsorge gegeniiber dem einzelnen Gemeindeglied. Fiir den Episkopen gilt die Weisung:
,,Verkiinde das Wort, tritt dafiir ein, oh man es horen will oder nicht; weise zurecht, tadle,
ermahne, in unermiidlicher und geduldiger Belehrung* (2.Tim 4,2; vgl. 1.Tim 6,2.17).

Der Auftrag zur Gemeindeleitung umfaft und pragt die gesamte Existenz des Hirten. Er kann
nicht in der Weise des Funktionérs zwischen seiner Person und der ihm iibertragenen Bot-
schaft trennen. Das Neue Testament setzt vielmehr voraus, dall das Modell des Apostels, der
in seiner ganzen personlichen Existenz das Evangelium sichtbar werden lief3, auch fiir den
Tréager des gemeindlichen Leitungsamtes gilt. Wie Paulus sich in seiner Amtsfiihrung der von
Jesus gesetzten Norm der dienenden Selbstpreisgabe fiir andere unterstellt, so soll auch er auf
Macht und Herrschaft verzichten; wie der Apostel, so soll auch er ,,sich abmiihen und sich der
Schwachen annehmen* (Apg 20,35). Auffallend hdufig erscheint in den Weisungen fiir die
Amtstrager der Hinweis auf das Leiden nach der Weise des Apostels (2.Tim 2,10; 4,5). Er ist
als Hinweis darauf zu verstehen, da3 der Amtstrager wie der Apostel dazu bereit sein mul3, in
seiner Existenz die Kreuzesgestalt des Evangeliums sichtbar werden zu lassen.

Zur Gemeindeleitung gehort notwendig auch das Binden und Losen. Der Amtstréger hat da

Roloff - Die Apostolizitit der Kirche und das kirchliche Amt nach dem Zeugnis der Heiligen
Schrift 10 29.10.2020



die ihm tlibertragene Vollmacht des guten Hirten kritisch einzusetzen, wo Glieder der Gemein-
de sich durch Wort und Verhalten auB3erhalb der fiir die Kirche giiltigen apostolischen Wort-
und Gestaltnorm stellen. Seine Aufgabe ist es, dem Irrenden geduldig nachzugehen, ihn zu-
rechtzuweisen, zur Umkehr zu bewegen und ithm nach erfolgter Umkehr die Vergebung Got-
tes zuzusprechen (Mt 18,15 ff). Erst da, wo die Umkehr verweigert wird, muf} er als duBerste
Grenzmoglichkeit von seiner Bindevollmacht Gebrauch machen, d. h. er muB die bereits
erfolgte Trennung von Christus und seiner Kirche 6ffentlich und verbindlich feststellen.

3.3.3 Inwieweit ist die Verwaltung der Sakramente Taufe und Herrenmahl an das Amt ge-
bunden? Das Neue Testament geht auf diese Frage nirgends direkt ein. Es bringt jedoch
unmiBverstindlich die Zuordnung der Sakramente zur Gemeinde zum Ausdruck. Thre Glieder
sind durch die Taufe mit Christus verbunden und damit fiir ein neues Leben aus seiner Kraft
in Dienst genommen (R6m 6,4); sie ist durch das eucharistische Mahl bereits jetzt ,,Leib Chri-
sti“ (1.Kor 10,17). Paulus hat im Falle der Taufe diese Zuordnung zur Ortskirche dadurch
betont, dal3 er sie in den von ihm gegriindeten Gemeinden nur in Ausnahmefillen selbst voll-
zog (1.Kor 1,17). Anscheinend beschriankte er sich darauf, die Erstbekehrten zu taufen (1.Kor
1,15f) und tiberliel im tibrigen die Taufe in der Zustandigkeit der jeweiligen Gemeinde. Auch
von einer Beauftragung von Altesten bzw. Episkopen zum Taufen ist nirgends die Rede. Doch
spricht alles dafiir, daB Alteste und Episkopen als Gemeindeleiter fiir den geordneten Vollzug
der Taufe verantwortlich waren.

Beim Herrenmabhl stehen die Dinge dhnlich. Es war wohl selbstverstdndlicher Brauch, daf3 der
Apostel wihrend seiner Anwesenheit in einer Gemeinde auch die Eucharistie leitet (Apg
20,11). Im iibrigen lag aber die Zusténdigkeit fiir dieses Sakrament ebenfalls bei der jeweili-
gen Gemeinde. Von einem besonderen Auftrag an einzelne, es zu verwalten, ist zwar nirgends
die Rede, und auch aus Apg 2,42 (,,Sie blieben besténdig in der Apostel Lehre, in der Ge-
meinschaft, im Brotbrechen und im Gebet*) wird man nicht entnehmen kdnnen, da3 der Eu-
charistie-Vorsitz notwendig den Aposteln oder besonders von ihnen Bevollméchtigten zuge-
fallen wire. Andererseits enthélt das Neue Testament aber ,,ach kein Zeugnis dafiir, daB3 jedes
Gemeindeglied das Recht zur Leitung einer Herrenmahlsfeier hitte. Vielmehr gibt es guten
Grund zu der Annahme, daf3 die Eucharistiefeier von Anfang an der Verantwortung einzelner,
hierzu besonders beauftragter Gemeindeglieder unterstand (1.Kor 16,16) und dafl von der Zeit
an, in der das Episkopenamt als gemeindliches Leitungsamt feste Konturen annahm, dem Epi-
skopen auch der Vorsitz bei der Eucharistie zufiel.

Theologisch 148t sich diese alte Praxis der Bindung der Sakramente an das kirchliche Amt aus
der Verantwortung dieses Amtes fiir Aufbau und Gestalt der Gemeinde begriinden. Weil
durch die Sakramente Kirche sichtbar entsteht und geschichtliche Gestalt gewinnt, darum muf3
deren Verwaltung durch das Amt der Regel- und Normalfall sein. Die Giiltigkeit der Sakra-
mente ist zwar nicht an eine dem Amtstréger libertragene besondere Weihegewalt gebunden.
Wohl aber ist es fiir ihren gemeindegeméfBen, geordneten Vollzug notwendig, daB sie der
Verantwortung des Amtes zugeordnet bleiben. Das gilt insbesondere fiir die Eucharistie. Denn
das Binden und Ldsen, das unmittelbare Aufgabe des Amtes ist (Joh 20,23), vollzieht sich
sichtbar am Tisch des Herrn, in der Zulassung zur Gemeinschaft des Leibes Christi und im
Ausschluf} von ihr.

3.4 Ordination und Sukzession. Als das gemeindeleitende Hirtenamt feste Gestalt gewann,
entstand auch die Ordination, ein 6ffentlicher Akt der Amtsiibertragung und Weihe (1.Tim
4,14; 2.Tim 1,6). In ihr wurde dem Ordinanden eine Zusammenfassung der grundlegenden
apostolischen Lehrtradition iibergeben (2.Tim 2,2). Darauthin legte er ,,das gute Bekenntnis
vor vielen Zeugen* ab (1.Tim 6,12), d.h. er bekannte sich 6ffentlich vor der versammelten

Gemeinde zu dieser Tradition. Zuletzt wurde ihm durch Handauflegen der Episkopen das

Roloff - Die Apostolizitit der Kirche und das kirchliche Amt nach dem Zeugnis der Heiligen
Schrift 11 29.10.2020



Amtscharisma (2.Tim 1,6) und damit zugleich der Amtsauftrag verlichen (1.Tim 6,14), der
ihn ,,bis zur Erscheinung unseres Herrn Jesus Christus®, d.h. mindestens auf Lebenszeit band.

Das Amtscharisma ist die Zusage, dal} Gott jenen konkreten Menschen als sein Werkzeug in
Dienst nehmen will — einschlieflich seiner Leiblichkeit und seiner Geschichte -, sowie daf} er
die jenem Menschen gegebenen natiirlichen Anlagen und Fahigkeiten als Gefdl3e seiner Gna-
de gebrauchen will. DaB3 diese Zusage unbeschrinkt gilt, hingt mit dem Wesen des geschicht-
lichen Handelns Gottes im Evangelium zusammen. Das Amtscharisma wirkt nicht durch sein
bloBes Vorhandensein aus sich selbst, sondern nur in der Weise, dal3 es als Auftrag immer
wieder neu bejaht und ergriffen wird. Es verlangt somit stindigen Eifer und Einsatz im Dienst
der Erbauung des Leibes Christi (1.Tim 4,1 ff), andernfalls verkiimmert es.

Durch den Amtsauftrag gewinnt die Bindung des Ordinanden an die Kirche ihren verbindli-
chen Charakter. Und zwar handelt es sich dabei zunidchst um die Bindung an eine konkrete
Ortsgemeinde: Es steht nicht im Belieben des Amtstragers, wann und wo er seinen Auftrag
verwirklicht, sondern die ortliche Gemeinde, deren Hirte er ist, hat das Recht, ihn auf diesen
Auftrag hin in Pflicht zu nehmen.

Aber dariiber hinaus hat die Ordination auch einen gesamtkirchlichen Aspekt; sie beruft zum
Dienst an dem Gottesvolk in seiner Gesamtheit, aus dem die ortliche bzw. regionale Ver-
sammlung ja immer nur ein kleiner Teilausschnitt ist.

Nicht minder wichtig als diese rdumliche Dimension ist die zeitliche Dimension, in der sich
die gesamtkirchliche Zuordnung des Amtes manifestiert. Diese besteht darin, daf} die Ordina-
tion den Tréger des Hirtenamtes hineinstellt in die Reihe der geschichtlichen Zeugen des
Evangeliums, die mit den Aposteln begann und erst mit der Wiederkunft des Herrn enden
wird, d.h. da3 sie ihm Anteil gibt an der apostolischen Sukzession. Die verbindliche Forde-
rung, dal} diese Sukzession sichtbar sein miisse im Sinne der Aufweisbarkeit einer in ununter-
brochener Folge bis zu den Aposteln zuriickreichenden Folge von Amtstrégern, 148t sich aller-
dings weder direkt noch indirekt aus dem Neuen Testament und den tibrigen Schriften des
Urchristentums belegen. Auch die vielfach in diesem Sinne interpretierte Stelle 1.Clem 42,1-4
spricht nicht von einer auf die Apostel zuriickgehenden rechtlich verbindlichen Sukzessions-
kette, sondern lediglich davon, daf} seit den Tagen der Apostel Amtstréger jeweils in geord-
neter Weise eingesetzt worden seien.

Der Aufweis einer sichtbaren Sukzession kann das Amt nicht legitimieren. Wohl aber kann er
ein wichtiges, den Glauben stidrkendes Zeichen sein. Die Kontinuitdt des Hirtenamts, die sich
in der geschichtlichen Abfolge seiner Trager abzeichnet, weist hin auf die Treue, mit der der
Heilige Geist den Weg des Gottesvolkes durch die Geschichte begleitet. Recht verstanden,
entbindet solche sichtbare Sukzession nicht von der kritischen Frage, ob das jeweilige Amt
auf dem Boden des Evangeliums steht, sondern wird — im Gegenteil — fiir den jeweiligen
Amtstrager zur Herausforderung, sich in gleicher Weise wie die vorangegangenen Zeugen des
Glaubens dem Auftrag Jesu Christi zum Bau der Kirche zu unterstellen.

3.5 Worin besteht die Apostolizitdt des Amtes? Die Antwort auf diese Frage ergibt sich als
Zusammenfassung aller unserer bisherigen Erwadgungen. Apostolisch ist das Amt (1.) weil es
den Auftrag hat, auf dem Grund des apostolischen Evangeliums zu bauen, und (2.) weil es bei
der Verwirklichung dieses Auftrages bestimmten Normen folgt, die die apostolischen Zeugen
der ersten Generation vom Evangelium her gesetzt haben.

Quelle: Kirchliches AuBlenamt der EKD (Hrsg.), Das kirchliche Amt und die apostolische

Sukzession. Neunter bilateraler theologischer Dialog zwischen der Russischen Orthodoxen

Roloff - Die Apostolizitit der Kirche und das kirchliche Amt nach dem Zeugnis der Heiligen
Schrift 12 29.10.2020



Kirche und der Evangelischen Kirche in Deutschland vom 12. bis 17. Oktober 1981 im
SchloB Schwanberg bei Kitzingen, Studienheft 16, OR.B 49, Frankfurt a.M. 1984, S. 48-61.

Roloff - Die Apostolizitit der Kirche und das kirchliche Amt nach dem Zeugnis der Heiligen
Schrift 13 29.10.2020



