Die einfache Gottesrede, das Evangelium und das Gesetz

Von Friedrich Mildenberger

Eine personliche Einleitung:

Was ich zunéchst sagen muf3, will ich sofort wieder mit einem Vorbehalt versehen: Ich will
mich nicht wie seinerzeit Paulus zum Narren machen lassen, obwohl ich auch nicht weniger
bin als die Erlanger Ubertheologen.! Von diesen schreibt Karlmann Beyschlag, es liege der
Erlanger Theologie im ganzen ein einheitlicher Archetyp zugrunde, der ihren Weg von An-
fang an begleite — als erster in der Reihe wird Adolf von Harle3 genannt, wihrend Beyschlag
sich selbst als einen Erlanger Theologen nach dem Ende der Erlanger Theologie bezeichnet:
,,Es ist das fundamentale Gleichgewicht zwischen gegenwartiger GlaubensgewiBBheit und
kirchlicher Glaubensiiberlieferung, personlicher Ergriffenheit und iiberpersonlicher Autoritit,
das, was im eigentlichen Sinn unter christlicher Frommigkeit zu verstehen ist.“?> So kann ich
von mir und meinem Theologie-Treiben nicht reden. In meinem Vorstandszimmer hdngen die
Bilder meiner Vorgénger an der Wand, und mehrere haben zu ihrem Namenszug ein Bibel-
wort gesetzt. Gottfried Thomasius schrieb: ,,So halten wir nun dafiir, da3 der Mensch gerecht
werde ohne des Gesetzes Werke allein durch den Glauben.* (Rom 3,28). Franz Hermann
Reinhold Frank nannte 1.Kor 3,22f: ,,Alles ist euer, ihr aber seid Christi.” Ludwig [hmels
setzte unter sein Bild 1.Kor 2,2: ,,.Denn ich hielt nicht dafiir, daf} ich etwas wiillte unter euch
als allein Jesus Christus, den Gekreuzigten.* Walter Kiinneth schlieBlich unterzeichnete sein
Bild mit 1.Kor 3,11: ,,Einen anderen Grund kann niemand legen aufler dem, der gelegt ist,
welcher ist Jesus Christus.” Sollte mein Bild die Galerie vervollstdndigen, will ich es mit Pred
7,16 zeichnen: ,,Sei nicht allzu gerecht und nicht allzu weise, damit du dich nicht zugrunde
richtest. Damit deute ich die Unverfiigbarkeit jener Erfahrung an, mit der die ,,Erlanger
Theologie* zu arbeiten vorgab.

Diese unumgingliche Abgrenzung ist allerdings nur ein Moment des Umgangs mit jener
Tradition, in die ich vor 25 Jahren gerufen wurde. Dall mir diese Tradition an einer ganzen
Reihe von Punkten Miihe macht, will ich nicht verhehlen. Aber das ist wohl immer so: Der
Segen der Viter ist nie allein zu haben; wir sind dazu genétigt, auch Verirrungen und Schuld
aufzunehmen und weiterzutragen. Es ist die Kirchlichkeit dieser Theologie, die ich als den
Segen der Erlanger Tradition aufnehmen und festhalten will, auch wenn mir das konkrete
Kirchentum, auf das sich diese Theologie bezieht, die Evangelisch-Lutherische Kirche in
Bayern, aus Griinden, die ich hier nicht nennen will, letztlich immer fremd geblieben ist. Uber
mein ambivalentes Verhéltnis zur Erlanger theologischen Tradition will ich hier Rechenschaft
geben, wobei wieder die unmittelbaren Vorgénger auf meinem Lehrstuhl, Walter Kiinneth und
Werner Elert, die Gespréachspartner sind. Sicher ist das eine Stilisierung, die biographisch
kaum zu trifft, wenn ich jetzt bestimmende Grundziige meiner theologischen Entwicklung in
den letzten 25 Jahren als eine Auseinandersetzung mit Kiinneth und Elert darstelle. Denn an-
dere Gesprachspartner waren hier sicher von viel gro3erem Gewicht und EinfluB3. Ich nenne
ausdriicklich Karl Barth und Friedrich Schleiermacher — um von Martin Luther und Immanuel
Kant einmal zu schweigen. Doch das dndert ja nichts an dem Gewicht der Tradition, in die ich
gerufen wurde, und die ich dann auf meine Art fortzufiihren hatte.

'Vgl. 2.Kor 12,11.
2 Die Erlanger Theologie, Erlangen 1993, 204.

Mildeberger - Die einfache Gottesrede, das Evangelium und das
Gesetz 1 29.10.2020



1. Die einfache Gottesrede als Gegenstand der Theologie

Mit dem Stichwort der ,,cinfachen Gottesrede bezeichne ich einen Endpunkt der Entwick-
lung, zu der ich in meiner Erlanger Zeit genotigt wurde. Als Student war ich ja seinerzeit von
Friedrich Gogarten und Ernst Fuchs besonders beeindruckt. In den fiinfziger Jahren spielte
dann auch Gerhard Ebeling eine gro3e Rolle. Im Hintergrund stand natiirlich Rudolf Bult-
mann mit seinem Programm der ,,Existentialen Interpretation®. Erst iiber der Arbeit am Alten
Testament und in der Begegnung mit Hermann Diem lernte ich die Gewichte im Bereich der
Dialektischen Theologie anders zu verteilen: Ich erfaBite den Ansatz Karl Barths in seiner
ZeitgemaBheit. Freilich habe ich dabei — wie ja auch mein Lehrer Hermann Diem — Bultmann
nicht einfach tiber Bord geworfen. Es war insbesondere das Pathos der Wissenschaftlichkeit,
das mich an Bultmanns Programm beeindruckte. Dabei ging es mir je ldnger desto weniger
um Fragen des Weltbildes und die damit verbundene ,,Entmythologisierung*. Hier sind Kor-
rekturen an Bultmanns Entwurf sicher unumgénglich. Was Bultmann vor allem einschérfte,
war die Frage nach einer moglichen Allgemeinheit theologischer Denkvollziige, wie wir sie
als Studenten mit der Unterscheidung von ,,existentiell* und ,,existential* eingeiibt hatten.
,.Existentiell* bedeutet die personliche Betroffenheit der je individuellen Existenz, ,,existen-
tial* die allgemein-anthropologisch ausweisbare Mdoglichkeit einer solchen Betroffenheit.
Angesichts dieser Fragestellung wollte mir die Behauptung, der personliche Glaube, also eine
existentielle Betroffenheit, sei Voraussetzung fiir jede theologische Arbeit, je ldnger desto
weniger einleuchten. Damit geriet ich nicht nur in Distanz gegeniiber ,,evangelikalen® Positio-
nen;’> auch bestimmte Momente der Barthschen Position lieBen sich von hier aus nicht nach-
vollziehen. Aber auch der methodische Dualismus zwischen einer historisch-distanzierenden
Exegese und der konfessorisch-identifizierenden Sprache der Dogmatik, wie ihn Ebeling ver-
trat,* muBBte von dieser Voraussetzung aus in Frage gestellt werden: Exegese und Dogmatik
sollten gerade in methodischer Hinsicht zusammenfinden. Es dauerte freilich einige Zeit, bis
ich das auch so zu formulieren begann.’

Die Frage nach dem Gegenstand der wissenschaftlichen Theologie war dabei freilich offen.
Sie konnte ja nicht beantwortet werden mit dem Hinweis auf den Gegenstand des personli-
chen Glaubens oder auch auf die Erfahrung des rechtfertigenden Handelns Gottes am Men-
schen, etwa im Sinne des berithmten Diktums von Johann Christian Konrad von Hofmann:
»Freie, ndmlich in Gott freie Wissenschatft ist die Theologie nur dann, wenn eben das, was den
Christen zum Christen macht, sein in ihm selbstdndiges Verhiltnis zu Gott, in wissenschaftli-
cher Selbsterkenntnis den Theologen zum Theologen macht, wenn ich der Christ mir dem
Theologen eigenster Stoff meiner Wissenschaft bin.“® Meine Versuche, hier iiber die Annah-
me eines transsubjektiven oder intersubjektiven GlaubensbewuBtseins der Kirche weiterzu-
kommen, brauche ich hier nicht zu schildern. Weitergeholfen hat mir hier die Begegnung mit
der sprachanalytischen Philosophie, die mich lehrte, das Sprechen selbst in seiner Eingebun-
denheit in bestimmte Lebensvorginge zum Gegenstand zu machen.

Die hier angedeutete Entwicklung von Fragestellung und Methode der Theologie, der Dogma-
tik vorwiegend, aber doch zugleich auch immer der anderen Disziplinen, kann ich nachtrag-
lich auch begreifen als eine intensive Auseinandersetzung mit meinem Lehrstuhlvorgédnger
Walter Kiinneth. Er war ja nicht nur literarisch présent; die evangelikalen Studenten, die er
nach Erlangen zog, waren als Gespriachspartner immer mit dabei, auch wenn sie in meinen

3 So sagte man seinerzeit noch nicht, als etwa der Egloffsteiner Pfarrer Otto Siegfried Freiherr von und zu Bibra
unter meinen Mitstudenten Furore machte.

4Vgl. Theologie und Verkiindigung, HUT 1, Tiibingen 1962, 10-18.

> Zuerst in Thesen zum Verhiltnis von Biblischer Theologie und Dogmatik fiir ein Seminar im SS 1976, in der
Festgabe fiir Friedrich Lang 1978 verdffentlicht.

¢ Der Schriftbeweis 1, 2. A., Nordlingen 1857, 10.

Mildeberger - Die einfache Gottesrede, das Evangelium und das
Gesetz 2 29.10.2020



Lehrveranstaltungen zunehmend weniger in Erscheinung traten. Aufmerksam geworden war
ich auf Kiinneth zunichst durch Ebelings ,,Hinweis auf ein Pamphlet*’, eine fiir Ebeling iiber-
raschend polemische Auseinandersetzung mit Kiinneths Buch ,,Glauben an Jesus? Die Begeg-
nung der Christologie mit der modernen Existenz*.® Sicher waren damals meine Sympathien
eher bei Ebeling oder Bultmann. Aber zu einem polemischen Kernsatz Ebelings habe ich
schon beim ersten Lesen eine Randglosse gemacht. Ebeling wirft Kiinneth vor: ,,Mit der Her-
leitung historischer Tatsachenurteile aus Glaubensaussagen ist die Verbindlichkeit gewissen-
haften Denkens preisgegeben, der Glaube in ein weltanschauliches Prinzip verfalscht und —
welch liberraschende Umkehrung der Fronten! — der Grund des Glaubens in Enthusiasmus
aufgeldst.” Dazu habe ich notiert: ,,Hier macht sich Ebeling selbst etwas vor!“ Denn, wie ich
diese Glosse interpretieren will: er nimmt nicht wahr, da3 sich Glaubensgewifheit nicht auf
historische Wahrscheinlichkeit griinden kann, daf3 also der Glaubensgrund nicht historisch zu
erfassen ist. Ich kann nun einmal nicht sagen: ,,Ich glaube gewil3, da3 Jesus Christus fiir meine
Stinden mit hoher historischer Wahrscheinlichkeit gekreuzigt worden ist.” Mindestens soweit
hat also Kiinneth recht.

Den unsiglichen Tatsachenbegriff, mit dem so oder so Schindluder getrieben wird, lasse ich
jetzt beiseite. Ich frage vielmehr nach jenem bei Kiinneth gehduft auftretenden evangelikalen
Sprachgestus, der Wirklichkeitsbehauptungen und eine den Gegner religios disqualifizierende
Polemik verbindet. Zu den biblischen Zeugnissen von der Auferweckung Jesu etwa sagt er so:
,,Si¢ alle haben in ihren mannigfachen Formulierungen ein und denselben zentralen Inhalt,
nidmlich die Wirklichkeit des tatsdchlichen Geschehenseins der Auferweckung des gekreuzig-
ten und gestorbenen Jesus von Nazareth ... Die Auferweckung Jesu ist Gottes souveréne,
majestitische Allmachtstat.“!° Hier wird Behauptung auf Behauptung getiirmt, um so das Ge-
wicht dessen zu betonen, was der Theologe vorbringt. Dabei wird dessen Situation grundle-
gend verkannt: Dieser Theologe mit seinem dogmatischen Sprechen oder Schreiben ist doch
nicht die Zusammenfassung und so die Quintessenz der vielfaltigen und vielstimmigen Be-
zeugung der Auferweckung in Doxologie, Bekenntnis, Zuspruch, Trost der einfachen Gottes-
rede. Er soll und er kann deren Bewahrheitung nicht leisten. Wenn er darin trotzdem seine
Aufgabe sieht, dann ergibt das in einem die Uberheblichkeit und die Belanglosigkeit theolo-
gischen Redens: Uberheblichkeit, sofern hier die versichernden Behauptungen des Theologen
fiir eine Wahrheit einstehen wollen, die sich dort und dann ereignet, wo und wann es Gott
gefillt.!! Und Belanglosigkeit, weil dieses Reden dabei die konfessorische Geste zeigt, ob-
wohl nicht die Zeit zum Bekennen ist.'> Um die Belanglosigkeit dieser konfessorischen Geste
zu verdecken, braucht es dann wieder die schrille Polemik. So behauptet Kiinneth, der pro-
grammatische Vortrag Bultmanns iiber ,,Neues Testament und Mythologie* von 1941 miisse
,»als entscheidender Anstof3 zur Entstehung der Fundamentalkrise in Theologie und Kirche
erkannt werden® und sieht in der Aufnahme dieses Programms durch Bultmanns Schiiler
einen ,,antibiblischen Umbruch* in Theologie und Kirche.'* DaB solche Uberheblichkeit und

" Theologie und Verkiindigung, 128-141.

8 Hamburg 1962.

®A.a.0., 139.

10 Fundamente des Glaubens, Wuppertal 1975, 135.

Vgl CAV.

12 Ich nenne dazu als einen anderen Vertreter eines derartigen Sprachgestus Reinhard Slenczka. Er schreibt etwa:
.Bezogen auf den Gottesdienst geht es darum, festzuhalten, daf nicht durch den Lobpreis der Gemeinde Gottes-
pradikationen auf Jesus Christus iibertragen werden, sondern dal er mit dem Vater gepriesen und angebetet wird,
weil er in gleicher Weise Gott ist™ (Kirchliche Entscheidung in theologischer Verantwortung, Gottingen 1991,
106). Ich frage hier: Was bringt eigentlich die Versicherung des Theologen zu dem Lobpreis der Gemeinde hin-
zu? Doch allenfalls eine verbale Verdoppelung, die aber deshalb uninteressant ist, weil da abgesehen von der
gottesdienstlichen Situation nur eben behauptet wird.

13 A.a.0. 24f. In einem persdnlichen Brief zu meinem 60.Geburtstag schrieb mir Kiinneth u.a.: ,,Wenn wir auch

in unserem Wirken, was selbstverstindlich ist, die theologischen Akzente unterschieden setzten, so entspricht
Mildeberger - Die einfache Gottesrede, das Evangelium und das
Gesetz 3 29.10.2020



Belanglosigkeit theologischen Redens nur eine Eigenart evangelikaler Theologie sei, will ich
damit nicht behaupten. In meiner Bemerkung zu Ebelings Polemik gegen Kiinneth habe ich
schon darauf hingewiesen, wie nahe sich die Kontrahenten hier kommen.

Solche Uberheblichkeit und Belanglosigkeit theologischen Redens ist natiirlich nicht beab-
sichtigt. Sie stellt sich aber dort unvermeidlich ein, wo sich die Theologie {iber den Ort und
die Art ihres Redens nicht genaue Rechenschaft gibt. Die von mir eingefiihrte Unterscheidung
von wissenschaftlicher Theologie und einfacher Gottesrede deutet an, wie ich selbst hier wei-
terzukommen suche. Dabei nenne ich als Kriterium der einfachen Gottesrede ihre Einpassung
in die Situation, das bestimmte Wo? und Wann?, die ,,Zeit”, wie ich abgekiirzt sage. Wenn
iiberhaupt, dann trifft der Anspruch von Menschen, Gottes Wort zu sagen, in solcher Kon-
kretion der Zeit zu. Die Theologie kann dariiber freilich wieder nur abstrakt reden.'*

2. Das Gesetz und die Zeit des Evangeliums

Selbstverstindlich hat es die einfache Gottesrede und die Frage nach dieser einfachen Gottes-
rede schon ldngst gegeben, ehe ich sie in dieser Weise benannt habe. Das sage ich hier nur der
Deutlichkeit halber. Darum hat es auch die Frage nach der Zeit immer schon gegeben, in der
das Evangelium Glauben findet, um einmal traditionell zu formulieren. Ich verweise dazu auf
Melanchthons Apologie der Confessio Augustana, die jenes Wo? und Wann?, die Zeit, in der
der heilige Geist den Glauben wirkt, in einer ganz bestimmten Weise fiillt. Melanchthon hebt
die evangelische Lehrform ab gegen die Gegner, die behaupten, der Mensch konne in sich
Liebesakte gegen Gott hervorrufen, auf die Gott dann mit der Siindenvergebung antworte. Es
sei fur die otiosi, Leute in einer entlasteten Situation, leicht, solche Traume von der Liebe aus-
zusinnen, weil sie nicht wahrnihmen, was Zorn und Gericht (iudicium) Gottes seien. Aber im
Kampf des Gewissens und im Handgemenge (in acie) erfahre das Gewissen die Eitelkeit jener
philosophischen Spekulationen. ,,Paulus sagt: Das Gesetz wirkt Zorn. Er sagt nicht, daB3 die
Menschen durch das Gesetz die Vergebung der Siinden verdienen. Das Gesetz ndmlich klagt
immer die Gewissen an und erschiittert sie.“!* In diesem Kampf des Gewissens konne allein
das Evangelium Trost geben, das im Glauben ergriffen wird. Darum kann Melanchthon ja
schon in CA XX von der reformatorischen Rechtfertigungslehre oder -predigt sagen: ,,7ota
haec doctrina ad illud certamen perterrefactae conscientiae referenda est, nec sine illo certa-
mine intelligi potest.“'¢

Hier scheint sich eine Moglichkeit aufzutun, jene Zeit des Evangeliums gerade tliber das Ge-
setz zu erfassen. Dabeli ist nun das Melanchthonische ,,Lex semper accusat ein fiir das Geset-
zesverstindnis Werner Elerts charakteristisches Signal. Dal3 die hermeneutischen Bemiihun-
gen Gerhard Ebelings in dieser Frage dhnlich aussehen, auch wenn seine inhaltliche Fiillung
des Gesetzes nicht ganz so diister ausfallt wie die Elerts, erwdhne ich nur um anzudeuten, daf3
ich mich hier mit meiner eigenen theologischen Herkunft auseinanderzusetzen habe. Die Zeit
des Evangeliums hat ihr eigenes Hier und Jetzt, tiber das die theologische Interpretation nicht
unmittelbar verfiigt. Aber diese Zeit des Evangeliums steht, so lautet hier die hermeneutische

das ja wohl der Vielgestaltigkeit des soma Christoii und der Mannigfaltigkeit der Lebensfiihrungen unseres
Herrn.* Auch das ist in diesem Zusammenhang mit zu bedenken.

14 Wie Zeit trinitarisch-theologisch reflektiert werden kann, dazu verweise ich auf meine Biblische Dogmatik, 1,
123-134.

15 Paulus ait: Lex iram operatur. Non dicit, per legem mereri homines remissionem peccatorum. Lex enim
semper accusat conscientias et perterrefacit. AC 1V,39, BSLK S. 167.

16 BSLK S. 78.

Mildeberger - Die einfache Gottesrede, das Evangelium und das
Gesetz 4 29.10.2020



These, in einer dialektischen Spannung zur Zeit des Gesetzes.!” Elert kann diese Spannung so
weit treiben, dal} er Gesetz und Evangelium als zwei einander widersprechende Worte Gottes
bezeichnet. Sie gelten beide unzweifelhaft, ,,obwohl die Geltung des einen die des anderen
aufhebt und umgekehrt*.'®

Nicht nur an dieser Stelle iiberzeichnet Elert bestimmte problematische Punkte der traditionel-
len lutherischen Lehre vom Gesetz. Gerade in solcher Uberzeichnung kann einsichtig werden,
warum ich hier der Tradition je langer desto weniger folgen konnte und mir neue Wege su-
chen muflte, um zu einem zeitgeméafBen Verstidndnis der Schrift anzuleiten. Ich nenne drei
Punkte dieser Gesetzeslehre und mache zugleich deren Bedeutung fiir das Verstédndnis des
Evangeliums deutlich; es gehort ja zu den Notigungen des theologischen Denkens, denen wir
uns nicht entziehen konnen, dall entweder von einem vorausgesetzten Gesetzesverstindnis das
Verstdandnis des Evangeliums mitbestimmt ist, oder dal umgekehrt das Verstindnis des Evan-
geliums iiber das Verstdndnis des Gesetzes mitentscheidet. In unserer lutherischen Tradition
dominiert dabei eindeutig das Gesetz.

a) Zunichst ist auf die Reichweite des Gesetzes zu achten. Dieses Gesetz Gottes betrifft alle
Menschen. Es gilt allen, ganz unabhingig davon, ob sie es kennen oder nicht kennen. Elert
verzichtet hier auf die traditionelle Theorie von der lex naturalis, dem in das Gewissen jedes
Menschen geschriebenen Gottesgesetzes, die darin eine der universalen Geltung des Gesetzes
entsprechende universale Proklamation behauptete.'” Das Gesetz gelte auch, weil Gott es
durch Menschen verkiindigen lieB3. ,,Allein es gilt, wie gesagt, auch allen, denen es nicht aus-
driicklich verkiindigt wurde. Das Wesentliche am Gesetz ist also nicht, dafl es ausgesprochen,
sondern daf} es verhdngt wurde. Das Gesetz ist ein Verhdngnis, dem niemand entrinnen kann,
weder der Wissende, noch der Unwissende.“?* Wissend ist freilich der Theologe, der Welt
von diesem Gesetz her und auf es hin zu interpretieren vermag, eine Welt, die dem Menschen
fordernd und ihn nétigend entgegenkommt: Er soll und er muB3. Er soll sich selbst und seine
,»hatiirliche* Mittelpunktstellung in dieser Welt aufgeben. Und er muf3 sterben. Das gilt
umfassend und fiir jeden Menschen. Wir wiirden in den Zwang zur Selbstbehauptung hinein-
geboren und kénnten so gar nicht anders als schuldig zu werden. Es konne uns deshalb vor
dem Gott nur grauen, ,,der uns, indem er uns ins Leben ruft, zugleich die Waffe in die Hand
driickt, so daB3 wir gegen ihn kiimpfen miissen, der uns dann niederzwingt, weil wir gegen ihn
kidmpfen, und der uns dann obendrein noch zuruft: ‘Es ist deine Schuld!’*.?! So erreicht Gott
— das ist nach Elerts Interpretation der Deus absconditus — jeden Menschen mit seinem Ge-
setz. Denn sie miissen ja alle sterben. Dagegen kann das Evangelium, das diesem Gesetz
widerspricht, nicht alle Menschen erreichen. Denn im Unterschied zu dem ausnahmslos tiber

17 Ebeling kann das so formulieren: Um des Evangeliums willen miisse das Gesetz zur Sprache kommen, wenn
das Evangeliums selbst nicht als Gesetz miflverstanden werden solle. ,,Das Evangelium wiirde seinen Sinn ver-
lieren, wenn es nicht auf das Gesetz ausgerichtet wiare. Um der Verstindlichkeit der Predigt des Evangeliums
willen — und das heif3t zugleich: um der Konkretheit des Evangeliums willen — gehort das Gesetz in die Predigt
des Evangeliums. Denn der homo peccator gehort in die Predigt des Evangeliums. Der peccator aber ist nach
Luther die materia legis ... Was diese ,materia legis* heute konkret ist, wie also den gegenwértigen Menschen
das Gesetz eigentlich trifft, das wire nun die brennendste Frage der theologischen Lehre vom Gesetz.“ (Wort
und Glaube 1, Tiibingen 1960, 293).

18 Der christliche Glaube, 3. A., Hamburg 1956, 140.

9 Vgl. Thomas v. Aquin, Sth 1-2 q.90 a.4 ad 1 ,,... quod promulgatio legis naturae est ex hoc ipso quod Deus
eam mentibus hominum inseruit naturaliter cognoscendam ...*, daf} die Verkiindigung des natiirli—chen Sitten-
gesetzes darin besteht, dall Gott es dem Geist der Menschen eingepflanzt hat als natiirlich zu Erkennendes.

20 A.a.0.,131.

21 A.a.0.,154f.

Mildeberger - Die einfache Gottesrede, das Evangelium und das
Gesetz 5 29.10.2020



alle verhéngten Gesetz fordert es die Entscheidung. Das freilich so, dal auch diese Entschei-
dung als ein Getroffen-werden interpretiert werden mufB.2? Dem Universalismus des verhing-
ten Gesetzes korrespondiert also der Partikularismus des erwédhlenden Evangeliums.

b) Durch das Gesetz vollzieht sich Gottes Gericht. Gegen Calvin — und damit ist natiirlich
auch Elerts Intimgegner Karl Barth gemeint — wendet Elert ein, der schwerste Irrtum seiner
Gesetzesinterpretation sei der, dall das Gesetz von der Legislatur Gottes her verstanden werde.
Gott erscheine dann als Gesetzgeber in Analogie zu einem menschlichen Gesetzgeber, der mit
seinem Gesetz nur die Frage der Untertanen beantworten wolle, was sie tun sollten. Paulus
dagegen verstehe das Gesetz von der Judikatur Gottes her. ,,Die Legislatur Gottes steht im
Dienst seiner Judikatur, das heift seines Richteramts.“> Aus Rom 5,14.16 erhebt Elert, das
Vergeltungsgesetz habe bereits unabhédngig von der sinaitischen Legislatur gegolten, weil ja
der Tod seit Adam geherrscht habe. ,,Es galt in der Form des gottlichen Urteils, das heif3t sei-
ner Judikatur. Paulus versteht also bereits die vorsinaitischen Menschen und selbstversténd-
lich alle andern als Menschen, die von Gott nicht nur beurteilt, sondern verurteilt werden.“>*
Was die lutherische Tradition als den usus elenchticus legis bezeichnete, den Gebrauch des
Gesetzes durch Gott, in welchem er den Siinder seiner Siinde tiberfiihrt, das wird hier von
Elert aufgenommen, aber nun verabsolutiert. Sah die lutherische Tradition hier das gepredigte
Gesetz, das den Siinder zum Evangelium hinfiihrt,?> so wird in der Uberbetonung dieses usus
legis seine unmittelbare Verbindung mit dem Evangelium geldst.

Hier muB ich eine Zwischenbemerkung einfiigen, um das Verstiandnis dieser eigentiimlichen
Lehrform Elerts etwas zu erleichtern. Ich habe schon angefiihrt, daf er auf den Gedanken der
im Gewissen jedes Menschen offenbaren lex naturae verzichtet.?” Das hiingt damit zusammen,
daf} er den Gedanken eines urstandlichen Gesetzes, den auch die lutherische Tradition festge-
halten hat, nicht aufnimmt.?® Das ist sicher auch ein Anzeichen dafiir, wie ,,modern Elert hier
denkt. Aber zugleich bedeutet dieser Verzicht eine weitgehende Formalisierung des Gesetzes.
Es ist die vom Sollen und Miissen her erschlossene Welt, in der Gottes Gesetz und so der in
diesem Gesetz und durch dieses Gesetz wirksame Deus absconditus begegnet.

Weil das Gesetz Gottes hier primir als das verurteilende Gesetz erfaf3t wird, darum muf3 das
Evangelium als Widerspruch gegen diese Verurteilung erfat werden. Das notigt dazu, das

Christusgeschehen als die Ermoglichung dieses Widerspruchs zu interpretieren. Durch seine
Geburt sei Christus der Naturordnung, also dem Gesetz des Miissens unterworfen. Aber weil

22 Wie mit den fiinf Gewehrpatronen in einem Ladestreifen sei das: Von auBen her sihen sie ganz #hnlich aus, so
da man keinen Unterschied bemerke. ,,Und doch besteht er. Eine von ihnen ist vor allen andern ausgezeichnet.
Es ist die, von der einer ins Herz getroffen wird. Da gibt es kein Wihlen, Vergleichen, Bewerten mehr. Er liegt
am Boden. Und es gibt kein Aufstehen mehr. So und nicht anders verhélt es sich mit dem Evangelium von Jesus
Christus. Die andern Kugeln zischen vorbei und erschrecken nur das Ohr. Diese trifft.” (A.a.O., 125).

2 Gesetz und Evangelium, in: Zwischen Gnade und Ungnade, Miinchen 1948, 138.

24 A.a.0., 139.

% Vgl. SD V,10ff; BSLK 954ff.

26 Ahnliches geschieht iibrigens auch bei G. Ebeling, Dogmatik des christlichen Glaubens 3.Teil, Tiibingen 1979,
2844f.

27 Vgl. dazu Der christliche Glaube 19ff. Hier begriindet Elert, warum er seine Dogmatik ,,Lutherisch* nenne.
Dazu verweist er auf die christlich begriindete Herrschaft des Naturrechts im Mittelalter, aber auch im Calvinis-
mus. Luther dagegen habe die Predigt des Gesetzes streng genommen auf einen einzigen Punkt reduziert. ,,Er hat
der Obrigkeit, den Untertanen, dem Hausvater, seinen Kindern und Knechten, dem Kaufmann und dem Kriegs-
mann eins eingehdmmert: dafs sie sich vor Gott zu rechtfertigen haben.” (21f). Sicher weil} Elert auch die Tradi-
tion der lex naturalis aufzunehmen (vgl. Das christliche Ethos, 2. A. Hamburg 1961, 100-110). Aber diese gerit
ihm ambivalent und muf3 zudem auf den Gedanken der Judikatur Gottes zugeschnitten werden, so dal3 die Tradi-
tion in Elerts Interpretation kaum wiederzuerkennen ist.

28 Ich rede in meiner Biblischen Dogmatik davon als von der ,,metaphysischen Normalitit“, vgl. Sachregister.
Mildeberger - Die einfache Gottesrede, das Evangelium und das
Gesetz 6 29.10.2020



er unter das Gesetz geboren worden sei — so nach Gal 4,4 — , sei er auch dem Gesetz des Sol-
lens unterworfen.?’ Doch als der Sohn Gottes stehe er zu Gott in einem Verhiltnis, das den
Willenswiderstreit mit ihm, das Siindigen, schlechterdings ausschliefe.?° Christus lasse sich
also nicht von seinem Ethos her verstehen, sagt Elert. Damit grenzt er sich gegen die moder-
nen, seit der Aufklarung wirksamen Bildungen der Prinzip- und der Urbildchristologie ab.
Nicht in der Gestalt seiner Menschlichkeit also unterscheidet er sich von uns; vielmehr miisse
er als der einzigartige Sohn Gottes von seiner Priexistenz und Menschwerdung her begriffen
werden, also ontologisch. Entsprechend wird dann auch sein Werk gesehen: ,,Er ist, indem er
sich dem letzten Widerstand personlich stellt, der Stellvertreter Gottes gegeniiber den Men-
schen.*3! Er ist aber ,, auch der Stellvertreter der Menschen gegentiber Gott“.3? Dazu stellt
Elert die Frage, warum Christus nicht frei geblieben sei von den Folgen unseres Widerspruchs
gegen Gott, an dem er doch nicht durch eigene Tat beteiligt war. ,,Es gibt keine andere Ant-
wort darauf, als dal} er den Fluch getragen hat, der auf allen lastet, die in die menschlichen
Ordnungen hineingeboren werden.*** So muf also das Christusgeschehen in seinem Kern als
Stihnopfer verstanden werden. ,,Der Opfergang Christi als Stihne fiir unsere Missetat ist das
Mpysterium, aus dem unser Glaube stammt und lebt.«3

Die Interpretation des Gesetzes von der Judikatur Gottes her fordert also eine exklusive
Christologie, die Christus sowohl ontologisch wie in seinem Werk, seinem Tun und Erleiden,
gegen die Menschheit insgesamt abhebt. Dal Elert hier zu der Inkonsequenz gezwungen wird,
von Christus zu behaupten, daf3 ,,er im Unterschied zu allen andern das Gesetz vollkommen
erfiillte und vollkommen erlitt“,** deutet freilich an, daB es ihm doch nicht ganz gelungen ist,
den Gedanken Christi als des gerade in seinem Handeln und Verhalten wahren Menschen,
also ein ethisches Verstindnis Christi, wie andererseits auch den Gedanken eines urstandli-
chen Gesetzes auszutreiben; denn das durch Christus vollkommen erfiillte Gesetz kann weder
das Gesetz in seinem usus civilis sein — so wird es ja gerade nicht vollkommen erfiillt — , noch
das Gesetz in seinem usus elenchticus — so hat er das Gesetz allenfalls erlitten. Ich vermerke
diese Ungereimtheiten ausdriicklich. Deutet sich doch hier die Unhaltbarkeit des ganzen Kon-
zepts an.

c¢) SchlieBlich ist hier auf die ethischen Folgen der Gesetzeslehre Elerts hinzuweisen. Dazu
erinnere ich an den bekannten Sachverhalt, dafl Elert einen fertius usus legis vehement ab-
lehnt: Der Glaubende sei frei vom Gesetz. Das spiegelt sich in Elerts Ethik so wider, dal} er
zunéchst von einem Ethos unter dem Gesetz und dann von einem Ethos unter der Gnade redet,
die nicht vermittelt werden kénnen.* Die Dialektik von Gesetz und Evangelium ist dabei in
der Unterscheidung des usus civilis legis und des usus elenchticus aufgenommen: Gott richtet
den Menschen nicht nur aufgrund des iiber ihn verhéngten Gesetzes, sondern er erzwingt auch
seinem Gesetz Befolgung und ist hier als der wirksam, der die Ordnung seiner Schopfung
gegen die Verkehrung durch die menschliche Siinde wahrt. Insbesondere ist in diesem Zusam-
menhang dann die Ordnung des Staates von Gewicht.

Nun habe ich schon auf die Formalisierung hingewiesen, die sich aus Elerts Interpretation des
Gesetzes von Gottes Judikatur her ergibt: Gesetz ist ein Sollen, dem wir folgen miissen, wie

2 Vgl. Der christliche Glaube, 295.

30°A.a.0.,299.

31 A0, 345.

32 Ebd.

33 Ebd.

A0, 348.

3 Aa.0., 143.

36 DaB sich hier in der Christologie Unzutriiglichkeiten ergeben, wenn dann doch von der vollkommenen Geset-

zeserfiillung Jesu gesprochen werden soll, darauf habe ich schon hingewiesen.
Mildeberger - Die einfache Gottesrede, das Evangelium und das
Gesetz 7 29.10.2020



es zugleich ein Miissen ist, das jeden Menschen aus der Mittelpunktstellung in seiner Welt®’

hinausstof3t. Das zieht eine Formalisierung der Ordnungen nach sich, die gerade die Staats-
lehre prigt. Ich verdeutliche das an der Studie {iber Paulus und Nero.*® , Der gleiche Paulus,
der 1.Kor. 13 das Hohelied der Liebe anstimmt, der verkiindigt Rom. 13 das Hohelied der
Macht. Man kann den Apostel nicht halbieren. Man kann, wenn man ihm das eine hoch an-
rechnet, nicht das andere unterschlagen.*** So setzt Elert ein, um dann darauf hinzuweisen,
daf} es gerade der als Herrscher doch keineswegs vorbildliche Nero ist, dem so von Paulus die
gottgegebene Ordnungsmacht zugeschrieben wird. Er hélt dann die ,,apokalyptische Michte-
perspektive gegen die ,,paulinische Ordnungsperspektive®. Die apokalyptische Machteper-
spektive deute das geschichtliche Geschehen als den Kampf der widergottlichen gegen die
gottliche Macht. So aber lasse sich jedenfalls das Weltgeschehen nicht zureichend erfassen.*
Darum entscheidet sich Elert konsequent fiir die paulinische Ordnungsperspektive und damit
fiir die Gehorsamsforderung der faktischen Staatsmacht gegeniiber. Die Petrinische Klausel,
daB wir Gott mehr gehorchen miissen als den Menschen, wiirden wir darum nur von Fall zu
Fall anwenden, also daraus nicht ein grundsétzliches Widerstandsrecht gegen eine pervertierte
Staatsmacht ableiten. Es gelte vielmehr immer, den Staat in der Paulinischen Sicht von R6m
13 zu sehen.*!

0

Das bedeutet fiir das Verstiandnis des Evangeliums: Die Welt ist und bleibt unter dem Vorzei-
chen des Gesetzes, also des Zwangs und zugleich der Verurteilung. Das Doppelgebot der
Liebe als Inbegriff des neuen Gehorsams, wie es das ,,Ethos unter der Gnade* kennzeichnet,
ist in einem die Erfiillung des Gesetzes und seine Authebung, ,,weil alle Liebe ‘aus Gott’ ist
und weil damit zwischen Gott und uns eine Ordnung aufgerichtet ist, die keine Zwangsord-
nung ist“.** Freilich kann Elert nicht von einem bleibenden Ubergang vom alten zum neuen
Menschen reden; vielmehr ist hier stindig neu die Entscheidung gefordert. Glaube und Un-
glaube divergierten im Kairos, indem der Glaube den Kairos bejahe, der Unglaube ihn aber
zugunsten der nur chronologischen Lebensfiihrung verneine. Zeit des Glaubens ist also wieder
durch Entscheidung bestimmt, die jeden Tag aufs neue getroffen werden muf. Der Christ sei
verteilt auf zwei Zeiten, sagt Elert mit Luther. Zeit des Gesetzes sei es, wenn mich das Gesetz
bearbeite, plage, peinige, mich zur Erkenntnis der Siinde zwinge und sie dadurch noch ver-
mehre. Zeit der Gnade sei es, wenn das Herz durch die VerheiBung der geschenkten Barmher-
zigkeit aufgerichtet werde. Dabei bestehe die Gefahr eines Libertinismus gewil3 nicht fiir den
begnadigten ,,neuen‘ Menschen, denn dieser werde vom Geist Gottes regiert und konne daher
nichts Verkehrtes tun. Sie bestehe nur dort, wo sich der ,,alte” Mensch, die caro, an der Frei-
heit beteiligen wolle. Darum gelte das Gesetz weiter, und zwar flir den alten Menschen. Weil
aber der neue tatsdchlich immer mit dem alten Menschen in Personalunion lebe, konne es
faktisch keinen von dem richtenden Gebrauch des Gesetzes fiir ihn unterschiedenen fertius
usus legis geben.*

37 Ich rede in meiner Biblischen Dogmatik von dem in die Welt hinausstehenden Lebenswillen — vgl. exempla-
risch die Auslegung von Ps 73 in Bd. 2, 73-85 —, bewerte freilich vollig anders als Elert.

38 Zwischen Gnade und Ungnade, 38-71.

¥ A.a.0.,39.

40 Das ist 1946 gesagt als ein harter Widerspruch gegen die Kreuzzugsmentalitit der Siegermichte des 2. Welt-
kriegs.

4l ITm Blick auf die damals laufende Entnazifizierung sagt Elert dazu: Das sei uns friiher als eine Selbstverstind-
lichkeit erschienen, ,,heute aber nicht mehr, denn ungezihlte Christen in Deutschland, die ohnehin schon durch
ihren Anteil an der allgemeinen Katastrophe eines irrsinnigen Césarismus Gottes Strafgericht erlebten, sind
nachtriaglich noch durch menschliche Strafgerichte in ihrer privaten Existenz auf das hérteste gestraft worden,
weil sie sich gegen die Obrigkeit, die Gewalt iiber sie hatte, so verhielten, wie es von dem Apostel Christi den
Christen geboten war® (a.a.0., 70).

42 Das christliche Ethos, 367.

4 A.a.0., 389fT.

Mildeberger - Die einfache Gottesrede, das Evangelium und das
Gesetz 8 29.10.2020



Gerade bei diesen Uberlegungen zeigt es sich, wie die Interpretation des Gesetzes die Zeit des
Evangeliums dominiert: Der Glaube kann sich immer nur gegen das Gesetz entscheiden, in-
dem er die richtende Funktion des Gesetzes iiber das eigene alte Menschsein bejaht und sich
zugleich an die VerheiBung des Evangeliums hélt, die als vom Geist Gottes regiertes Leben
sich in der Liebe verwirklicht. Das aber geschieht gerade in einem durch das Gesetz geordne-
ten Leben, etwa im Gehorsam gegen eine Obrigkeit, die faktisch die Macht hat und ausiibt.
Das zeigt noch einmal deutlich, wie hier Welt unter dem Gesetz steht. Sicher ist dann die
Entscheidung fiir das Evangelium im Kairos moglich, der zugleich der Kairos fiir die Liebe
ist. Aber das ist ein Geschehen in der individuellen Innerlichkeit, die selbst wieder an die
durch das Gesetz interpretierte Welt gewiesen ist.

3. Das Evangelium und das Gesetz

Sicher ist das, was Elert als ,,Grundlinien der lutherischen Dogmatik* und ,,Grundlinien der
lutherischen Ethik“** vorgelegt hat, nicht mit der traditionellen lutherischen Theologie zu
identifizieren. Und ob Elert dieser lutherischen Tradition gegeniiber den genuinen Luther neu
zur Geltung gebracht hat, das ist erst recht fraglich. Doch zeigt seine modernisierende Inter-
pretation der lutherischen Theologie*’ bestimmte im Gesetzesverstindnis dieser Theologie
verankerte Merkmale, die zu einer Revision notigen. Eine zutreffende Anleitung zum Ver-
stehen der Schrift — der ganzen Bibel des Alten und des Neuen Testaments — 148t sich jeden-
falls von diesem Gesetzesverstindnis her nicht geben. Darum habe ich die Barthsche Formu-
lierung ,,Evangelium und Gesetz* iibernommen, die deutlich macht, da nicht das Evangelium
vom Gesetz dominiert werden soll, sondern umgekehrt das Gesetz durch das Evangelium. Ich
denke, daf} gerade damit dem Verstehen der Schrift besser zugedient werden kann als durch
die Repristination der traditionellen lutherischen Hermeneutik der Unterscheidung von Gesetz
und Evangelium samt ihren modernisierenden Adaptionen.

Ich brauche mich jetzt nicht lange bei dem aufzuhalten, was auf der Hand liegt: daf ich mich
natiirlich in meiner Darstellung im zweiten Teil schon an dem orientiert habe, was nun positiv
zu sagen ist.*® Das ist einmal die Frage nach der primiren Kommunikation Gottes mit der
Welt im Evangelium und damit zusammenhingend die Frage nach dessen Reichweite. Es ist
weiter die Frage nach Christologie und Soteriologie, die nicht durch einen vorausgesetzten
usus elenchticus legis dominiert werden diirfen. Es ist schlielich die Frage nach einem Ver-
standnis des Gebietens Gottes, das sich gerade an der Ermoglichung des Gebotenen durch
Gott selbst orientiert.

a) Bestimmt nicht das Gesetz, also die Beanspruchung des Menschen durch ein ihm von Gott
auferlegtes Sollen, die urspriingliche Kommunikation von Gott und Welt bzw. Gott und
Mensch, dann ist hier auf die Erwédhlung zu verweisen. Das bedeutet als grundlegende Vorent-
scheidung fiir die Anthropologie, dal der Mensch nicht primdr von dem her bestimmt ist, was
er tut, sondern von dem her, was ihm widerfdhrt. Ich kann diese Bestimmung des Mensch-
seins von der ihm widerfahrenden Erwdhlung Gottes her hier nicht eingehend biblisch begriin-
den. Ich erinnere vielmehr noch einmal an die durch das Gesetz in ihrer Struktur festgelegte
lutherische Dogmatik. Diese nimmt bekanntlich die Okonomie trinititstheologisch auf, indem

44 So die Untertitel von ,,Der christliche Glaube* und ,,Das christliche Ethos*.

4 Wie ,,modern‘ Elert ist, zeigt sich daran, wie stark Ebeling in seiner Aufnahme Luthers mit ihm {iberein-
stimmt. Ebelings Anndherung an Schleiermacher in Christologie und Soteriologie hat bei Elert freilich keine
Parallele.

46 Sicher lassen sich in diesem Zusammenhang nur einige Andeutungen machen. Doch liegt ja meine Biblische

Dogmatik mit ihren drei Bénden vor, auf die ich zur weiteren Ausfithrung verweisen kann.
Mildeberger - Die einfache Gottesrede, das Evangelium und das
Gesetz 9 29.10.2020



sie die principia salutis den Personen der Trinitdt appropriiert. Sie redet darum nacheinander
von der benevolentia, der Giite oder dem Wohlwollen des Vaters gegeniiber dem gefallenen
Menschen, der wieder aufzurichten und zu begnaden ist. Sie redet weiter von der briiderlichen
Erlosung von den Siinden und ihren Strafen durch Christus. Sie redet schlieBlich von der diese
Erlésung durch die Gnadenmittel zueignenden Wirksamkeit des heiligen Geistes.*” Dabei
kann aber die universale Giite Gottes nur partiell zum Ziel kommen. Der Heilspartikularismus
ist dabei pneumatologisch-ekklesiologisch festgemacht: Zwar ist der heilige Geist durch die
Gnadenmittel unbeschrankt wirksam. Aber zugleich ist seine Wirksamkeit nach Gottes Ord-
nung an den Gebrauch der Gnadenmittel gebunden. Der Imperativ: ,,Du sollst die Gnadenmit-
tel gebrauchen!* gehort in den durch die Amtskirche mit beherrschten sozialen Zusammen-
hang hinein, was einmal mehr zeigt, wie in dieser lutherischen Lehrform das Gesetz domi-
niert. Nur der ist zum Heil pradestiniert, von dem Gott voraussieht, da3 er die Gnadenmittel
bis zu seinem Ende gebrauchen wird. Dadurch wird er vom heiligen Geist bis zu diesem Ende
auch im Glauben erhalten werden.

Eine so gesetzlich konditionierte Erwahlungslehre kann natiirlich in unserem Zusammenhang
nicht weiterhelfen. Vielmehr ist Erwihlung im universalen Horizont der Christuswirklichkeit
zu sehen. Gottes im Christusgeschehen wirksame und durch das Evangelium offenbarte Ge-
rechtigkeit setzt sich gegen allen Widerstand durch. Ich kann und will in diesem Zusammen-
hang nicht eine Lehre von der apokatdstasis panton, der Wiederbringung der ganzen Schop-
fung, entwickeln. Vielmehr liegt mir an dem Hinweis, daB Gottes Okonomie nicht ekklesio-
logisch kanalisiert werden kann. Das bedeutet einmal, daB Erwéhlen und Ubergehen Gottes
nicht zeitlos gesehen werden diirfen, in jener reziproken Gestalt, wie sie etwa die bekannte
Bestimmung Calvins nennt, dafl die Erwéhlung keinen Bestand hitte, wenn ihr nicht die Ver-
werfung entgegengesetzt wire. Vielmehr ist auch hier die Zeit mit zu bedenken. Das notigt
dazu, die Solidaritit der Erwihlten und der Verworfenen zu sehen.*® Es bedeutet weiter, daf3
die Reichweite des Christusgeschehens und damit die Wirksamkeit des als Schopfungsmittler
gepriesenen Christus nicht auf die christlichen Kirchen in ihrer faktischen Partikularitit be-
schriinkt werden darf.*” Das kann dann wieder zu einer groBeren Offenheit, Toleranz und
Dialogfahigkeit der Kirchen fiihren, die weder die Macht des Schdopfers noch des erhohten
Christus durch ihre Gesetzesinterpretation auf den Plan fiihren miissen.

b) Fillt ein theologisch oder anthropologisch ausgefiihrtes Gesetz von universaler Giiltigkeit
als Verstehensvoraussetzung des Christusgeschehens weg, dann gewinnt das Alte Testament
wieder sein Gewicht im biblischen Kanon.*® Es ist Zeugnis einer Gottesgeschichte, die nicht
einfach auf das Christusgeschehen in seiner die Siinde siihnenden Wirkung reduziert werden
kann. Diese Geschichte erstreckt sich von der Erwdhlung Abrahams bis zur eschatologischen
Vollendung der Schépfung im kommenden Reich Gottes. Gewil} ist im Zusammenhang dieser
Gottesgeschichte die Einmaligkeit und Uniiberholbarkeit des Christusgeschehens im Be-
kenntnis zu der Auferweckung des Gekreuzigten festgemacht. Doch dieser auferweckte Jesus
von Nazareth steht in seinem Kommen, in dem, was ithm widerfahrt und was er tut, in seinem
Leben, Leiden und Sterben nicht einfach der ganzen unter dem Gesetz verfaf3ten siindigen

47Vgl. D. Hollaz, Examen theologicum acroamaticum, Stargard 1707, 11,1, 11,

48 Exemplarisch ist dazu Rdm 9-11 zu bedenken. Ich fiihre R6m 11,32 an: ,,Denn Gott hat alle eingeschlossen in
den Ungehorsam, damit er sich aller erbarme.*

4 Ich erinnere dazu an Barths Lichterlehre und an Karl Rahners Konzeption einer ,,suchenden Christologie* in
den Religionen. Vgl. Biblische Dogmatik 3, 444-451.

50 Charakteristischerweise mufB} ja das Alte Testament dort abgewertet werden, wo das universale Gesetz die pri-
mare Gestalt der Kommunikation von Gott und Welt ist. Vgl. dazu mein kritisches Referat zu Althaus und Elert,
Biblische Dogmatik 1, 250ff. Elert etwa schreibt: Das Alte Testament ,,ist auch Autoritét fiir die christliche Kir-
che. Aber seine Autoritét ist der des Neuen Testamentes subordiniert, weil sie nur aus dieser abzuleiten ist“ (Der
christliche Glaube, 189).

Mildeberger - Die einfache Gottesrede, das Evangelium und das
Gesetz 10 29.10.2020



Menschenwelt gegentiber als der wesentliche Gottmensch in seiner vollkommenen und zu-
gleich ungeschuldeten Gesetzeserfiillung. Er ist vielmehr zusammen mit anderen erwéhlten
und gottgesandten Menschen, die dem kommenden Reich entgegenhoffen und entgegengehen,
die von ihm reden und nach seiner Gerechtigkeit trachten.’! Zu dem einen erwihlten Knecht
Gottes gehoren die vielen anderen erwihlten Magde und Knechte Gottes mit dazu.

c¢) Das Verstindnis des Gesetzes ist von der durch den Vorrang der Erwihlung geforderten
unumginglichen Revision des traditionellen theologischen Denkens besonders betroffen. Mit
dem vom universalen Gesetz her bestimmten Verstindnis des Evangeliums ist in der lutheri-
schen Tradition die Unterscheidung des usus legis unmittelbar verbunden. Mit dieser Geset-
zeslehre aber hat das biblische Gesetz seinen Namen verloren: ,,Das Gesetz des Herrn.“>? Es
ist an die Allgemeinheit des natiirlichen Sittengesetzes, bei Elert gar an die Allgemeinheit
einer behaupteten Judikatur Gottes gekettet und gewinnt nur in dieser Allgemeinheit seine
Geltung. Es ist gerade diese Allgemeinheit, die die zeitgendssische ethische Diskussion
bestimmt — weshalb dann ja auch die seltsame Frage nach einem ,,Proprium® der christlichen
Ethik diskutiert werden kann. Das zeigt zur Geniige, wie weit wir hier vom biblischen Reden
entfernt sind. Anscheinend ist ,,die Stadt auf dem Berge*>® abgerissen und irgendwo in die
Niederungen verpflanzt, wo sie im allgemeinen Siedlungsbrei nicht mehr aufzufallen braucht.

Sicher kann ich auch hier nur eine Problemanzeige geben. Diese muf3 aber doch zweierlei
nennen. Einmal ist die Verbindung von Erwdhlung und Gesetz zu beachten, die die Unter-
schiedenheit der Erwihlten von den Ubergangenen gerade auch in dem, was ihnen geboten ist,
wahrnimmt.>* Die Erwihlten sind an ihrem besonderen Handeln und Verhalten, in dem sie
Gott entsprechen, kenntlich. Das heif3t, als Kritik an der traditionellen Lehre von den wsus
legis formuliert: Die Unterscheidung zwischen einem usus civilis legis und einem tertius usus
oder usus in renatis ist unangebracht. Es kann nur ein Gesetz in seinem Anspruch an die Er-
wihlten geben und also gerade nicht den in der ethischen Tradition dominierenden wusus civi-
lis. Wie das von den Erwiéhlten geforderte Handeln und Verhalten wieder mit einer allgemei-
nen Sittlichkeit zu vermitteln ist, das kann hier nur als Frage genannt werden. Weiter sollte
deutlich werden, wie solche Forderung in ein Handeln und Verhalten einweist, das auf Gottes
Entgegenkommen von Zeit zu Zeit zu antworten vermag. Ein Gesetz, das nur im Kopf oder
im Herzen wiére, lie3e uns mit unserem guten Willen allein und letztlich ungeschoren. Weil
uns Gottes Reich entgegenkommt, entbindet es das Tun des Guten. Darum ist gerade auch
hier eine Revision der traditionellen Gesetzeslehre angebracht.

Vorgetragen in Prackenfels am 15. Januar 1994.

5! Ich habe darum die Anthropologie als Christologie entwickelt, indem ich die Geschichten vom Reden, Tun
und Erleiden des irdischen Jesus, nach den Stationen des ordo salutis zusammengeordnet, nacherzéhlt habe. Vgl.
Biblische Dogmatik 3, 120-181.

2Vegl. Ps 1,1 u.6.

33 Mt 5,14. Dazu vgl. G.von Rad, Die Stadt auf dem Berge, Ges.St. zum AT, ThB 8, Miinchen 1958, 214- 224.
3 Vgl. 5.Mose 4,5-8; Mt 5,43-48.

Mildeberger - Die einfache Gottesrede, das Evangelium und das
Gesetz 11 29.10.2020



