Liebe, die sich der Wahrheit freut
Von Ernst Kdsemann

In christlicher Existenz geht es darum, Wahrheit und Liebe zu verbinden. Die Geschichte der
Kirchen beweist, wie schwer das ist. Immer wieder hat man in ihr versucht, beides auf ein
einziges zu reduzieren. Frither dominierte die Meinung, wer fiir die Wahrheit eintrite, diente
damit zugleich der Liebe, weil fiir den Menschen nichts wichtiger als die mit der Ewigkeit
verknlipfte Wahrheit sei. Je mehr man sich der eigenen Geschichtlichkeit bewuf3t wurde und
aus metaphysischem Denken 16ste, setzte sich die umgekehrte Parole durch: Indem ihr euren
Nichsten selbst noch im Fernsten liebt, erweist ihr die Macht der euch erkennbaren Wahrheit.
Beide Anschauungen konnen richtig sein, insofern tatsdchlich Wahrheit und Liebe in unserem
Leben unlosbar zusammengehoren. Paulus sagt nicht grundlos 1Kor 13,6: ,,Die Liebe freut
sich der Wahrheit.© Eben damit unterscheidet er aber auch beides. Es ist meine erste These,
dal} man Wahrheit wie Liebe nicht wirklich kennt und hat, wenn man sie entweder voneinan-
der trennt oder miteinander einfach identifiziert. Beide Male kommt es zu unheilvoller Ver-
wirrung.

Ganz offen soll festgestellt werden, dal die Christenheit zumeist geneigter war, die Liebe um
der Wahrheit willen zu verleugnen, als umgekehrt ihren Glauben in der Liebe aufgehen zu
lassen. Thre Mission und ihre Auseinandersetzung mit den sogenannten Ketzern dokumen-
tieren unwiderleglich die Intoleranz, mit der man Millionen vergewaltigte, folterte, mordete,
so daB die derart vertretene Wahrheit als schrecklicher Irrwahn erscheinen mufite. Von da aus
gesehen sind die Zeiten der Aufklarung geradezu lichtvoll, in denen man sich des Menschen
annahm, ohne Bekehrung von ihm zu fordern. Um vergangener, aber nicht vergessener Schuld
willen verdienen alle unsere Sympathie oder wenigstens unseren Respekt, die heute das Evan-
gelium der Mitmenschlichkeit verkiinden und praktizieren, selbst wenn sie es im Namen einer
Theologie vom toten Gott tun. Extreme Losungen dieser Art verraten, wie unglaubwiirdig das
Christentum aller Kirchen geworden ist. Solange wir uns dariiber blol empdren, sind wir
offensichtlich nicht fihig und willens, die Unmenschlichkeit unserer Welt realistisch wahrzu-
nehmen. Bewult oder unbewuBt setzen wir selbstverstindlich noch immer eine Hierarchie der
Werte voraus, welche der weille Mann geschaffen hat. Dann werden jedoch unsere Augen und
leider auch unsere Vernunft stumpf gegeniiber den No6ten derer, die zu Objekten der Ausbeu-
tung und Tyrannei dieser Hierarchie von Werten geworden sind und téglich werden.

Es diirfte klar sein, dal3 ich nicht bereit bin, die allgemeine Pflicht des Menschen zur Liebe
gegen jedermann um irgendeines Glaubens, seiner Konfessionen, Theologien und Institutio-
nen willen im geringsten einzuschrianken. Das gibt mir jedoch das Recht, an ein Problem zu
erinnern, das seit Augustin in der Dogmatik behandelt werden muB, religiose Gemeinschaften
zerrifl und noch heute Kraft zur Unterscheidung der Geister besitzt. Es steht unter dem
Stichwort der fides caritate formata und greift auf die paulinische Aussage in Gal 5,6 von dem
in der Liebe tdtigen Glauben zuriick. Natiirlich ist dagegen nichts einzuwenden, wenn gemil
dem Wort des Apostels mit dieser Formel einfach festgestellt wird, ohne Liebe sei der Glaube
sinnlos und eine Einbildung. Doch meint das lateinische Stichwort, der Glaube sei nur die
Disposition der Liebe und umgekehrt diese nicht allein die Erfiillung des Gesetzes, sondern
zugleich die eigentliche Intention und Realitdt des Glaubens. Er erhélt dann erst von ihr her
seine Wahrheit, wird also zu ithrem Ausgangspunkt und Anmarschweg. Das bedeutet, theo-
logisch gesprochen, dal man der Heiligung den Vorrang gegeniiber der Rechtfertigung ein-
raumt. Nicht zufallig hat sich der reformatorische Protestantismus aufs heftigste gegen diese
Anschauung gewehrt und seinen Widerspruch in die antithetisch gemeinte Formel von der
fides verbo formata gekleidet. Hier hat der Glaube sein Wesen und seinen Bestand allein aus
dem Horen des gottlichen Wortes. Die Liebe erscheint dann als Konsequenz und Bewéhrung

Késemann - Liebe, die sich der Wahrheit freut (EvTh 1973) 1 17.08.2020



eines solchen Horens. Sie ist Antwort der Dankbarkeit gegeniiber der evangelischen Bot-
schaft, die in den konkreten Verhéltnissen unseres Alltags tdtig zu bekunden ist. Diese Proble-
matik wird vielen, die mit der dogmatischen Tradition der Kirche nicht mehr vertraut sind, als
verwirrend, die Wiederholung kontroverstheologischer Formeln sogar als antiquiert vorkom-
men. Als Wissenschaft kann Theologie jedoch nicht darauf verzichten, an umstrittene Uber-
lieferung zu erinnern, wenn sie im Dschungel vielfiltiger Uberzeugungen Orientierung gewin-
nen und Halt vermitteln will. Christlicher Glaube muf sich fragen lassen, ob er heute noch
eine eigene Sache zu vertreten hat oder nur alter und neuer Moral als Handlanger fiir Unselb-
standige niitzlich ist. Wegen der Tragheit der Herzen, der Unvernunft der Kopfe, der Instinkt-
losigkeit unseres Willens wird vielleicht immer wieder das gesagt werden miissen, was man
ohnehin wissen sollte. Der Glaube braucht sich des Hilfsdienstes dabei nicht zu schdmen.
Theologie ist aber iiberfliissig, wenn unsere Impulse auch vom gesunden Menschenverstand,
von einer allgemeinen Weltanschauung oder einer besonderen Sozialpddagogik gelenkt wer-
den konnen. Der Anspruch der Wahrheit 146t sich nie auf ein Aktionsprogramm umfunktio-
nieren, selbst wenn das unter dem Thema der Liebe geschieht.

Meine zweite These lautet daher: Sobald man das Feld des Konkreten betritt, ist keineswegs
von vornherein ausgemacht, was Liebe wirklich meint und wie sie sich manifestieren soll. Die
jeweilige Situation verdirbt in der Regel die schonsten Konzepte, so dall man entweder einer
schematischen Konvention und ihrer Kasuistik oder dem personlichen Gutdiinken ausgeliefert
wird. Hat man aber etwas als gegenwartig notwendig erkannt, entrinnt man immer noch nicht
der Ambivalenz selbst der richtigen Einsicht, des guten Willens, der zu verwirklichenden Tat.
In aller Liebe geht es um Relationen. Relationen haben jedoch die fatale Eigenschaft, daf3 sie
manipuliert, vom Partner mi3braucht oder nicht akzeptiert werden kénnen. Liebe wird stiarker
noch als von unserer Intention dadurch bestimmt, daf} sie angenommen werden muf3. Minde-
stens der Jiinger des Gekreuzigten macht sich keine Illusionen dariiber, wie selten auch echte
Liebe zum Ziel gelangt. Vielleicht bestreitet die Psychoanalyse sogar die Moglichkeit, tiber-
haupt uneigenniitzig zu handeln. Jedenfalls kennen wir alle das Phdnomen irregeleiteter, ver-
zweifelter, falsch interpretierter Liebe. Das ist nicht auf den personalen Bereich beschrénkt.
Revolutionen zeigen, da3 die Proklamation der allgemeinen Menschenliebe zu blutigem Ter-
ror fiihren kann. Im Alltag enthiillt sie sich oft als schoner Traum, der bereits zerflattert, wenn
jemand uns unsympathisch ist oder wir linger mit ihm leben miissen. Die vielen Biicher, die
man iiber dieses Thema geschrieben hat, machen mindestens klar, dal} es sich so einfach und
selbstverstidndlich damit nicht verhilt, wie man gewohnlich behauptet. Liebe ist vielgestaltig
und vieldeutig, nicht selten ein Pseudonym unseres Egoismus und unserer Verblendung. Sie
kann eine Definition durch das, was wir Wahrheit nennen, nicht entbehren. Paulus preist sie
als hochstes Charisma und fligt dann doch erlduternd hinzu: ,,Sie freut sich der Wahrheit.*

Das klingt wie eine erbauliche Sentenz und ist wohl zumeist so verstanden worden. Der
Theologe sollte sich damit nicht zufriedengeben. Er ist zur Reflexion berufen und darf keine
Angst haben, dal3 seine Distinktionen von anderen als Haarspalterei betrachtet werden. Wer
sich mit spekulativen oder pragmatischen Luftspriingen iiber Erfahrung, in dogmatischer
Tradition festgehalten, hinwegsetzt, landet bei seinen Wiinschen statt in der stets komplizier-
ten Wirklichkeit. Der Mensch ist zwar auf Liebe angewiesen, und Hochzeiten erwecken den
Eindruck, als wire sie die einfachste Sache der ganzen Welt. Komddie und Tragddie stellen
aber die Verlegenheiten und Verirrungen heraus, welche das im Alltag Notwendigste und
scheinbar Selbstverstindliche immer wieder zum Schwierigsten und oft Unergriindlichsten
machen. Hier wie nirgendwo sonst steht die Humanitéit des Menschen auf dem Spiel, die man
nicht Theorien und Experimenten iiberlassen darf. Humanitét hat man nicht als festen Besitz.
Wer sich nicht selbst betriigt, ist bestenfalls auf dem Weg dahin. Das Inhumane und die
Bestialitdt beherrschen unsere Verhéltnisse und deshalb uns selbst stirker als Wahrheit und
Liebe, die vom Neuen Testament nicht zufallig als eschatologische Heilsgiiter bezeichnet

Késemann - Liebe, die sich der Wahrheit freut (EvTh 1973) 2 17.08.2020



werden. Wenn Ernst Bloch der christlichen Aussage vom deus absconditus seine Utopie vom
homo absconditus entgegensetzt, ist das nur als Alternative atheistisch. Theologisch gehort
beides zusammen. Wir sind noch nicht, was wir nach 1Joh 3,2 werden sollen, und warten
nach Rom 8,23 mit der unerlésten Schopfung auf die Offenbarung der herrlichen Freiheit der
Kinder Gottes. Es gehort zu den groften Irrtiimern der herkommlichen Anthropologie, dafl
wir den Menschen auf die Kategorie des Seins statt auf die des Werdens festlegen. Wir tun es
selbst dann noch, wenn wir von Entwicklung sprechen. Denn dabei kommen das Fragmenta-
rische, die Dissonanzen und Briiche unseres Lebens zu kurz. Die Storungen werden wohl als
abnormal empfunden. Fiir das Unvorhersehbare bleibt jedoch nicht geniigend Raum, wo man
das Normale zu kennen meint. Im Zeitalter der Computer kommt man gewil3 nicht ohne Sta-
tistiken und Programmierer aus. Das spezifisch Menschliche wird aber stets seinen Ort im
Felde des Unverrechenbaren behalten, ob man das nun bedauert oder als Gliick empfindet.
Das theoretische und praktische Dilemma, Wahrheit und Liebe in Einklang zu bringen, statt
sie auseinanderzurei3en, ihre Dialektik zu nivellieren oder nach Situation und Opportunitét
bald dem einen, bald dem anderen den Vorrang zu geben, wird niemand los. In ihm meldet
sich die tiefe Krise stindig bedrohter und stindig neu zu gewinnender Humanitét.

Der Losung des bisher aufgewiesenen Dilemmas dient meine dritte These: Man mul, jeden-
falls in christlicher Theologie, das Verhéltnis von Wahrheit und Liebe von dem Horizont der
Freiheit her bestimmen. Ich weil3, da3 auch dieser letzte Begriff, fiir sich genommen, nicht
weniger problematisch ist als die beiden anderen. Feste Kontur gewinnt er nur in der Relation
zu ihnen, indem er ndmlich den Schnittpunkt ihrer moglichen Konflikte markiert. Nach land-
laufiger Ansicht hat sich der Theologe freilich im Raum der Harmonie, nicht der Konflikte zu
bewegen und sich daran auch bei seiner Verkiindigung der Freiheit strikt zu halten. Ich setze
dem hart entgegen, dal} er dann tiberhaupt nicht die Botschaft von der Freiheit zu bringen
vermag. Freiheit gibt es nur konkret, also im Felde von Spannungen. Wer immer sonst sein
Vergniigen und seine Pein an Abstraktionen findet, der Theologe hat es von Berufs wegen mit
Konflikten zu tun. Er bewihrt seine Menschlichkeit, indem er diesen auf keine Weise aus-
weicht. Anders soll er das Wort Freiheit lieber nicht in den Mund nehmen.

Um das ein wenig zu verdeutlichen, kehre ich zu der schon zitierten Stelle Gal 5,6 zuriick, die
von dem in Liebe titigen Glauben spricht. Den Kontext wird man keinesfalls ,,liebevoll* nen-
nen diirfen. Der ganze Brief ist eine einzige erbitterte Polemik gegen den aggressiven Judais-
mus und fiir die Freiheit einer heidenchristlichen Gemeinde. Der exemplarisch geschilderte
Streit mit dem Apostelfiirsten Petrus wird in Gal 2,14 unter das Stichwort ,,Wahrheit des
Evangeliums* gestellt. Den galatischen Christen wird auf jede Weise klargemacht, daB3 diese
Wabhrheit mit der ihnen geschenkten Freiheit vom Mosegesetz steht und fillt. Konzessionen,
wie Petrus sie in Antiochien, offensichtlich unter stirkstem personlichen Druck und mit bester
Absicht vornahm, verraten das Evangelium, auch wenn sie einen irreparablen Bruch verhiiten
wollen. Sie fallen unter den in Gal 1,8f feierlich verhdngten Fluch, der selbst Engeln gilt. Pau-
lus kennt also eine unverriickbare Grenze der in 1.Korinther 13 {iberschwenglich gepriesenen
Liebe. Diese Grenze wird genauso den korinthischen Enthusiasten gegeniiber aufgerichtet, die
sich ihrer christlichen Freiheit riihmen und sie radikal praktizieren. Wird das Gewissen des
Néchsten verletzt oder die Erbauung der Gemeinschaft gehindert, ist solche Freiheit nichts als
Willkiir. Der Apostel befindet sich also in einer Doppelfront gegen Nomisten wie gegen
Schwirmer. Die Wahrheit darf nicht um der Liebe, die Liebe nicht um der Wahrheit willen
angetastet werden, sollen nicht beide verloren gehen. Dieser Feststellung entspricht ein
eigenartiges Verhiltnis des Apostels zu sonstigen praktischen Problemen in seinen Gemein-
den. Kompromisse werden von ihm keineswegs grundsitzlich abgelehnt, im Gegenteil immer
wieder nahegelegt. 1Kor 9,191t beschreibt er mit bewegenden Worten seine Bereitschaft zum
Dienst an allen Menschen und bezieht ausdriicklich die Juden unter dem Gesetz darin ein. Der
Judenchrist darf ungestort seiner viterlichen Tradition treu bleiben, wihrend deren Annahme

Késemann - Liebe, die sich der Wahrheit freut (EvTh 1973) 3 17.08.2020



dem Heidenchristen verboten wird. Umgekehrt erscheint Paulus das Essen des den heidni-
schen Goéttern geweihten Fleisches personlich durchaus unbedenklich. Gleichwohl werden die
Schwirmer, die sich auf solche Erkenntnis berufen, eindringlich ermahnt, davon in Gegenwart
skrupuloser Gemeindeglieder abzulassen. Obgleich er selber entschlossener Asket ist, gibt er
den ehelichen Verkehr und sogar die Scheidung, sofern sie vom nichtchristlichen Partner
begehrt wird, frei. In Romer 14 relativiert er bestehende Tabus, tritt jedoch im Ersten Korin-
therbrief emanzipatorischen Tendenzen christlicher Frauen und Sklaven entgegen, um dann
wieder in 1Kor 15,29 den Aberglauben derer, die sich in magischer Stellvertretung fiir ihre
verstorbenen Angehdrigen taufen lassen, zum mindesten nicht zu schelten. Fast mochte man
sagen, daf er in der Sache durchweg den Starken beipflichtet, faktisch jedoch zumeist auf die
Seite der Schwachen tritt. Ist das nicht Opportunismus und Selbstwiderspruch in eklatanter
Form? Wie kann man Wahrheit radikal bis zur Verfluchung der Abweichenden bejahen und
gleichzeitig stindig Riicksicht und Liebe gegeniiber den Angstlichen fordern? Werden Kon-
flikte hier nicht vollig willkiirlich entschieden und kasuistisch vernebelt? Weil diese Proble-
matik im Neuen Testament nirgendwo deutlicher als bei Paulus sichtbar wird, erértern wir
unser Thema an seinem Exempel. Bleibt nicht sein Satz, dal} sich die Liebe der Wahrheit
freut, eine schone Illusion, schlimmer noch: eine erbauliche Phrase, wenn es konkret und
kompliziert wird, also die Realititen uns begegnen?

Diese Fragen miissen gestellt werden, um zu begriinden, warum ich den Begriff der Freiheit in
die Debatte werfe. Ohne ihn dreht man sich im Kreis und kommt aus dem Konflikt von Wahr-
heit und Liebe im christlichen Leben nicht heraus. Allerdings muf3 nun zunédchst wiederholt
werden, daf3 Paulus in Gal 2,14 wie im ganzen Brief die Wahrheit des Evangeliums mit der
Freiheit identifiziert. Genau das bestétigt er, indem er in 1Kor 3,21 das enthusiastische
Schlagwort aufgreift: ,,Alles ist euer.” Das wird sehr zugespitzt und zugleich in kosmischer
Weite interpretiert: ,,Paulus, Apollos und Kephas, Welt, Leben und Tod, Gegenwirtiges und
Zukiinftiges — alles ist euer, ihr aber seid Christi.“ Freiheit ist demnach fiir den Apostel nicht
bloB Zugehorigkeit zur Herrschaft Christi, sondern deren irdische Erscheinungsform, ein
getrostes, unbefangen alles akzeptierendes und benutzendes, umgekehrt durch nichts auller
Christus zutiefst gehaltenes Leben. Sie ist das allein und stets im Felde von Konflikten,
Bedrohungen, Angsten und in der Gefahr der Uberheblichkeit. Denn in dieser Lage befinden
sich die Korinther mit ihren untereinander zerstrittenen Gruppen. Sicherlich konnte das
Evangelium auch durch Gerechtigkeit, Erlosung, Friede, Freude, Kindschaft, Heiligung und
manches sonst gekennzeichnet werden. Doch sind das durchweg Signaturen, welche
christliche humanitas nicht scharf genug in ithrer Angefochtenheit charakterisieren. Freiheit
gibt es nur im Widerstand gegeniiber den die Erde beherrschenden Méchten und Zwéngen,
welche Paulus in der Trias Gesetz, Siinde und Tod zusammengefal3t siecht und denen er unsere
fleischliche Existenz unterworfen sein 1afit. Mit Theorien ist ihnen gegeniiber nichts auszu-
richten. Sie konnen nur in der Praxis tiberwunden werden. Deshalb sind alle theologischen
Begriffe sinnvoll nur als Wegweiser und Horizont einer bestimmten Praxis, sonst vollig
wertlos, allenfalls Bausteine einer christlichen Ideologie. Verstricken jedoch Gesetz, Siinde
und Tod alle Welt, dann markieren sie den Status quo, in dem wir uns schon immer vorfinden.
Christliche Freiheit muf3 dann stets den Exodus aus dem Gewohnten und scheinbar Selbstver-
standlichen meinen. Selbst wenn sie dulerlich der Tradition und Konvention entspricht, wird
sie das Moment des Uberraschenden behalten, das sagen 148t: Siehe da, ein Mensch! Weitaus
hiufiger wird sie jedoch das Argernis hervorrufen, das mit einem Exodus aus iiblichen An-
schauungen und Verhaltensweisen verbunden zu sein pflegt. Rollenerwartungen werden von
ihr durchbrochen. Es ist nie gewil3, dal} der befreite Christ sich einem festen Lager, einer
herrschenden Meinung, bestimmten Prinzipien und Normen als Parteigénger verschreibt.
Sofern er es auf begrenzte Zeit tut, wird auch seine Solidaritdt kritisch bleiben und héufig als
Opposition und Protest gegeniiber der Majoritét sich dgullern. Er hat sich vom geldufigen
Trend abzusetzen und wird in der ihn umgebenden Gemeinschaft, vielfach unbequem, ein

Késemann - Liebe, die sich der Wahrheit freut (EvTh 1973) 4 17.08.2020



unverwechselbarer, der Manipulation sich entziehender Einzelner sein.

Wenn Gesetz, Siinde und Tod wirklich zutiefst den irdischen Status quo manifestieren, Reak-
tion und Revolution, die Leistungsgesellschaft mit ihrer Ausbeutung und ihrem Konformis-
mus erzeugen, wird jeder Status quo der biirgerlichen oder marxistischen Gesellschaft allezeit
von der Freiheit des Christen, der durch den Ruf zum Exodus stigmatisiert ist, in Frage ge-
stellt werden. Leider bestitigt die Kirchengeschichte das zumeist nur, sofern sie Ketzerge-
schichte ist. Im allgemeinen hat man das Christentum als konservativer Tradition verhaftet
und staatserhaltende Kraft betrachten diirfen und daher nicht zuféllig subventioniert. Revolu-
tionen waren deshalb fast stets mit dem Angriff auf kirchliche Institutionen und sogar das
Evangelium selber verbunden. Gerechterweise sollte man uns freilich zubilligen, daB3 es sich
mit der Geschichte des Menschen nicht anders verhélt. Die Menschlichkeit ist auch in ihr
durchweg mehr desavouiert als bekundet worden. Wer aufgrund solcher Erfahrung nicht
grundsitzlich am Menschen verzweifelt, sollte auch das Evangelium nicht einfach aus der
Historie her beurteilen und verdammen. Der Mensch 146t sich nicht a priori als animal ratio-
nale definieren, wenn man nicht auf philosophische Theorie, sondern geschichtliche Wirk-
lichkeit blickt. Eben darum ist die geschichtliche Schande des Christentums kein letzter Be-
weis gegen die Wahrheit des Evangeliums. Sie macht nur offenbar, daf3 christliche Freiheit
weder vererbt noch durch Institutionen gesichert werden kann. Solche Freiheit reicht einzig so
weit, wie der Botschaft des Evangeliums in stets neuer Umkehr und neuem Aufbruch gefolgt
wird. In dieser Umkehr und diesem Aufbruch hat es sich dann allerdings immer wieder ereig-
net, daB3 Gotter und Ddmonen stiirzen, der soziale und der politische Status quo nicht langer
tabu bleiben, sondern ins Wanken geraten. Auf jedes mogliche Risiko hin soll offen ausge-
sprochen werden, dal} in unserer heutigen Welt christliche Freiheit mehr denn je aus dieser
VerheiBBung und von dieser Aufgabe her begriffen werden muf. Es ist zum Angriff statt zur
Verteidigung zu blasen. Dem Individuum ist nur noch zu helfen, wenn man sich den Machten
der Welt zum Kampf und Widerstand stellt. Die Sorge um den Menschen ist heute Sorge um
die Erde.

Damit bin ich zur anderen Seite meiner Problematik gelangt. Die Wahrheit des Evangeliums
manifestiert sich in der Freiheit eines Christenmenschen gegeniiber den herrschenden Gewal-
ten, Meinungen, Gruppen, gesellschaftlichen Konventionen. Wie steht es nun aber mit der
Liebe? Wird sie nicht notwendig in Akkomodation, Konzessionen, Kompromissen die Frei-
heit verleugnen? Haben die Kirchen nicht unentwegt von der Forderung der Liebe her die
christliche Pflicht im vermittelnden Ausgleich oder in strikter Neutralitit zwischen streitenden
Parteien erblickt, sich nur deklaratorisch engagiert, faktisch aber dem Opportunismus gehul-
digt? Ist nicht bereits Paulus dem Selbstwiderspruch verfallen, indem er richtige Einsichten in
konkreten Situationen relativierte? Gerat man nicht unweigerlich in theologische Schizophre-
nie, wenn man Wahrheit und Liebe miteinander zu verbinden sucht? Wer nicht derart radikal
fragt, schlagt Schaum und vermag tiberhaupt nicht zu denken.

Ich greife nochmals auf 1Kor 3,21ff zuriick. Dort wird die Freiheit des Christen damit begriin-
det, dal er zum regnum Christi gehort und dies auf Erden bekundet. Worauf hier alles an-
kommit, ist der jdhe Umbruch am Ende des Verses: ,,Alles ist euer, ihr aber seid Christi!* Frei-
heit wird damit sub contrario als Stand unter einer Herrschaft beschrieben. R6m 6,12ff spitzen
das noch zu, indem sie von ihr als einer Weise des Gehorsams und sogar der Sklaverei spre-
chen. Man hat das als Schliissel unseres Problems zu betrachten und darf es auf keinen Fall
idealistisch wenden: Nicht der Gehorsam ist eine Variation christlicher Freiheit, sondern diese
ist die Konkretion des Gehorsams. Ebensowenig darf man die Wahrheit des Evangeliums zu
einem System von Einzelwahrheiten machen, die aus einem Oberbegriff abzuleiten und kasui-
stisch zu entfalten wiren. Die Wahrheit des Evangeliums ist etwa nach 1Kor 15,1{f nichts
anderes als der auferstandene Christus, der, durch die Merkmale des Gekreuzigten von

Késemann - Liebe, die sich der Wahrheit freut (EvTh 1973) 5 17.08.2020



sonstigen Erlosern abgehoben, sich auf Erden eine ihm nachfolgende Gemeinde schafft. Thn
hat man nur, wenn er uns hat, also unser Herr wird. Der gehorsame Glaube ist die einzige
echte Relation zu ihm. Wenn von Heil, Frieden, Rechtfertigung, Versohnung, Gnade, Freude,
Heiligung die Rede ist, wird damit die Erfahrung des Jiingers beschrieben. Konstitutiv ist fiir
diesen jedoch, daf} er unabldssig auf die Stimme seines Herrn zu horen und auf solche Weise
den irdischen Weg des Erhohten fortzusetzen hat.

Wie dieser Herr sich in der Fiille seiner Gaben selber schenkt, beansprucht er uns umgekehrt,
gerade indem er unser Herr ist und bleibt, mit einer durch nichts relativierten Ausschlie8lich-
keit. Das erste Gebot wird neutestamentlich in der Christologie auf gegriffen: ,,Ich bin der
Herr, dein Gott. Du sollst nicht andere Gotter neben mir haben.* Allein so, dal3 wir den Chri-
stus und niemanden auf3er ihm unseren Herrn werden und bleiben lassen, erlangen wir Frei-
heit von den Machten der Welt, die in unserem Fleisch stets neu nach uns greifen. So geraten
wir freilich auch notwendig in den dauernden Konflikt mit diesen Machten und ihren Zwén-
gen, werden darum zu Angefochtenen und gleichzeitig zum Exodus aus ihrer Gewalt und dem
jeweiligen irdischen Status quo gerufen. Darin dokumentieren wir die Zugehdrigkeit zum
Reich des Auferstandenen und erleiden zugleich das Schicksal des Gekreuzigten, die Wehen
der neuen Geburt zur Menschlichkeit der Kinder Gottes. Denn wo Gott in Christus auf den
Plan tritt, schafft er wie bei der ersten Schopfung Menschen, die nichts anderes als echte
Menschen sind und sein wollen. Seine Freiheit als die irdische Verwirklichung seiner Herr-
schaft befreit uns zutiefst von der Sorge um uns selbst, die uns in Verzweiflung und Ubermut
stiirzt, und 6ffnet uns darum fiir den Nédchsten und die Erde. Wer sich nicht mehr um sich
selbst zu sorgen braucht, hat Zeit und Kraft und Interesse fiir andere, kann Freiheit nicht fiir
sich behalten, sondern muB} sie weitergeben. Das eben meint christlich Liebe: Freiheit fiir den
Néchsten und die Erde als Raum eines offenen Lebens zu schaffen. Wieder bedeutet das
Teilhabe am Reich des Auferstandenen wie am Leiden des Gekreuzigten. Denn der Durch-
bruch zur Mitmenschlichkeit erfolgt unter der gleichen VerheiBung, der gleichen Gefahr, den
gleichen Schmerzen wie die eigene Geburt zum Menschen Gottes. Liebe ist die anderen und
allen zugewandte Freiheit der Kinder Gottes, die Wahrheit des Evangeliums im Modus der
Partizipation und Kommunikation. Es gibt keinen Konflikt zwischen Wahrheit und Liebe, so
gewil} es das MiBBverstidndnis und die Verfalschung beider gibt und so gewil3 beide nur in der
Situation dauernder Konflikte zu wahren sind. Beide sind eins, weil Christus in seiner Rela-
tion zum Menschen ihr Inhalt ist. Beide sind unterschieden, sofern der sich schenkende Herr
uns Freiheit nicht blof als seine fiir uns bestimmte Gabe, sondern zugleich als Aufgabe der
Bewihrung schenkt, befreite Menschlichkeit nur in Mitmenschlichkeit sich d&u3ern kann.

Nun ist die letzte Frage noch unbeantwortet, ob ndmlich in der konkreten Situation sich nicht
doch immer wieder stoft oder durcheinandergerit, was theologisch in seiner Verbundenheit
und Differenz geklédrt wurde. Wir haben dabei den rigorosen Dogmatismus, der Konfessionen
trennte und Ketzer verdammte, ebenso vor Augen wie jene Liebe, die niemandem weh tun
mochte und Wabhrheit relativiert. Jiinger Jesu zu sein ist nie eine feststehende Wirklichkeit.
Die Versuchung des Fleisches und der Zwang uns bedrohender Gewalten lassen sich nicht
leugnen. Menschlichkeit und Mitmenschlichkeit behalten irdisch den Charakter des Vorlaufi-
gen, und ithre Vollendung steht weiterhin aus. Vor allem gilt es aber zu horen und zu leben,
daf} der Herr seinen Jiingern sich nie ein fiir allemal gibt und ihnen stets voraus bleibt. Wir
haben ihn nicht in unserer Macht, wenn wir uns nach ihm nennen. Entscheidend ist, wie weit
er uns unabldssig neu in seine Macht bekommt, das Evangelium uns immer wieder ergreift,
uns nach seinem Bild gestaltet und zu seinem Dienst befreit. VerheiBung wie Grenze des
Christseins sind damit in gleicher Weise angezeigt. Wahrheit und Liebe werden davon mitein-
ander betroffen. Theologisch gesprochen: Der Primat der Christologie ist nicht nur dogma-
tisch, sondern praktisch der Angelpunkt unseres Lebens. Das bedeutet, dal3 es keinerlei Kon-
zessionen und Kompromisse dann geben kann und darf, wenn wir Rechenschaft iiber den uns

Késemann - Liebe, die sich der Wahrheit freut (EvTh 1973) 6 17.08.2020



bestimmenden Herrn und die uns von ihm gewéhrte Freiheit als die irdische Verwirklichung
seiner Herrschaft abzulegen haben. Hier endet jede andere Pflicht, beginnt der unausweichli-
che Konflikt mit der Welt und mit falschem Christentum, fiihrt Freiheit zum Argernis und
zum Kreuz. Der Christ darf alles opfern auBer seinem Herrn und der Freiheit, die das Merk-
mal seiner Herrschaft auf Erden ist. Anders verfallt er in Gotzendienst, wird er nicht mehr als
Christ identifizierbar und das Evangelium der Wahrheit verraten.

Bleibt das jedoch gewahrt, ist alles andere ihm erlaubt und moglich. Wen der eine Herr
gebunden hat, der 148t sich nicht mehr von Prinzipien, Normen, Konventionen und gesell-
schaftlichen Strukturen, also auch nicht mehr von dogmatischen Theorien, kirchlichen und
konfessionellen Gemeinschaftsformen letztlich binden. Sofern diese Dinge Wert haben, {iben
sie die Funktion des Anreizes zum Nachdenken und zum Experimentieren aus, nicht mehr und
nicht weniger. Ohne Nachdenken und Experiment gibt es kein Leben. Jeder hat seinen beson-
deren Stand, seine eigenen Fahigkeiten und Schwichen. Jeder lebt aus ihm liberkommenen
Traditionen und Institutionen, ist auf Kooperation und Stellvertretung angewiesen. Glaube
verkiimmert ohne Gemeinschaft und verdandert im Laufe der Zeit mit der wechselnden Situa-
tion auch seine Stoflrichtung. Weil es ihm um den Menschen und die Erde geht, kann er so-
wohl sich anpassen wie gegen Antiquiertes anlaufen. Er 148t sich aber nicht uniformieren,
weil er zu dienen, und will nicht uniformieren, weil er Freiheit zu bringen hat. Die Liebe
respektiert menschliche Unterschiede, weil sie realistisch sich am Konkreten orientiert, und
verabscheut starren Konformismus, weil sie sich zugunsten des Menschen auch als eines
Einzelwesens engagiert. [hr Herr allein ist ihre Grenze. Er verkehrte mit allen auf je ihrem
Platz und durchbrach doch stidndig die vorhandenen Tabus um des einzelnen Lebens willen.
Solange seine Freiheit, unser Herr zu bleiben, nicht angetastet wird, konnen wir unsere eigene
menschliche Freiheit zum Opfer bringen und miissen es sogar.

AbschlieBend mag das auf den Satz zugespitzt werden, daf3 der Glaube Vernunft und Phan-
tasie zu entwickeln hat, und zwar heute mehr denn je. Alle Kirchen stehen mit unserer Welt in
einer der tiefsten Krisen ihrer Geschichte. Es 148t sich nicht bestreiten, daf3 sie simtlich drin-
gend der Reformen und des Exodus aus den fritheren Geleisen bediirfen. Thre Note werden
jedoch von der Krise der Vernunft iiberschattet, welche sich iiberall den Mechanismen, Appa-
raturen und Zwiangen der Wirtschaft, der Technik, der sozialen und politischen Gegebenheiten
gegentiber als unterlegen und weithin hilflos erweist. IThr mit duBBerster Energie, dem ganzen
Einfallsreichtum der Liebe bis hin zur Billigung extremster Mittel zu Hilfe zu kommen, ist
das Gebot der Stunde wie des Glaubens, der Christus als Heil der Erde bekennt. Der Kampf
gegen die Dummbheit ist noch anstrengender und scheinbar hoffnungsloser als der gegen
offenkundige Bosheit, weil er in den Untergriinden der Gesellschaft gefiihrt wird und das
Argernis der Majorititen erweckt. Ohne Vernunft und Phantasie versinkt die Erde im Chaos,
geht Menschlichkeit verloren, wird die Brutalitdt stets neue Opfer fordern.

Um des Gekreuzigten willen konnen die Kirchen und ihre Glieder hier nicht unparteilich
bleiben, haben sie Ungerechtigkeit, wo immer sie stattfindet, aufzudecken und an deren
Beseitigung mitzuarbeiten. So eben freut sich heute die Liebe der Wahrheit.

Der Vortrag wurde in englischer Fassung am 2. 9. 1972 auf dem Inter—national Congress of
Learned Societies in the Field of Religion in Los Angeles gehalten und in: Religion and the
Humanization of Man, Hg. J. Robinson, 1972, 55-65, abgedruckt.

Evangelische Theologie 33 (1973), S. 447-457.

Késemann - Liebe, die sich der Wahrheit freut (EvTh 1973) 7 17.08.2020



