Predigt iiber Romer 11,25-33 (10. Sonntag nach Trinitatis)
Von Eberhard Jiingel

Liebe Gemeinde! Ein Geheimnis nennt der Apostel das, was er auf dem Hohepunkt seines
Briefes an die Romer in Worte zu fassen versucht hat. Ein Geheimnis nennt er es deshalb,
weil es sozusagen der Herzschlag Gottes ist, den wir da zu horen bekommen.

Wenn ein Mensch einen anderen in sein Herz blicken 143t, dann weiht er ihn in sein tiefstes
Geheimnis ein. Denn was unser Herz bewegt, das ist immer geheimnisvoll. Es ist mitunter
sogar so geheimnisvoll, daf selbst der eigene Kopf nicht immer alles versteht, was da in
seinem Herzen vorgeht. Das hiangt wohl damit zusammen, dal} die Geheimisse des Herzens
einfach zu elementar, zu einfach fiir unseren komplizierten Kopf sind. Nichts gegen einen
klugen Kopf! Doch die wirklich wichtigen, die elementaren Entscheidungen unseres Lebens
fallen nun einmal in unserem Herzen. Was das Herz bewegt, das entscheidet im Grunde. Was
aber im Grunde tiber unser Leben entscheidet, hat die Wiirde eines Geheimnisses. Es ist dem
neugierigen Zugriff entzogen.

Nicht da3 man nicht davon reden kdnnte! Fiir wirkliche Geheimnisse sind die besten Worte
gerade gut genug. Aber liber ein Geheimnis plaudert man nicht. Eher schon kommt man ins
Stottern. Man will und man kann nicht zu jeder Zeit und schon gar nicht zu jedermann dar-
iiber reden. Alles zu seiner Zeit! Und ein jedes Geheimnis hat seine Zeit, will zu seiner Zeit zu
Worte kommen.

Wir tun gut daran, uns diese uns allen vertrauten Erfahrungen in Erinnerung zu rufen, wenn
wir den schwierigen Text verstehen wollen, den der Apostel Paulus nicht nur der christlichen
Gemeinde zu Rom, sondern auch der Gemeinde zu Tiibingen zugemutet hat. AuBerlich ist es
wirklich ein schwieriger Text.

AuBerlich mutet er zuniichst mysterids an. Von Verstockung ist da die Rede und von Unge-
horsam, ja von einem Ungehorsam, in den Gott alle Menschen eingeschlossen hat: wie in ein
Verlie3 ohne Fenster und ohne Tiiren — so da3 der Mensch sich selber nicht mehr daraus be-
freien kann. Und dann ist da die Rede von dem Unterschied zwischen Juden und Christen,
zwischen Israel und der Welt — einem tiefgreifenden Unterschied, der aber letzlich doch wie-
der gleichgiiltig wird, wenn sich alle im selben Verliel wiederfinden, wenn alle die Gefange-
nen ihres eigenen Ungehorsams sind.

Das klingt in der Tat alles recht kompliziert und mysterios. Aber im Grunde ist es ein Ge-
heimnis des Herzens, was der Apostel da auszusprechen wagt. Und die Geheimnisse des Her-
zens sind immer einfach — oft genug eben zu einfach, als da3 unser komplizierter Verstand sie
ohne weiteres zu verstehen vermochte. Der hat allerdings nicht wenig einzuwenden gegen das
groBe Geheimnis, von dem Paulus redet. Schon der vorwurfsvolle Ton, in dem da von unse-
rem Ungehorsam die Rede ist, schmeckt unserer zum zweiten Mal aufgeklirten Vernunft ganz
und gar nicht.

Zuviel Gehorsam hat man uns abverlangt. Zuviel davon haben wir abgeleistet. Nun wollen
wir, da3 der zivile Ungehorsam lebe. Die bitteren Folgen eines Zuviel an Gehorsam sind uns
gerade aus der jlingsten deutschen Geschichte nur zu gut in Erinnerung. Wére es nicht gerade
den Juden zugute gekommen, wenn in Deutschland damals nicht nur einige wenige den Mut
zu zivilem Ungehorsam gezeigt hétten? Ist Ungehorsam nicht eine Tugend, die oft sehr viel
mehr Verantwortung und Mut verlangt als der Gehorsam?

Jiingel - Predigt iber Rémer 11,25-33 1 08.08.2020



Nun, jeder von uns kennt genug Situationen, in denen das zweifellos der Fall ist, in denen
entwiirdigender Gehorsam erzwungen wird. Dann kommt es in der Tat darauf an, den Unge-
horsam zu wagen. Doch haben wir dann auch wirklich den Mut dazu? Dann! Oder propagie-
ren wir zivilen Ungehorsam nur, wenn es nichts kostet? In unserer Universititsstadt braucht
man nur einmal genauer in die akademischen Institutionen und Institute Einblick zu nehmen,
um sehr schnell sehr erniichtert festzustellen, wie akademisch die hochgemute Rede vom zivi-
len Ungehorsam im Ernstfall ist. Man tdusche sich nicht: wer am lautesten davon spricht,
schleicht sich im Ernstfall am leisesten davon.

Doch wie auch immer: dall Ungehorsam das Gebot der Stunde sein kann, schlie3t nicht aus,
sondern setzt voraus, dafl es menschenwiirdigen Gehorsam gibt: keine absolute Unterwerfung,
sondern sinnvollen Gehorsam als Inbegriff menschlicher Freiheit. Sinnvoller Gehorsam ist ja
nichts anderes als die Beachtung der geschriebenen und ungeschriebenen Gesetze, die unse-
rem Leben zugute kommen. Wer ihren Sinn versteht und bejaht, der ist aus Freiheit gehorsam.
Und den wird der eigene Gehorsam nicht zu einem unterwiirfigen, sondern zu einem verant-
wortlichen Menschen machen. Zur Last und Fron wird der Gehorsam, den wir den Gesetzen
schuldig sind, nur fiir den Verantwortungslosen. »Des Gesetzes strenge Fessel bindet nur den
Sklavensinn, der es verschmaht.«

Von Unterwiirfigkeit kann nun aber erst recht keine Rede sein, wenn Gott Gehorsam fordert.
Fordert er doch nichts anderes, als da3 wir ihn iiber alle Dinge lieben und unseren Néchsten
wie uns selbst. Der Ungehorsam, von dem Paulus spricht, ist also nichts anderes als verwei-
gerte Liebe. Und verweigerte Liebe schafft verkiimmertes Leben.

Wohlgemerkt: ich rede jetzt nicht von verweigerter Liebe zu den Menschen, die ohnehin
»liebenswert« sind. Wer ohnehin »liebenswert« ist, der ist auch begehrenswert. Den lieben
wir gut und gerne! Und so soll es auch sein. Nein, ich rede jetzt von der verweigerten Liebe
zu denen, die ganz und gar nicht liebens- und begehrenswert sind. Und von ihrem verkiim-
merten Leben. Sind es wirklich nur Extremfalle, wenn eine Urlauberin durch den Anblick
behinderter Menschen beeintrachtigt wurde? Oder wenn ein Tiibinger Gastwirt sich weigert,
Behinderte in sein Lokal zu lassen? Wahrscheinlich sind es Extremfille. Extremfédlle machen
es uns ja leicht, emport zu sein. Doch wer wire da, der seine eigene Lebensgeschichte strah-
lend erzdhlen konnte? Wer miifite da nicht auch von den Menschen erzéhlen, deren Leben er
durch verweigerte Liebe verkiimmern lieB? Ja, wessen Leben ist selber ganz frei von solcher
Verkiimmerung?

Paulus erzdhlt mit einem einzigen Satz unser aller Geschichte, wenn er von dem Ungehorsam
aller Menschen redet. Und er fiihrt uns als Inbegriff und Urgestalt des ganz und gar nicht lie-
bens- und begehrenswerten Menschen den gekreuzigten Christus vor Augen. An ihm wird es
uniibersehbar: der Ungehorsam der Menschheit, die verweigerte Liebe, das verkiimmerte
Leben.

An ithm ist aber erst recht uniibersehbar, dall Gott uns ungehorsamen Menschen seine Liebe
nicht verweigert. Der selbstverschuldeten Verkiimmerung menschlichen Lebens setzt er seine
Zuneigung zu den Verkiimmerten, und das heif3t konkret: die Auferstehung von den Toten
entgegen. Sie ist das verborgene Geheimnis Israels. Von diesem Geheimnis redet der Apostel,
wenn er von der Erwéhlung Israels spricht, die auch durch den Ungehorsam des erwihlten
Volkes nicht hinfillig wird. »Denn unwiderruflich sind Gottes Gnadengaben und seine Beru-
fung.« Dem Ungehorsam seines Volkes begegnet Gott vielmehr mit gesteigerter Liebe. Und
wie steigerungsfahig seine Liebe ist, das flihrt er dem verstockten Volk dadurch vor Augen,
dal} er sich aller Volker, dal} er sich aller Menschen erbarmt.

Jiingel - Predigt iber Rémer 11,25-33 2 08.08.2020



Was aussicht wie das dunkle Mysterium Israels, ist also in Wahrheit das tiefste Geheimnis
Gottes. Kein Wunder, dal3 selbst dem Apostel sozusagen der Atem stockt! Und daB er, kaum
hat er dieses groBe Geheimnis in Worte gefal3t, in einen Jubelschrei ausbricht: »O Tiefe des
Reichtums und der Weisheit und Erkenntnis Gottes!« In der Tiefe des Reichtums, der Weis-
heit und Erkenntnis Gottes geht es um die ganz einfache Wahrheit, die Paulus am Ende seiner
komplizierten Argumentation denn auch ganz einfach formuliert: Gott, so schreibt er, hat alle
unter den Ungehorsam verschlossen, auf daf er sich aller erbarme.

Auf dal} er sich aller erbarme! Das gilt es im Ohr zu behalten. Das ist der strahlende Tenor,
das leuchtende Leitmotiv, dem sich alle anderen Tone unterzuordnen haben, die in unserem
Text und wohl auch in unserem Leben aufklingen mogen. Es gibt da zweifellos harte Kldnge
und schwer ertragliche Tonfolgen, harte Dissonanzen, die fiir sich allein genommen unertrag-
lich wéren: Millklénge, so schrill und gemein, dal man »authoren, authéren!« schreien moch-
te. Nur der Zusammenhang mit dem Tenor des Ganzen macht sie ertréglich.

Einige von uns kennen das ja wohl aus ihrem eigenen Leben: Ereignisse, die in ihrer Schreck-
lichkeit unsere physischen und psychischen Kréfte hoffnungslos iiberfordern. Mitunter so
sehr, daf3 man wiederum nur noch schreien oder gar nur noch seufzen mag: »aufhoren, bitte
aufhoren!« Und unser Leben wiirde wohl authdren, ein menschliches Leben zu sein, es wiirde
gleichsam in sich zusammensacken, wenn wir es nicht schaffen wiirden, von solchen schreck-
lichen Ereignissen und Erfahrungen eine Briicke zu schlagen hin zu dem, was unser Leben
trotz allem noch lebenswert macht. Eine Briicke von der unertraglich schmerzenden Krankheit
oder der tiefen Depression eines verzweifelnden Ich zum Beispiel hin zu den Menschen, die
wir lieb haben und die wir auch dann lieb behalten, wenn sie uns nicht mehr helfen konnen.
Unser Leben wiirde seinen menschlichen Sinn verlieren, wenn wir es nicht schaffen wiirden,
solche Briicken zu schlagen: zum Beispiel von dem ldhmenden Ekel, der uns angesichts des
widerlichen Terroraktes im Bahnhof von Bologna wohl tiberfallen mag, eine Briicke zu den
Aufgaben und Chancen verantwortlicher politischer Existenz in einem Staat, fiir den zu strei-
ten sich lohnt. Wir brauchen solche Briicken, die uns den Ubergang erlauben von den schreck-
lichen, den unertraglichen Hérten des Lebens zu dem, was man den Sinn des Lebens zu nen-
nen pflegt.

Und eben deshalb ist es so wichtig, da3 wir jenen strahlenden Tenor unseres Predigttextes im
Ohr behalten: auf daB er, Gott, sich aller erbarme — das ist die Briicke, die uns weiterhilft,
wenn wir nicht mehr weiter konnen oder nicht mehr weiter wollen. Dieser strahlende Final-
satz »auf daB er sich aller erbarme« bringt Licht nicht nur in die dunklen Stellen der Bibel,
sondern eben deshalb auch in die dunklen Abgriinde unseres Lebens. In alles, was fiir sich
allein genommen schwer oder gar nicht ertrédglich ist, ist nun Gott selber hineingezogen: mit
dem ganzen Gewicht seiner gottlichen Gerechtigkeit und mit dem noch groeren Gewicht
seiner Barmherzigkeit. Barmherzig sein — das heif3t ja: sein eigenes Herz nicht verschonen.
Das hat Paulus gemeint, als er an anderer Stelle schrieb, Gott habe seinen eigenen Sohn nicht
verschont. Das also ist Gottes grofles Geheimnis: dal3 er sein eigenes Herz nicht verschont hat.
Am Kreuz Jesu Christi blutete es. Und wenn je ein Herz, dann hat dieses Herz nicht umsonst
geblutet.

Das also gilt es im Ohr zu behalten, wenn unsere frommen und unfrommen Einwénde laut
werden gegen jenen strahlenden Finalsatz nicht nur unseres Textes, sondern aller biblischen
Texte: auf daB er sich aller erbarme. Es sind ja wohl vor allem fromme Einspriiche, die sich
nicht damit abfinden wollen, da3 Gott sich aZ/er erbarmen will. Die Frommigkeit aller Zeiten
ist sich darin gleich: da3 sie Gottes Liebe eben nur fiir die Frommen reserviert sehen will.
Gott fiir alle — das ist zuviel, das verringert das religiose Selbstwertgefiihl. Gottes Gerechtig-
keit fiir alle — das mag angehen. Und Gottes Zorn fiir alle — das ist gut. Aber Gottes Liebe —

Jiingel - Predigt iber Rémer 11,25-33 3 08.08.2020



die soll fiir die wenigen reserviert sein, die es verdienen, vom Zorn des gerechten Gottes zwar
bedroht, aber eben wegen ihrer Frommigkeit dennoch verschont zu werden.

So etwa miissen wohl auch die frommen Juden gedacht und argumentiert haben. Doch Paulus,
selber ein Jude, wirft ihnen deshalb Verstockung vor. Und es ist in der Tat eine unglaubliche
Verstocktheit, den /lieben Gott zum Privatbesitz einiger Frommer oder einer frommen Gruppe
oder auch eines frommen Volkes herabzuwiirdigen. Natiirlich haben die Frommen recht — sie
haben immer recht! wenn sie darauf bestehen, daf} die Mehrzahl der Menschen die Liebe Got-
tes nicht verdient habe. Aber wann hétte je ein Mensch die Liebe auch nur eines Menschen
verdient? Gibt es eine groflere Verstocktheit als den Wahn, Liebe verdienen zu konnen?

Und nun sehe jeder zu, daB3 er nicht seinerseits anfangt, ausgerechnet die Frommen wegen
ihrer Verstocktheit in die Holle zu wiinschen. Davor warnt der Apostel ja seine lieben Chri-
sten im Blick auf die erwdhiten Frommen, im Blick auf Israel. Es scheint fast, als habe der
Apostel wie in einer Schreckensvision vor Augen gehabt, was dann tatsdchlich eingetreten ist:
die Christen haben alles getan, damit die Juden auf Erden die Holle zu spiiren bekamen. Mit
religioser Besserwisserei fing es an. Und am Ende wiinschte man sie nicht nur mit Worten,
sondern mit Greueltaten ohnegleichen in die Holle. Statt die Holle selber zur Holle zu wiin-
schen!

Denn das, liebe Gemeinde, miiite doch geschehen, wenn wir wirklich glauben, dal3 Gott sich
aller erbarmt. Wenn wir das glauben, dann werden wir keinen Menschen mehr in die Holle
wiinschen. Dann wird das Wort »Holle« endlich seinen Sinn verlieren. Gott selbst, der alle
unter den Ungehorsam verschlossen hat, auf daf3 er sich aller erbarme, hat der Holle fiir Zeit
und Ewigkeit ihren Sinn genommen. Und damit wir das nicht nur in den Ohren behalten, da-
mit uns dieses strahlende Finale vielmehr in Fleisch und Blut {ibergeht, 14dt er uns alle an
seinen Tisch. Denn das ist der Sinn des heiligen Mahles: daf3 uns, den Ungehorsamen, diese
GewiBheit in Fleisch und Blut iibergehe: der allméichtige Gott hat sich unser erbarmt. Thm sei
Ehre in Ewigkeit.

Jiingel - Predigt iber Rémer 11,25-33 4 08.08.2020



