Vorwort zum zweiten Heft der Predigtmeditationen 1947/48
Von Hans Joachim Iwand

Immer bedrangender, immer bewuBter wird die Klage um die Verkiindigung. Als neulich in
einem Kreis von Pfarrern die Rede darauf kam, fiel das Wort von dem Bann, der auf unserer
Verkiindigung liegt. Hatte der, der das sagte, nicht recht? Gibt es wohl noch ein paar Augen
mehr, die das sehen, ein paar Herzen mehr, die dariiber aufs tiefste erschrocken sind, gibt es
noch ein paar Theologen, die hier, und eigentlich hier allein, den tiefsten Schaden und die
eigentliche Wurzel aller unserer Not sehen?

Denn der Untergang des Wortes wire unvergleichlich schlimmer als all der anderen Dinge
und Werte, die uns heute genommen werden und vor unseren Augen Versinken. Hoffentlich
meinen wir nicht, das Wort Gottes hétten wir ja immer, darum brauchten wir nicht besorgt zu
sein, das bliebe uns von selbst. Es ist mit dem Bleiben Seines Wortes, mit dem Bei-uns-blei-
ben des Wortes Gottes doch eine Sache eigener Art, es wird nur bei denen bleiben, die auch in
ihm bleiben, weil sie ohne es nicht leben konnen. Es bleibt, weil es ein Wort der Gerechtigkeit
ist, nur bei denen, die ihrer eigenen Gerechtigkeit ledig sind, es bleibt, weil es ein Wort der
Wabhrheit ist, nur bei denen, die in die Irre gegangen sind und nicht wissen, wo nun ihr Weg
ist, es bleibt, weil es ein Wort des Lebens ist, nur bei denen, die in Finsternis und Todesschat-
ten sitzen.

Weiter diirfte deutlich sein, dafl der Untergang des Wortes Gottes sich niemals in der Heiden-
welt und durch alles das, was von daher geschieht, vollziehen kann, obschon freilich Gott
Kriege, Umsturz, Plagen und Strafen ganz gewil} gebrauchen kann, um uns aufs neue anzu-
treiben, nach ithm und seinem Wort zu fragen. Aber der Untergang des Wortes kann ja nur da
Ereignis werden, wo es zuvor aufgegangen ist, an der Stitte und in der Gemeinschaft, in der
es einmal Licht und Salz und Kraft gewesen ist. Die Kirche, und zwar gerade die Kirche in
threm dufleren Bestande in ihren Traditionen und Ordnungen, wird der Ort sein, wo das Wort
Gottes untergehen kann. Das zieht dann auch den Untergang alles anderen nach sich. Wenn
die Sonne untergeht, liegt nach geraumer Zeit das ganze Land ihn tiefster Finsternis. Und das
eben ist unsere bange Frage heute, ob da, wo Gottes Wort lebendig und tiberlegen verkiindigt
werden, wo es als das Wort des Sieges erklingen sollte, wo das Wasser flieBBen soll, das den
Durstenden umsonst gegeben wird, — ob da dies Geschehen wirklich noch Ereignis ist.

Gewil}, es hat immer wieder ein Naschlassen dieser Leuchtkraft des Wortes Gottes gegeben,
bald leuchtete es hier heller, dort weniger hell, hier und da war mehr Rauch und Qualm als
helle Flamme und verzehrendes Feuer — aber es waren doch immer wieder nur partielle Son-
nenfinsternisse, die die europdische Christenheit erlebte. Aber heute ist es wie eine langsam
und unabwendbar heraufziehende Nacht, die sich {iber uns legt. Wie oft haben wir schon ge-
fragt, gehofft, gedacht oder vielleicht sogar fast gejubelt: ,,Hiiter, ist die Nacht bald hin?* —
und immer wieder kommt jene hoffnungslose Antwort, wie sie bereits den Fragenden aus Seir
zuteil wurde: Ja, es bleibt zwar nicht so, wie es war, aber der Wandel, der bevorsteht, bedeutet
fiir eure Hoffnung und Erwartung nichts. ,,Wenn der Morgen kommt, so wird es doch Nacht
sein.*

Vielleicht darf man sagen, dall der Weg eben dieser Hoffnung und eben dieser Enttduschung
ein sehr, sehr alter Weg ist. Nicht erst wir, schon unsre Viter und wieder deren Viter sind hier
aus der Nacht in den Tag und dann doch wieder in neue Nacht geschritten. Zum mindesten
seit der franzosischen Revolution, von Rousseau bis zu Tolstoi, hat dieses Fragen nach der
weichenden Nacht, nach dem Kommen einer besseren Gerechtigkeit nicht aufgehort. Und

Iwand - Vorwort zum zweiten Heft der Predigtmeditationen 1947-
48 1 05.07.2020



doch zeigen die Epochen der Revolutionen und Kontrerevolutionen, in denen wir mitten drin
stehen, dal3 dieser erhoffte Morgen sich immer wieder aufs neue in Nacht verwandelte. Ob es
nicht an der Zeit wire, das Fazit aus dem allen zu ziehen mit dem, Was Mereschkowski sagt:
,»Vergeblich sind alle du3eren Revolutionen; scheinbar beweglich, sind sie starr. Nur die eine,
die von dem Primo Motore ausging, die innere Umwilzung, ist echt, weil nur sie im Men-
schen und in der Welt den inneren Schwerpunkt verlegt; nur sie ist die tiefste und stérkste,
weil sie die leiseste ist (Jesus der Kommende) Aber nun doch so, dal, wenn uns das Wort
Gottes nicht trifft als das Wort, das ,,alles neu macht®, als das Nein Gottes zu dem Menschen,
der zu sich Ja sagt, und als das Ja Gottes zu dem, der zu Gott Nein sagt, wenn es uns nicht
trifft als das einzige, was jenseits aller unserer. Gedanken und Erwartungen liegt, als das
Fremde, das uns aber doch im tiefsten fehlt, als das Gegnerische, das aber doch den Frieden
bringt, wenn wir nicht bereit sind, das Wort Gottes in seiner harten Wahrheit zu erleiden, dann
wird es uns mit seiner gnadenvollen Herrlichkeit nicht erquicken. Niemand kann Gott sehen,
ohne zu sterben!

Wo also das Wort Gottes wieder unter uns méchtig sein sollte, wiirde nicht nur eine Rekon-
struktion des Alten erfolgen, sondern da miiite das aus dem Vergangenen ganz und gar nicht
ableitbare Neue geschehe. Es miifite geschehen, da3 dies Wort als ein versohnendes Wort
méchtig und kriftig wurde mitten in einer hoffnungslosen Entzweiung der Menschen, es
miiflite geschehen, daB mit diesem Worte eine Macht des Friedens mitten unter uns aufstiinde,
die alle, welche sich ihr beugen, nun zu rechten Werkzeugen dieses Friedens, zu rechten
eirénopoiétai machte; es miifite geschehen, daf3 dies Wort der Vergebung uns frei machte von
aller, auch der grofiten und der geheimsten Schuld, die heute unbeweglich, wie ein Berg, den
keine Macht der Welt versetzen kann, jedem Fortschritt in ein besseres Morgen im Wege
steht. Es miifite geschehen, daB3 das Wort vom Kreuz uns unser eigenes Kreuz und Leid, das
uns schier unaussagbar diinkt und dazu verfiihrt, nur um uns selbst zu kreisen, tragbar macht
in jener Geduld der Heiligen, zu der uns die Schrift ermahnt.

Dal} Gottes Wort unter uns wohnte, das miifite doch bedeuten, dal} es ein Wort ist, das uns er-
leuchtet, so daB3 unsere Augen anfangen, die Wahrheit zu erkennen, daB3 sie anfangen, auf die
Wahrheit zu sehen und nicht mehr auf das, was wir Wirklichkeit nennen und was doch ge-
meinhin immer nur die Wirklichkeit des Bosen, der Siinde, des Todes und jenes Menschen ist,
der von Gott nichts weil3 und wissen will. Dieser falsche und bose Glaube an die Wirklichkeit,
die man ,,siehet* und die darum immer eine hoffnungslose, triigerische, eben nicht von Gott
und seinem Wort her erfafite Wirklichkeit ist, mufl dann Schritt fiir Schritt aus unserem Her-
zen weichen, es bleibt keine Moglichkeit fiir das Nebeneinander zwischen dem Wort und die-
sem ,,Glauben®, durch den uns die sichtbare Welt mit ihren Méachten und Gewalten bezau-
bern, durch den sie unser Denken und Trachten regieren mochte. Wenn Gottes Wort wieder
bei uns Wohnung nimmt, wenn eine Gemeinde, eine Schar von Menschen, und seien es zwei
oder drei, sich darum sammelt, sei es im Gotteshaus oder im Rathaus, sei es da, wo dies Wort
geheim oder sei es, wo es offen erklingt und verkiindet wird: immer wird es geschehen, daf3
Gott mit feiner eigenen, wunderbaren Gerechtigkeit aus denen, die nicht sein Volk sind, Sein
Volk und Sein Eigentum macht, eine ihm in Glauben und Dankbarkeit gehorsame Schar, die
sich in feinem Gnadenbund bewahrt und geheiligt weil.

Das ist im letzten Grunde die Hoffnung, die hinter dieser so bescheidenen Arbeit unserer
Meditationen steht und mit der wir in den mancherlei kirchlichen Wirrnissen und Bewegun-
gen unserer Tage einen relativ klar vorgezeichneten Weg zu sehen und zu gehen meinen. Es
kdnnten ja nicht so grofle und herrliche Verheilungen Gottes eben diesem Seinem Wort
mitgegeben sein, wenn unsre Hoffnung darauf und unser Bemiihen darum nicht von Gott her
ihr unverduferliches und gewisses Recht empfangen hitte. Diese Hoffnung ist ganz sicher

Iwand - Vorwort zum zweiten Heft der Predigtmeditationen 1947-
48 2 05.07.2020



keine eigenméchtige, menschliche Hoffnung, sondern wenn je eine Hoffnung Grund und Be-
stand in Gott selbst hat, dann die, welche dem Ereigniswerden Seines Wortes alles Gute, Heil
und Hilfe fiir alle Menschen in allen ihren Noten zutraut. Solange wir also diese uns von Gott
selbst gebotene Zuversicht zu seinem Wort nicht wegwerfen, solange wir in solchem Glauben
und Bemiihen seinem Schweigen widerstehen und darauf warten, da3 wir doch Sein Wort ho-
ren und Seine Botschaft kundmachen konnten, solange wir zu Gott hoffen, da3 er unser Zeug-
nis annehmen mdge, obschon es ganz gewill dies Angenommen- und Bestatigtwerden (Hebr.
2,4) nicht verdient, so diirfte dann doch immer noch etwas da sein, was dem Unglauben und
der Verzweiflung widersteht, was mit seinem Suchen nach dem rechten Weg und der rechten
Verkiindigung (die immer eine aufgetragene bleiben wird; keine gekonnte, sondern eine nur
durch Gott jeweils gelungene!) auf dem rechten Wege ist. Denn alle unsere Bemiihungen um
die Exegese, um die Auslegung der Schrift, auf das Horen jenes Wortes hin, konnen ja immer
nur eins offenbar machen: da3 das Wort selbst nie so gefunden wird, dal3 man sagen konnte:
hier, dies oder das, dieser oder jener Satz, dieser Artikel, diese Lehre — das ist es. Sondern,
obschon wir immer werden dahin kommen miissen, da3 wir sagen und bezeugen konnen, daf3
,,dies* Gottes Wort sei, so werden wir doch zugleich und in der Art und Weise, wie wir es
bezeugen, deutlich machen miissen, da3 wir immer nur Seines Geistes einen Hauch verspiirt
haben, daB3 es auch wo es uns erfaf3t, von uns nie ganz erfa3t werden kann.

Darum muf alle echte Bemiihung um das Wort, die Meditation nicht minder wie die Predigt
selbst, immer iiber sich hinausweisen, muf3 in sich jene Bewegung des Abnehmens sichtbar
machen, die notwendig ist, damit Christus wachsen kann. Es gilt immer noch jenes groBartige
Wort, mit dem Luther seine Kirchenpostille, von 1522 beschlieBt, und das auch hier, als ein
Trost fiir uns und unsere Arbeit, aber vielleicht auch fiir manchen, der die Predigtnot von heu-
te an sich selbst empfindet, den Beschluf} bilden soll:

,»O daB Gott wollte, dafl meine und aller Lehrer Auslegungen zugrunde gingen und ein
jeglicher Christ sich die bloBe Schrift und das lautere Wort Gottes vorndhme. Du
siehst ja aus diesem meinem Geschwitz, wie ungleich Gottes Worte sind gegeniiber
allen Menschenworten, wie kein Mensch ein einziges Wort Gottes mit all seinen Wor-
ten geniigend erreichen und erkldren kann. Denn es ist ein unendliches Wort und will
mit stillem Geist gefafit und betrachtet sein, wie es der 83. Psalm sagt: Ich will horen,
was Gott selbst in mir redet (Psalm 85,9). Es begreift auch sonst niemand hier etwas,
denn ein solcher stiller betrachtender Geist. Wer dahin ohne Auslegen und Glossieren
kommen kdénnte, dem wiren mein und aller Menschen Glossieren nicht notig, ja, nur
hinderlich. Darum, hinein, hinein, liebe Christen, und la3t mein und aller Lehrer Aus-
legung nur ein Geriist sein zum rechten Bau, dafl wir das blofe, lautere Gotteswort
selbst fassen, schmecken und in ihm bleiben; denn da wohnt Gott allein in Zion.
Amen*“ (WA. 10 II 728).

Quelle: Hans Joachim Iwand, Predigtmeditationen, Gottingen: Vandenhoeck und Ruprecht
1963, S. 120-123.

Iwand - Vorwort zum zweiten Heft der Predigtmeditationen 1947-
48 3 05.07.2020



