Zur Frage nach der Kirchengemeinschaft

Von Dietrich Bonhoeffer

Die Reformation hat die Frage, was die Kirche sei, gelost von der Frage, wer zur Kirche
gehore. Das war eine entscheidende Tat. Der romische Katholizismus und die Vorreforma-
toren hatten gemeint, die Frage nach dem Wesen der Kirche durch die Bestimmung ihres
Umfanges beantworten zu kdnnen. Der reformatorische und insbesondere der lutherische
Begriff sagt zuerst, was die Kirche sei, und 148t die Frage nach den Grenzen der Kirche offen.
Es geht ihm nicht zuerst um die Aufdeckung des gottlichen Geheimnisses, wer zur Kirche
gehore und [656] wer nicht, um die Frage nach Erwdhlung und Verwerfung, ihr Blick fiel
nicht zuerst richtend und unterscheidend auf die Menschen, sondern vor allem sollte die
offenbare Heilstat Gottes, der gegenwértige Christus, sein Wort und sein Sakrament ange-
schaut und angebetet werden. Nicht theoretische Sitze liber Gerettete und Verlorene, nicht das
betrachtende Urteil: dieser gehort zur Kirche, jener nicht, vielmehr der Freudenruf derer,
denen ein grof3es iiberraschendes Geschenk zuteil geworden ist: hier ist das Evangelium! hier
sind die reinen Sakramente! hier ist die Kirche! kommt hierher! Was sich daraus fiir das Ver-
héltnis zu anderen Kirchen, fiir die Grenze der Kirche ergibt, war durchaus eine zweite Frage.
Das Wesen der Kirche wird nicht durch die bestimmt, die zu ihr gehdren, sondern durch Wort
und Sakrament Jesu Christi, die, wo sie auch wirksam werden, sich nach der Verheilung eine
Gemeinde sammeln. Dall immer solche da sein werden, die zur Kirche gehoren, wenn nur
Wort und Sakrament lauter verwaltet werden, war der feste, auf die VerheiBung gegriindete
Glaube. Wer diejenigen seien, das weil3 der Herr, der ruft und sammelt. Das war genug.

Es konnte gar nicht das erste Anliegen sein, diese nun bei Namen zu nennen und abzédhlen zu
konnen, sie von denen zu unterscheiden, die nicht dazu gehorten oder sich nur den Schein der
Zugehorigkeit gaben; die sind ja schon gerichtet. Der jlingste Tag wird es iiberdies ans Licht
bringen. Was eifert der Glaube darum, hierin heute schon zu wissen, abzugrenzen, auszu-
scheiden? Weil} er nicht genug, wenn er die gnddige Heilstat Gottes wissen darf? Was liegt
dem Glauben daran, Heuchler und Ketzer zu entlarven? Wie kann er danach begehren, das
furchtbare Geheimnis der Verwerfung vorzeitig zu enthiillen, bevor ihm noch die Freude des
ewigen Lebens bei Christus den Schrecken und den [657] Schmerz iiber den letzten Richter-
spruch Gottes liberwinden hilft? Der Glaube weiB ja, was fiir Schrecken dieser sich so harm-
los gebende Begriff des ,,Umfanges der Kirche* in sich birgt. Und er dankt es Gott taglich,
wenn er hier noch blind ist, wenn er noch in der Fiirbitte stehen darf, wenn er in der vollen
Freude der Erkenntnis des Heils sich zu der Kirche des Heils halten darf mit der glaubenden
Gemeinde. Der Glaube dankt Gott, daf3 er sein Wort und Sakrament wieder rein und lauter
geschenkt bekommen hat, und dal} er weil3, wo die Kirche Gottes ist. Warum soll er danach
fragen, wo sie nicht ist, wenn er doch ganz von dieser Freude hingenommen ist?

So tut das Urchristentum, so tut die Reformation nichts anderes, als hier ein um das andere
Mal hochgemut zu rufen: Hier ist die Kirche!, die wahre Kirche Jesu Christi! Demut und
Dank ist dieser Ruf. Nicht Eigenlob, sondern Lob Gottes. Wer denkt auch daran, wenn er das
wirklich gehort und geglaubt hat, noch zu fragen, ob nicht vielleicht anderswo auch noch die
Kirche zu finden sei? Wem liegt denn an solcher Frage noch etwas, als eben dem, der hier
nicht horen und glauben will? Horten und glaubten wir, es sei eine unermeflliche Goldquelle
gefunden worden, die fiir alle Zeiten und fiir alle Menschen genug abwiirfe, dann wiirde uns
wohl die Frage wenig interessieren, ob nicht vielleicht auch anderswo noch hier oder da etwas

Bonhoeffer - Zur Frage nach der Kirchengemeinschaft (EvTh) 1 09.07.2020



Gold gefunden werden konnte. Es mag sein, oder es mag nicht so sein — was liegt daran ange-
sichts der Tatsache, daB3 hier reichlich genug ist? Wiirden wir dann nicht auch all denen, die
sich schwer abmiihen, andere Quellen zu erschlieBen, diese Freudenbotschaft sagen, sie auf-
rufen, mitzukommen, all ihre Versuche fahrenzulassen und einfach zu laufen und zu holen,
wo alles in reichstem Maf3e zu finden ist? Wir miiiten an der Ernsthaftigkeit ihres Suchens
zweifeln, wenn sie dann nicht kdimen, wenn sie darauf bestiinden, zu sagen: ich suche mein
Gold selbst. Hier ist der Eigensinn stirker, als der Wunsch, Gold zu finden. Wir miiflten sie
mit groem Schmerz im Stiche lassen; denn wer weil3, ob sie nicht zuletzt doch leer ausgehen.
Wir miilten dorthin laufen, wo das gro3e Angebot gemacht ist.

So ist es mit der reformatorischen Botschaft von der Kirche. Hier ist die wahre Kirche. Ob sie
nicht auch noch wo anders zu finden ist? Das ist ja garnicht die Frage. Hier hat sie Gott uns
[658] geschenkt. Willst du abseits stehen und eigensinnig suchen, ob Gott sie dir nicht auch
wo anders schenken konnte? Mag sein, — aber es mag wahrhaftig auch nicht sein. Wollen wir
das aufs Spiel setzen? Wer dieses Spiel wagt, der hat im Grunde schon verloren, denn er hat
nicht gehort und geglaubt, da3 die wahre Kirche schon da ist. Sonst spielte er in solchem
Augenblick nicht mehr. Hat er aber nicht gehort, so weil3 er auch gar nicht, was die wahre
Kirche sei, so weil} er auch nicht, was er eigentlich sucht, und dann wird er sie auch niemals
finden. Dann ist das Suchen Selbstzweck und damit kein echtes Suchen mehr.

Also immer ausgehend von der erkannten Wahrheit, was und wo Kirche sei, ruft die Kirche
nun in die Welt hinaus: Kommt hierher, hier ist die Kirche! Sie 148t sich darum gar nicht auf
eine Diskussion ein, wo sonst noch Kirche sein konnte. Der GewiBheit gegeniiber, da3 hier
die Kirche sei, ist alles andere UngewiBheit, Nicht—Kirche. Natiirlich Nicht—Kirche! Denn
sonst wéren jene anderen ja eben auch hier, wo Kirche ist. Weil sie aber nicht hier sind, noch
auch herkommen wollen, miissen sie Nicht—Kirche sein. Aber was liegt daran, dies zu sagen?
Nichts anderes als nun um so gewisser und jubelnder zu rufen: Gott hat uns die wahre Kirche
wiedergeschenkt. Hier ist die Kirche!

Niemals kann also die wahre Kirche von sich aus feststellen wollen, wo die sind, die nicht zu
ihr gehdren, niemals ist ihr Anspruch die Kirche zu sein so gemeint, dal nun die Absonderung
der Gerechten von den Ungerechten stattfinden soll. Vielmehr ist dieser Anspruch: Hier ist die
Kirche, gerade selbst der Heilsruf, der an alle Welt geht. Er ist das Evangelium selbst. So und
nicht anders muf} es verkiindigt werden. Wer ihn freilich nicht als Evangelium zu horen ver-
mag, der hort ihn als Geserz. Und als Gesetz verstanden schlie3t er nun die ganze Harte der
Frage nach dem Umfange der Kirche in sich. Wer diesen Heilsruf der Kirche als Gesetz hort,
der weil} sich von diesem Gesetz getroffen, begehrt dagegen auf und muf8 sich als einen sol-
chen, dem dieser Ruf nicht gilt, erkennen. Hier entspringt die Frage nach dem Umfang der
Kirche, nach den Grenzen, nach der Unterscheidung von Erwéhlten und Verworfenen. Wo der
Heilsruf nicht vernommen wird, wird der Anspruch der Kirche zum Gericht, zur Scheidung
derer, die dazu gehoren, und derer, die nicht dazu gehdren. Wéhrend diese Unterscheidung
[659] durch die Verkiindigung des Evangeliums immer wieder aufgehoben wird, indem allen
das Heil der Kirche angeboten und zugesprochen wird, wird sie in gesetzlichem Versténdnis
der Kirche verhirtet. Die Frage nach dem Umfang der Kirche muf3 nun konsequent ihr Wesen
bestimmen. Dieses gesetzliche Verstdndnis ist aber der Kirche in ihrem Wesen fremd. Es ist
nicht ihr Ziel und Auftrag, das Evangelium zéhlend zu begreifen. Das alttestamentliche Ver-
bot der Volkszdhlung ist hier Warnung. Es ist genug zu wissen, daf3 das Heil da sei, und dal3
Gott sich seine Gemeinde immer schaffen werde. Der Umfang der Gemeinde bleibt dem Wis-
sen Gottes vorbehalten.

So ist unser bisheriges Ergebnis: Die Frage nach dem Umfang der Kirche, das heif3t nach
ihren Grenzen, kommt vom gesetzlichen Verstindnis des evangelischen Kirchenbegriffs her.

Bonhoeffer - Zur Frage nach der Kirchengemeinschaft (EvTh) 2 09.07.2020



Diese Frage wird also niemals aus dem Wesen der Kirche selbst heraus gestellt werden, son-
dern sie wird immer als ein fremdes Fragen der Kirche dort aufbrechen, wo der Anspruch der
Kirche gesetzlich verstanden wird. Sie wird immer von aullen an die Kirche gestellt werden,
und nur im Wissen darum darf und muf3 dann die Kirche selbst diese Frage aufnehmen.

Die Frage nach dem Umfange der Kirche ist die Frage nach der Kirchengemeinschaft. Wer
gehort zur Kirche? Wer gehdrt nicht mehr zu ihr? Das ist die Frage. Die Kirche besinnt sich
auf ihre Grenzen. Warum? Weil ihr Heilsruf nicht gehort und geglaubt wird, sondern auf
Grenzen stof3t. Die Kirche erfahrt es, da3 sich Menschen ihrem Ruf versagen. Nicht sie setzt
also die Grenzen, sondern sie stoft auf ihre Grenzen, die ihr von au3en gesetzt werden. Nun
erfahrt die Kirche ihren Heilsruf als das richtende Gesetz iiber die Welt, als die uniiberschreit-
bare Grenze. Nun muB sie sich dariiber Rechenschaft geben.

Da es nun aber nicht die Kirche ist, die die Grenzen setzt, die ausschlief3t, sondern da die Welt
diese Grenzen willkiirlich setzt, sich aus der Kirche ausschlie3t, indem sie nicht hort und
glaubt, kann die Kirche nicht a priori dariiber bestimmen, wo ihre Grenzen laufen miissen,
sondern sie wird immer nur die jeweils bereits vorhandene Grenze, die von au3en gegen sie
aufgerichtet [660] ist, zur Kenntnis nehmen und bestétigen konnen. Nicht die Kirche verfiigt
dartiber, in welcher Weise sich der Unglaube gegen sie abgrenzt. Die Kirche verfiigt nicht
iiber ihre Grenzen und ihren Umfang. Darum wird die Konstatierung der Grenze jeweils eine
verschiedene sein. Weil das Wissen um den Umfang nicht theoretisch zur Verfiigung steht,
sondern jeweils gewonnen werden muf3, darum gibt es keine theoretischen Mafstibe, nach
denen sie die Zugehorigkeit zur Kirche bestimmen konnte. Gébe es solche, so hétte sich die
Kirche selbst in ihrem Anspruch schon gesetzlich miflverstanden, wie im Katholizismus, in
der Orthodoxie, im Pietismus. Das bringt in die Bestimmung der Grenzen der Kirche fiir den
reformatorischen Kirchenbegriff das Moment der lebendigen Entscheidung. Wo die Grenzen
der Kirche liegen, entscheidet sich immer nur in der Begegnung zwischen Kirche und Unglau-
be, ist also ein Akt der Entscheidung der Kirche; wiifite sie es von vornherein, dann hétte sie
sich selbst von der Welt geschieden und wire dem Auftrag ihres Heilsrufes nicht getreu. Es
mul} ihre eigenste Entscheidung sein; eine von der Welt gezogene Grenze als solche zu erken-
nen und zu bestitigen. Sie mull entscheiden, ob und wo ihr Heilsruf auf eine letzte Grenze
stot. Darum kann die Frage nach der Kirchengemeinschaft nur in der autoritativen Entschei-
dung der Kirche konkret beantwortet werden. Dieser Entscheidungscharakter ist das schlecht-
hin Objektive. Subjektivitit und Willkiir wére es, wollte die Kirche von vornherein die Gren-
zen setzen und damit von sich aus die Scheidung vollziehen. Die scheinbare Objektivitét eines
theoretischen Wissens um die Grenzen der Kirche ist gerade die Auflosung der wahren Objek-
tivitdt, die sich in der Entscheidung vollzieht.

Allerdings ist die Kirche nicht ohne Mafstibe gelassen, auf Grund deren sie die Entscheidun-
gen allein treffen kann. Aber die Betrachtung derselben lehrt gerade die Unmoglichkeit, sie
als gesetzlich eindeutige Kriterien fiir die Entscheidung anzuerkennen. In dem fortgesetzten
Prozef der Entscheidungen hat die Kirche gelernt, die Taufe als eine Bestimmung ihrer Gren-
zen zu verstehen. Aber sogleich bereitet diese Umfangsbestimmung [661] die groBten
Schwierigkeiten. Sie ist einerseits nicht weit genug (daher alsbald die Lehre von der Begierde-
taufe, Bluttaufe und so weiter). Sie ist andererseits nicht eng genug, denn unter den Getauften
sind Irrlehrer und tote Glieder, die nicht zur Kirche gehdren konnen. Wiederum ist die Taufe
als das allen christlichen Kirchen gemeinsame Sakrament anerkannt, dessen Wiederholung
beim Ubertritt in eine andere christliche Kirche unerlaubt ist. Sie ist also das einende Band
aller christlichen Kirchen und kann demnach nicht konstitutiv fiir die Kirchengemeinschaft
sein. Zwar kann die wahre Kirche niemals den Anspruch aufgeben, da3 alle Getauften in
Wahrheit zu ihr gehoren, aber sie muf3 zugleich zugeben, daf3 solche da sind, die nicht in ihrer
Gemeinschaft stehen. So weil} die Kirche einerseits um eine relative dulere Grenze, die mit

Bonhoeffer - Zur Frage nach der Kirchengemeinschaft (EvTh) 3 09.07.2020



der Taufe gegeben ist, und zugleich um eine innere Grenze, die nur einen Teil der Getauften
umschlief3t.

Die Kirche hat gelernt, diese innere Grenze durch den Begriff der Lehre und des Bekenntnis-
ses zu bestimmen. Das Bekenntnis der Kirche ist konstitutiv fiir die Kirchengemeinschaft.
Aber welches Bekenntnis? Die altkirchlichen Symbole? Die Einigungsformel von Lausanne?
Welches Recht haben dann noch die Unterscheidungslehren der einzelnen Kirchen? [662]

Die lutherischen Bekenntnisschriften waren der Meinung, es gebe ein gemeinsames Bekennt-
nisgut zwischen der lutherischen und der romischen Kirche. Luther hat in den Schmalkaldi-
schen Artikeln zu der gemeinsamen Basis die Gotteslehre, Trinititslehre, Christologie gezihlt,
und dennoch war es nicht moglich, auf Grund dieser Artikel zur Einigung zu kommen, weil
ein Dissensus in der Rechtfertigungslehre vorlag. Konnte dieser Dissensus behoben werden,
so wire die Einigung moglich. Entsprechend war es in der Stellung zu den Reformierten die
Abendmabhlslehre, die die Kirchengemeinschaft authob. Sollten nun die Dogmatiker der
Bekenntnisschriften nicht gewul3t haben, da3 ein Dissensus in diesen Artikeln einen totalen
Dissensus an jedem Artikel zur Folge haben mufite, daB3 eine falsche Rechtfertigungslehre
notwendig eine falsche Christologie, Trinitétslehre, Gotteslehre einschliet? Umgekehrt
mulflte ja ein echter Konsensus in der Christologie etwa auch einen Konsensus in der Recht-
fertigungslehre einschlieen und gerade die Kirchengemeinschaft wieder herstellen.

Unsere Frage ist nun: was bedeutet es, wenn dennoch diese Konsequenz nicht gezogen wird,
wenn einerseits an einem gemeinsamen Bekenntnisgut festgehalten wird, andererseits iiber
einen bestimmten Artikel die Kirchengemeinschaft auseinanderbricht?

Es bedeutet erstens, da3 der Anspruch, der schon in Bezug auf die Getauften der andern Kir-
chen erhoben wird, nunmehr auf die Bekennenden der andern Kirchen ausgedehnt wird. Sie
haben das rechte Bekenntnis, aber sie sind davon abgefallen. In Wahrheit ist das Eine
Bekenntnis da, wenn es auch von der andern Kirche entscheidend falsch verstanden wird. In
dieser Bestitigung des Bekenntnisses ist der evangelische Heilsruf aufrecht erhalten: es ist nur
Ein Bekenntnis, hier ist das wahre Bekenntnis, kommt hierher! Es liegt also nichts an der
Abgrenzung als solcher, das heif3t als eines Gesetzes, sondern die durch die andern Kirchen
gezogene Grenze wird zwar ganz ernst genommen, aber doch nur, um nun den Heilsruf: ihr
gehort ja in [663] Wahrheit zu uns, hier ist das rechte Bekenntnis! um so vernehmlicher zu
machen.

Es bedeutet zweitens, daf} die Kirchengemeinschaft immer etwas qualitativ totales ist. Sie ist
nicht durch Aufzéhlung sdmtlicher Gemeinsamkeiten, die offenbar die Differenzen liberwie-
gen, zu erreichen; solange an einem Punkt ein Dissensus bleibt, ist kein Konsensus moglich.
Sie ist geschenkte totale Einheit. Diese Einheit ist das Apriori der Kirchengemeinschaft. Sie
kann nicht durch Vergleich hergestellt werden, sie muf3 gegebene Einheit sein. Auf Grund
dieser Einheit aber sind wieder alle mdglichen Differenzen tragbar, die notwendig entstehen
miissen, und denen die lutherischen Bekenntnisschriften weithin Rechnung tragen. Sie sind
dann durch die vorhergegebene Einheit nicht mehr kirchenspaltende Gegensitze. Ob diese
Einheit aber vorhanden ist, ist zwar durch den vollen Konsensus in den Bekenntnissen ausge-
driickt, aber die Bereitwilligkeit, bei der Schaffung des Bekenntnisses die theologischen Dif-
ferenzen nicht zu kirchenspaltenden Gegensitzen werden zu lassen, sondern es zu einer eini-
genden Bekenntnisformulierung kommen zu lassen, das heifit die Tatsache des Zustandekom-
mens eines Konsensus in Bezug auf ein formuliertes Bekenntnis, ist selbst schon ein Akt der
Entscheidung der Kirche und niemals logisch oder theologisch erzwingbar; das heif3t die
Bekenntniseinheit einer Kirche ist ein Akt der kirchlichen Entscheidung als Glaubensentschei-
dung, nicht der theologischen Formulierung.

Bonhoeffer - Zur Frage nach der Kirchengemeinschaft (EvTh) 4 09.07.2020



Es bedeutet drittens, daf} die Feststellung des Punktes, an dem der Dissensus zum kirchenspal-
tenden Gegensatz wird, selbst ein Akt der kirchlichen Entscheidung ist. Warum ist von der
Reformation nicht die Gotteslehre zum kirchenspaltenden Gegensatz herausgearbeitet wor-
den? Die Entscheidung entsteht dadurch, daf3 die Kirche an einem bestimmten Ort den Einb-
ruch des Feindes in besonderer Weise konstatiert und ihm daher an dieser Stelle Widerstand
entgegensetzt. Ein Krieg entscheidet sich an einer begrenzten Schlacht. Wo diese Schlacht
geschlagen wird, hidngt davon ab, wo der Gegner steht. Hier muf eine Entscheidung getroffen
werden. Es ist daher durchaus nicht so, als miisse ein und derselbe Ort immer der Ort der Ent-
scheidung bleiben. Es kann durchaus sein, dal} eine Situation, die heute geféhrlich ist, morgen
gar nicht mehr entscheidend [664] die Kriegslage bestimmt. Es mag derselbe Artikel, der heu-
te zur Kirchenspaltung fiihrt, morgen nicht mehr kirchenspaltende Bedeutung haben. Das folgt
gerade aus der freien Entscheidung der Reformation, ihren Gegensatz gegen Rom an einem
einzigen Artikel auszutragen und alle andern Gegensétze ruhen zu lassen. Nur wo die Kirche
selbst ihre Grenzen von vornherein gesetzlich festlegt und sich damit selbst von ihrem Auf-
trag zum Heilsruf lossagt, verhértet sich der Gegensatz und bleibt auf einen Punkt festgelegt.
Das fiihrt zum letzten.

Es bedeutet viertens, da3 ein klarer Unterschied gesehen wird zwischen der Aufgabe der Dog-
matik und der des Bekenntnisses. Das Bekenntnis ist nicht eine Zusammenstellung dogmati-
scher Sitze, aus denen nun sdmtliche Konsequenzen zu ziehen sind. Sonst wiren die Confes-
sio Augustana und die Schmalkaldischen Artikel die schlechtesten aller Bekenntnisse. Denn
die dogmatische Inkonsequenz einer Isolierung der Rechtfertigungslehre ist offenbar. Sonst
miifite ferner jede Differenz an irgendeinem Lehrpunkt notwendig kirchenspaltend werden.
Jede theologische Schule miifite zu einer eigenen Kirche werden. Dal} dies nicht so ist, einfach
die Tatsache als solche, ist ein Beweis fiir die Einsicht, da3 die Frage der Kirchengemein-
schaft nicht von der Theologie allein, sondern durch eine kirchliche Entscheidung beantwortet
werden muf3. Nicht um die Theologie scharen sich die Gldubigen, sondern um das Bekenntnis.
Jede Verwechslung ist hier gefahrlich. Die Theologie liefert der ganzen Armee die Waffen,
damit sie jederzeit und an jedem etwaigen Ort schlagbereit ist. Der Kampf nach aulen aber
wird nicht mit der Theologie, sondern mit dem Bekenntnis gefiihrt. Sonst verfiele man der
Orthodoxie, man wiirde gesetzlich, man wiiite von vornherein um die Grenzen der Kirche
und beraubte sich der Freiheit der kirchlichen Entscheidung. Das Bekenntnis ist auf Grund der
Theologie von der Kirche vollzogene Entscheidung iiber ihre Grenzen. Es ist nicht Darstel-
lung des Lehrganzen, sondern auf Grund des Lehrganzen getroffene Entscheidung der Kirche,
an einem bestimmten Ort den Kampf aufzunehmen. Im Bekenntnis wird die Theologie durch
kirchliche Entscheidung aktuell. In der Beschriankung, die das Bekenntnis von dem Lehrgan-
zen unterscheidet, liegt immer zugleich der Anspruch der Kirche auf die Bekenntniseinheit
mit [665] den Dissentierenden, zu der diese zuriickgerufen werden sollen, liegt die Bestéti-
gung dessen, dal} nicht die Kirche selbst die Grenzen zieht, sondern daf3 sie nur die ihr von
aullen gezogenen Grenzen anerkennt, liegt damit die Mdglichkeit, den unbegrenzten Heilsruf
der Kirche weiter zu verkiindigen.

Es ergibt sich also, dal auch das vorhandene Bekenntnis nicht geeignet ist, den Umfang der
Kirche definitiv zu bestimmen. Die Grenze zwischen schulspaltenden und kirchenspaltenden
Gegensitzen ist grundsitzlich nicht festzulegen. So konnen die Tatsachen der Taufe, des
gemeinsamen Bekenntnisgutes in den Symbolen, konnen die Artikel der Differenz immer nur
als Material der jeweiligen kirchlichen Entscheidung tiber den Umfang der Kirche dienen. Die
Grenze selbst aber liegt nicht in der Verfiigung der Kirche, sondern mul3 in der Entscheidung
bestitigt werden. In dieser letzten Offenheit der Entscheidung ist allein die Moglichkeit ge-
wabhrt, da3 aus kirchenspaltenden Gegensitzen Schulgegensitze werden und umgekehrt.

Da die Grenze der Kirche von aulen gezogene Grenze ist, kann sie so vielgestaltig sein, wie

Bonhoeffer - Zur Frage nach der Kirchengemeinschaft (EvTh) 5 09.07.2020



es die Feindschaft gegen das Evangelium ist. Es ist etwas anderes, ob die Welt oder ob eine
antichristliche Kirche oder ob eine ,,andere Kirche* diese Grenze bildet. Nur theologischer
Doktrinarismus kann diese Unterschiede leugnen. Die Reformation hat sie sehr deutlich aner-
kannt; man bedenke nur die verschiedene Stellung der Lutheraner zur romischen und zur
griechisch-orthodoxen Kirche. Die Unterscheidung zwischen antichristlicher Kirche und
»anderer Kirche* ist aber wiederum nicht eindeutig theologisch feststellbar, sondern Sache der
kirchlichen Entscheidung. Es kann wohl sein, dal} sich theologisch dieselben Irrlehren hier
wie dort nachweisen lassen, und dall dennoch die eine Kirche antichristlich und die andere
eben nur ,,andere Kirche* ist. Dann muf3 mit der ersten jegliche Gemeinschaft abgebrochen
werden, wahrend mit der andern das Gespriach noch fortgeht [666] und eine Gemeinschaft auf
Hoffnung erhalten bleibt. Daran wird deutlich, daf3 auBer der Irrlehre noch ein anderer Faktor
vorhanden ist, der die Entscheidung bestimmt. Ganz deutlich wird das dort, wo eine Kirche
erklart, das Bekenntnis anzuerkennen, sich keiner Irrlehre schuldig macht, um auf diesem
unverdidchtigen Wege den Kampf gegen die wahre Kirche nur um so zielbewuBSter zu betrei-
ben. Die rechte Lehre wird hier in demselben Augenblick Irrlehre, als sie im Kampf gegen die
wahre Kirche gebraucht wird. Um noch einmal im Bild zu reden: in solchem Falle desertieren
die Offiziere mit ihren Waffen und Mannschaften und gehen ins feindliche Lager iiber. Sie
haben nun dieselben Waffen wie die von ihnen verratene Armee, aber sie richten sie jetzt
gegen ihre einstmaligen Freunde.

Es ist ein entscheidender Unterschied, ob die Irrlehre der wahren Kirche mit offenem Ver-
nichtungswillen gegeniibertritt, oder ob sie kampflos neben ihr steht. Im ersten Falle stehen
sich wahre und falsche Kirche gegeniiber mit dem beiderseitigen Willen, der Tod der andern
zu sein. Hier ist Kampf um Leben und Tod. Hier gibt es keine Gemeinschaft. Hier erkennt die
wahre Kirche den Antichristen. Im anderen Falle weil3 die wahre Kirche um irrende Kirchen,
die keineswegs den Vernichtungswillen gegen die wahre Kirche haben, die selbst mittragen an
dem Geheimnis der Zerrissenheit der Kirche, mit denen die wahre Kirche also in gemeinsa-
mem Schuldbekenntnis steht. Hier kann in Ankniipfung an das gemeinsame Bekenntnisgut die
Einheit wieder gesucht werden. Dies etwa ist die Lage in der 6kumenischen Arbeit. Wir ler-
nen daraus, da3 auch die Kirchengemeinschaft entsprechend den Grenzen der Kirche ver-
schiedene Formen hat: Von der vollen Gemeinschaft an Wort und Sakrament, die im Bekennt-
nis-Konsensus Ausdruck findet, zu einer Gemeinschaft, die auf Grund des gemeinsamen
Besitzes im Glauben gesucht wird. Es wire ebenso falsch, diese Gemeinschaft a limine
abzulehnen und zu leugnen, wie sie der vollen Kirchengemeinschaft gleichzustellen. Sie ist
einerseits kirchliches Faktum, andererseits Notstand, Ubergang, der entweder zur vollen
Gemeinschaft oder zur Trennung fithren muf3. Weil aber die Kirche nicht a priori zu erkldren
vermag, wo solche [667] Gemeinschaft oder definitive Trennung besteht, darum muB sie die
jeweilige Situation ernst nehmen und es Gott anheim stellen, aus ihr zu machen, was ithm
gefdllt, und auf die Stunde der Entscheidung warten.

Ist es klar, daf} die Frage nach der Kirchengemeinschaft allein durch kirchliche Entscheidung
beantwortet werden kann, so mull nun gesagt werden, daf3 diese kirchliche Entscheidung in
keinem Fall ausbleiben darf. Sie wird Schritt fiir Schritt den Kampf der Kirche begleiten. Sie
wird zwar immer das ,,fremde Werk* der Kirche bleiben. Aber es mull getan werden, weil
sonst ihr eigentliches Werk nicht mehr getan werden kann. Die Entscheidung iiber ihre Gren-
ze ist zuletzt ein barmherziger Akt der Kirche, sowohl an ihren Gliedern, wie an denen drau-
Ben. Es ist die letzte, die ,,fremde‘ Moglichkeit, den Heilsruf vernehmlich zu machen.

Bonhoeffer - Zur Frage nach der Kirchengemeinschaft (EvTh) 6 09.07.2020



I1.

Die Barmer Bekenntnissynode hat die Lehre der Deutschen Christen in ihren entscheidenden
Punkten als Irrlehre verworfen. Diese Verwerfung bedeutet, dal3 diese Irrlehre in der Kirche
Jesu Christi keinen Raum hat. Die Dahlemer Bekenntnissynode hat es auf ihre Verantwortung
genommen, zu erkldren, daf3 sich die Reichskirchenregierung durch Lehre und Tat selbst von
der christlichen Kirche geschieden habe. Sie hat also nicht aus der Kirche ausgeschlossen,
sondern eine vollzogene Tatsache festgestellt. Zugleich hat sie eine eigene Kirchenleitung
gebildet und den Anspruch erhoben, die rechte Kirche Jesu Christi in Deutschland zu vertre-
ten. Seitdem erkennt sich die [668] Bekennende Kirche in der Verantwortung und dem Auf-
trag die eine, wahre Kirche Jesu Christi in Deutschland zu sein. Das ist kirchengeschichtliches
Faktum.

Was bedeutet es? Was hat man damit gesagt? Um diese Frage dreht sich heute alles in der
Bekennenden Kirche. Es geniigt zur Beantwortung keinesfalls, den ohnehin vergeblichen und
niemals zur GewiBheit fiilhrenden Versuch zu machen, nach der Meinung derjenigen zu fra-
gen, die fiir diesen synodalen Beschluf} verantwortlich waren. Nehmen wir diesen Spruch der
Synode tiberhaupt ernst, so bekennen wir, dall Gott der Herr selbst dafiir verantwortlich sein
will. Dann aber muf} der Spruch genommen werden, wie er ergangen ist, und es muf} nach
dem Willen Gottes in ihm gefragt werden. Unter der Voraussetzung also, es sei hier in aller
menschlicher Schwachheit und Meinungsverschiedenheit, durch allerlei menschliche Stim-
mungen, Angstlichkeiten und Verwegenheiten hindurch das Wort des Herrn der Kirche laut
geworden, als die Synode erklirte, die Reichskirchenregierung habe sich von der Kirche Jesu
Christi geschieden, miissen wir fragen, was dies Wort bedeutet. Wer diese Voraussetzung
nicht teilt, redet nicht von Barmen und Dahlem als von christlichen Synoden, teilt nicht die
Voraussetzungen der Bekennenden Kirche. Es steht wahrhaftig schlimm, wenn heute in wei-
ten Kreisen der Bekennenden Kirche, mehr noch bei Pfarrern als bei Laien, hier eigenwillig
und zuchtlos geredet wird. Hinter Barmen und Dahlem kénnen wir nicht darum nicht mehr
zuriick, weil sie geschichtliche Tatsachen unserer Kirche sind, denen wir Pietét zu erweisen
hitten, sondern weil wir hinter Gottes Wort nicht mehr zuriickkdnnen.

Die Frage ist also: Was hat Gott {iber seine Kirche und ihren Weg gesagt, wenn er durch
Barmen und Dahlem gesprochen hat? Die Reichskirchenregierung hat sich von der christli-
chen Kirche geschieden. Die Bekennende Kirche ist die wahre Kirche Jesu Christi in Deutsch-
land. Was heilit das? Es heiit unzweifelhaft, da3 eine definitive Grenze zwischen der Reichs-
kirchenregierung und der wahren Kirche Christi erkannt und bestatigt worden ist. Die Reichs-
kirchenregierung ist hdretisch. Hei3t das aber, daf3 damit der Amtstréger, der diesem verwor-
fenen Kirchenregiment weiterhin Gehorsam leistet, demselben Urteil [669] verfillt? Hat sich
jeder deutsch-christliche Pfarrer von der Kirche Jesu geschieden? Weiter: Miissen wir auch
die Deutschen Christen unter den Gemeindemitgliedern, miissen wir jede Gemeinde, die ihren
deutsch-christlichen Pfarrer ohne Widerspruch trigt, als von der christlichen Kirche geschie-
den ansehen? Kann der Pfarrer der Bekenntniskirche die deutsch—christlichen Glieder der
Gemeinde als seine Gemeindeglieder ansprechen? Wird er Amtshandlungen ohne Unterschied
an Gliedern der Bekenntniskirche und an Deutschen Christen ausiiben diirfen? Wo laufen die
Grenzen der Gemeinde fiir den Bekenntnispfarrer? Gibt es hier einen grundsétzlichen Unter-
schied zwischen Kirchenleitung und Gemeinde? Und weiter: Wie steht es mit den sogenann-
ten Neutralen? SchlieSlich: Macht sich jetzt jeder, der in gemeinsamer kirchlicher oder gar
kirchenregimentlicher Arbeit mit den Deutschen Christen steht, an der kirchenzerstérenden
Stinde derselben mitschuldig? Gilt das Dahlemer Urteil auch den Kirchenausschiissen? Gilt es
all denen, die diesen gehorchen? Zusammenfassend: Mul} die Scheidung, die zwischen
Reichskirchenregierung und der Kirche eingetreten ist, sich nun konsequent auf all die
genannten anderen ebenso erstrecken? Eine Antwort mull gegeben werden. Die Gemeinde

Bonhoeffer - Zur Frage nach der Kirchengemeinschaft (EvTh) 7 09.07.2020



mul} wissen, wohin sie horen darf und wohin nicht. Der Pfarrer mull wissen, wie er sein Amt
recht versehen soll. Pfarrer und Gemeinden wissen das heute weithin nicht und kénnen es
nicht wissen, weil es ihnen nicht gesagt wird.

Es wire gewiB3 der einfachste Weg, entweder in Bausch und Bogen all die genannten Konse-
quenzen zu ziehen, oder aber bei Dahlem stehen zu bleiben und keinerlei Konsequenzen
daraus zu ziehen. Beide Wege sind nach allem vorher Gesagten gleich unkirchlich. Mit Kon-
sequenzenmachen ist nichts geholfen, weil das Wort Gottes nicht Konsequenzen, sondern
Gehorsam will. Keinerlei Konsequenzen ziehen aber kann bewufter Ungehorsam gegen das
Wort sein. Es muB} also jede einzelne Frage [670] gepriift und Schritt fiir Schritt die Entschei-
dung gesucht werden. So ist zum Beispiel eine gewisse Klarung erreicht hinsichtlich der
deutsch-christlichen Amtstriger. Die Bekenntniskirche hat in Gemeinden, in denen nur solche
Amtstrager sind, dafiir Sorge getragen, dall durch Vikare oder Pfarrer die rechte Verkiindi-
gung und das rechte Amt gewahrt bleibe. Sie hat Notpfarrdmter eingerichtet und damit zum
Ausdruck gebracht, da3 der deutsch-christliche Amtstrager seines Amtes verlustig gegangen
ist. Nicht ist etwas derartiges geschehen gegeniiber den Neutralen. Ganz anders ist auch die
Stellung gegeniiber den Gemeinden. Gerade mit der Einrichtung von Notpfarramtern ist ja der
volle Anspruch auf die Gemeinde durch die Bekennende Kirche ausgesprochen. Voéllig unklar
ist noch die Stellung zu den Ausschiissen und den der Bekenntniskirche zugehdrenden Mit-
gliedern derselben, zu Pfarrern, die den Ausschiissen Gehorsam leisten. Diese Unklarheit ist
verderblich. Bevor hierzu einiges gesagt werden soll, miissen wir die Lage noch von einer
anderen Seite her betrachten.

Waihrend sich also auf der einen Seite ein fortgesetzter Trennungsprozef3 vollzieht, ereignet
sich auf der anderen Seite eine hochst bedeutsame Annédherung der Kirchen lutherischen und
reformierten Bekenntnisses. Seit Barmen sprechen Lutheraner und Reformierte gemeinsam in
synodalen Erkldarungen. Einstmals kirchenspaltende Bekenntnisgegensétze machen es nicht
mehr unmdglich, eine Bekenntnissynode zu bilden, freilich Synoden ohne gemeinsamen
Abendmahlsgang. Das ist zunichst als Faktum zur Kenntnis zu nehmen. Natiirlich erhebt sich
Widerspruch von konfessioneller Seite. Aber das Faktum steht da, und es bleibt Gott anheim
gestellt, was er daraus machen will.

Es kann ja mit keinem Mittel des Bekenntnisses bestritten werden, daB3 mit diesem Faktum,
mit der Anerkennung ,,gleichberechtigter Bekenntniskirchen* die Augustana bereits in ent-
scheidender [671] Weise verlassen ist. Vor dem Buchstaben der lutherischen Bekenntnis-
schriften kann die Bekenntnissynode nicht bestehen. Wie ist es zu begreifen, dal} trotz fortge-
setzter Belehrung hieriiber die Bekenntnissynoden zustande kamen, daf3 sich bewuf3t lutheri-
sche Theologen daran beteiligten? Es mull zunichst bei der Feststellung des Tatsidchlichen
bleiben, dafl die Bekenntnissynode existiert, und es gibt angesichts derselben nur eine doppel-
te Haltung, entweder man verwirft a limine diese Synoden von der Augustana her oder man
nimmt sie staunend und demiitig hin und stellt es Gott anheim, daraus zu machen, was ithm
gefillt.

Jedenfalls bleibt die gegenwartige Situation fiir die Frage nach der Kirchengemeinschaft
bedeutsam und lehrreich genug. Auf der einen Seite fiihrt die unerbittlich konsequente
Anwendung des Lehrbegriffs zur Kirchenspaltung, auf der anderen Seite findet eine offen-
kundige Vernachlédssigung des Lehrbegriffs statt, und eine Kirchengemeinschaft, die von
entscheidenden bisher kirchenspaltenden Lehrgegensitzen absehen zu diirfen meint, hat sich
bereits angebahnt. Ddchten wir uns einmal die unerbittlich konsequente Anwendung des
Lehrbegriffs, wie sie gegen die Deutschen Christen getibt wird, etwa gegen die Reformierten
gerichtet, so wire theoretisch wohl denkbar, da3 von der Abendmabhlslehre oder der Christolo-
gie [her] auch hier die alten kirchenspaltenden Gegensitze wieder aufbrachen. Analog kénnte

Bonhoeffer - Zur Frage nach der Kirchengemeinschaft (EvTh) 8 09.07.2020



ein NachlaB3 an Konsequenz eine gemeinsame Basis mit den Deutschen Christen schaffen. So
jedenfalls muf3 der konfessionellen Orthodoxie die Lage erscheinen. Was liegt dieser [672]
absurden Mdglichkeit zugrunde? Wird hier mit der Kirchengemeinschaft unlauteres Spiel
getrieben?

Hierzu kommt eine weitere Verwicklung. Die Bekenntniskirche ist der Okumene begegnet.
Diese Begegnung hat bisher zwei charakteristische Ergebnisse gezeitigt. Die Okumene hat in
Anwesenheit von Vertretern der Bekennenden Kirche in Fano 1934 die ,,Prinzipien und
Methoden* des deutsch-christlichen Kirchenregiments als ,,mit dem Wesen der Kirche Christi
unvereinbar® erklért. Sie hat durch Wahl eines Vertreters der Bekennenden Kirche in den
okumenischen Rat die Mitarbeit derselben erbeten und hat deren Zusicherung bekommen.
Jedoch hat bisher die Bekennende Kirche noch auf keine 6kumenische Konferenz offizielle
Vertretungen entsandt. Der Grund hierfiir muf in der Anwesenheit von Vertretern der Reichs-
kirchenregierung liegen, mit denen fiir die Bekennende Kirche ein Gespriach auch auf neutra-
lem Boden nicht mehr moglich ist. Wéhrend also ein Gesprach mit anderen, irrenden ,,Kir-
chen* moglich wire, ist solche Moglichkeit zwischen Reichskirche und Bekenntniskirche
nicht mehr gegeben. Es wire unzweifelhaft unschwer, die Irrlehren der Deutschen Christen in
vielen anderen Kirchen ebenso nachzuweisen. Dennoch erkennt die Bekenntniskirche einen
qualitativen Unterschied.

Dies alles mufl dem Orthodoxen wie dem grundsétzlich Bekenntnislosen gleich unbegreiflich
und widerspruchsvoll erscheinen. Der Orthodoxe begreift nicht, wie es moglich sein soll, die
Séitze des Bekenntnisses in verschiedener Weise zu handhaben. Er begreift nicht die Offenheit
der Lutheraner der Bekenntniskirche gegen die Reformierten oder die Okumene. Der Be-
kenntnislose, unter ihnen die groe Zahl der vom Pietismus und der liberalen Theologie
bestimmten Pfarrer, begreift umgekehrt nicht die Sturheit der Anwendung des Lehrbegriffs
gegen die Deutschen Christen. [673]

Zwischen der Szylla der Orthodoxie und der Charybdis der Bekenntnislosigkeit hindurch geht
die Bekennende Kirche ihren sicheren Weg. Sie triagt die Last der Verantwortung, die wahre
Kirche Jesu zu sein. Sie ruft: Hier ist die Kirche! kommt hierher! Indem sie das ruft, stof3t sie
auf Feinde und auf Freunde. Wo sie Feinde erkennt, dort bestétigt sie die ihr gezogenen Gren-
zen konsequent und kompromifB3los. Wo sie Freunde erkennt, findet sie gemeinsamen Boden
und wird bereit zum Gespréch in der Hoffnung auf Gemeinschaft. Ob Freund oder Feind wird
die Kirche am Bekenntnis erkennen, aber das Bekenntnis ist nicht letzter, eindeutig zu hand-
habender Maf3stab. Die Kirche mul} entscheiden, an welchem Ort der Feind steht. Weil er
einmal bei der Abendmabhlslehre, ein anderes Mal bei der Rechtfertigungslehre, ein drittes
Mal bei der Lehre von der Kirche stehen kann, darum muf} die Kirche entscheiden. Und
indem sie entscheidet, bekennt sie. Die Orthodoxie verwechselt theologisches System und
Bekenntnis. Die Bekenntnislosen verwechseln das Bekenntnis der Kirche mit dem Zeugnis
der Frommigkeit. Es wire sehr viel leichter, wenn die Bekenntniskirche hier einlinig denken
konnte. Sie wiirde aber damit threm Auftrag untreu, den Heilsruf auszurichten, indem sie
offen und begrenzt zugleich ist.

Ist es damit klar, da3 die Entscheidungen iiber die Grenzen der Kirche nur von Fall zu Fall
getroffen werden konnen, so bedarf es noch einer kurzen Erwigung der vorher konkret
gestellten Fragen.

1. Dal3 der deutschchristliche Amtstrdger sich von der Kirche geschieden habe, ist eine Er-
kenntnis, die nur noch der synodalen Bestétigung bedurfte. Nur wenn eindeutig erklart wird,
daB er des Amtes tatsidchlich verlustig gegangen ist, ist nach lutherischer Lehre die Moglich-
keit gegeben, ein Notpfarramt einzurichten, das anderenfalls ein unerlaubter Eingriff in ein

Bonhoeffer - Zur Frage nach der Kirchengemeinschaft (EvTh) 9 09.07.2020



fremdes Amt wire, wovor Luther nicht ernst genug warnen konnte. Hand in Hand damit
miBte die Weisung an die Gemeinden [674] gehen, sich um des Wortes Gottes und ihrer
Seelen Seligkeit willen von allen Amtshandlungen eines Irrlehrers fernzuhalten und lieber
ohne Predigt und Sakrament zu leben und zu sterben als zum Irrlehrer zu gehen.

2. Es muB} in dieser Sache ein Unterschied gemacht werden zwischen Amtstragern und
Gemeindegliedern, Verfiihrern und Verfiihrten. Es ist unmdglich, mit dem Ausschluf3 des
Amtstragers schon den Ausschlufl der Gemeinde zu konstatieren. Die lutherischen Bekennt-
nisschriften haben nicht den einzelnen Katholiken, sondern den Papst, das heif3t das Kirchen-
regiment flir den Antichristen erklirt. Dementsprechend hat die Dahlemer Synode gespro-
chen. Das Kirchenregiment ist hiretisch geworden. Damit ist aber der Anspruch auf die
Gemeinden keineswegs aufgegeben. Vielmehr mull den Gemeinden zu rechten Amtstragern
verholfen werden. Freilich ist auch die Gemeinde selbst dazu berufen, iber falsche Lehre zu
urteilen. Tut sie das nicht, beharrt sie trotz Warnung und Mahnung beim Irrlehrer, so wird
auch hier nach einer Zeit der Geduld eine Grenze konstatiert und die Kirchengemeinschaft als
aufgehoben betrachtet werden, und dies mit allen Konsequenzen von Verweigerung von
Amtshandlungen und so weiter. Dies ist der letzte Akt der Barmherzigkeit der Kirche an der
Gemeinde, der letzte Ruf zur Gemeinschaft, das ,,fremde Werk*, durch das der Heilsruf aus-
gerichtet wird. Es ist aber auch eine Verpflichtung der Kirche gegeniiber dem Amt, das durch
die Verschleuderung des Sakramentes sonst tdglich schuldig wird.

3. Einer klaren Entscheidung kann sich die Bekennende Kirche auch nicht ldnger entziehen
gegeniiber den Kirchenausschiissen. [675] Das Wort der Synode von Oeynhausen gentigt
nicht. Es ist nicht einzusehen, worin sich die Kirchenleitung der Ausschiisse von der Reichs-
kirchenregierung unterscheidet. Es ist unzweifelhaft, daf3 sie der wahren Kirchenleitung
gefahrlicher ist, als die Reichskirchenregierung. Es ist von der Bekenntnissynode ausgespro-
chen worden, daf3 diese Kirchenleitung nicht anerkannt werden kann, aber es ist bisher das
eindeutige Verbot, sich an ihr zu beteiligen, nicht ausgesprochen worden. Das schafft Verwir-
rung. Wo die Grenzen erkannt sind, miissen die praktischen Folgen gezogen werden. Wie sich
ein Glied der Bekenntniskirche, das der Reichskirchenregierung beitreten wiirde, von der Kir-
che Jesu ausschlosse, so tut nach der in der Oeynhausener Synode ausgesprochenen grund-
satzlichen Erkenntnis derjenige dasselbe, der an der kirchenleitenden Arbeit der Ausschiisse
teilnimmt. Daraus folgt aber notwendig das Verbot solcher Teilnahme. Nichts anderes gilt flir
die Amtstrédger, die sich den Ausschiissen unterstellen. Es ist auch nicht gut, an Kandidaten zu
praktizieren, was man den Pfarrern durchgehen 148t. Je langer die Kirchenleitung sich der ihr
aufgelegten Entscheidung entzieht, je mehr verwirrt sie die Gemeinden, je unbarmherziger ist
sie gegen die Pfarrer, und je weniger kann sie ihren eigenen Ruf ausrichten.

4. Ein besonderes Problem sind die Neutralen. Zunéchst ist zu sagen, daf3 es in Wirklichkeit
keine Neutralen gibt. Sie gehdren eben auf die andere Seite. Aber subjektiv wollen sie neutral
sein. Eine eindeutige Stellung zu ihnen ist darum nicht moglich, weil ihre eigene Stellung
nicht eindeutig ist, weil die von ihnen gegen die wahre Kirche gezogene Grenze undeutlich
ist. Jesus Christus hat iiber die Neutralen das doppelte Wort gesprochen: Wer nicht mit mir
ist, der ist wider mich (Matthaus 12, 30) und: Wer nicht wider uns ist, der ist fiir uns (Markus
9, 40). Weder konnen die Neutralen das zweite Wort allein fiir sich in Anspruch nehmen,
noch kann die Kirche das erste allein gegen sie [676] wenden. Aber es wird immer wieder
bezeugt werden miissen, daf3 die Neutralen in eben dieser durch die beiden Worte bezeichne-
ten fragwiirdigen Situation sind. Wird freilich die Neutralitdt zum Prinzip erhoben, dann wird
die Moglichkeit in Sicht kommen, das erste Wort allein zu sagen. Denn dort ist bereits eine
eindeutige Stellung auBlerhalb der Kirche bezogen und die Grenze gegen den Anspruch der
wahren Kirche deutlich aufgerichtet.

Bonhoeffer - Zur Frage nach der Kirchengemeinschaft (EvTh) 10 09.07.2020



Es kann nicht der Sinn dieser kurzen Bemerkungen sein, die Entscheidung der Kirche vor-
wegzunehmen. Aber es muf3 der Sinn sein, die Kirchenleitung daran zu erinnern, daf sie diese
Entscheidungen treffen muf3. Indem sie es Schritt fiir Schritt tut, wird sie das fremde Werk
tun, um das eigentliche Werk recht treiben zu konnen. Die Authebung der Gemeinschaft ist
das letzte Angebot der Gemeinschaft.

I11.

Extra ecclesiam nulla salus. Die Frage nach der Kirchengemeinschaft ist die Frage nach der
Heilsgemeinschaft. Die Grenzen der Kirche sind die Grenzen des Heils. Wer sich wissentlich
von der Bekennenden Kirche in Deutschland trennt, trennt sich vom Heil. Das ist die Erkennt-
nis, die sich der wahren Kirche [677] von jeher aufgezwungen hat. Das ist ihr demiitiges
Bekenntnis. Wer die Frage nach der Bekenntniskirche von der Frage nach seinem Seelenheil
trennt, begreift nicht, dal der Kampf der Bekennenden Kirche der Kampf um sein Seelenheil
ist.

Ist das nicht die romische Irrlehre von der Kirche? Sofern die rémische Lehre das Heil nicht
ohne die Kirche und die Kirche nicht ohne das Heil denken kann, ist sie im Recht. Sofern fiir
sie aber der Satz, daB3 es Heil nur in der Kirche gebe, etwas anderes bedeutet, als den Ruf zur
sichtbaren Kirche, sofern also dieser Satz nicht eine existentielle Aussage des Glaubens der
wahren Kirche, sondern eine theoretische Wahrheit iiber Gerettete und Verlorene sein soll,
sofern er etwas anderes ist als Gnadenangebot, Heilsgut, ist er verwerflich. Dann ist er aus
einem Glaubenssatz zu einem spekulativen Satz geworden. Extra ecclesiam nulla salus ist im
strengen Sinne eine Glaubensaussage. Der Glaube ist an die Heilsoffenbarung Gottes gebun-
den. Von hier aus weif3 er von keinem anderen Heil als von dem Heil in der sichtbaren Kirche.
Von hier aus ist er nicht frei, das Heil Gottes anderswo zu suchen als dort, wo die Verheilung
gegeben ist. Heil jenseits der Kirche ist fiir ihn grundsitzlich nicht erkennbar und kann darum
auch niemals ein Lehrpunkt werden. Das Heil wird allein an der Verheiung erkannt. Die
VerheiBung aber hat die Verkiindigung des lauteren Evangeliums.

Wie aber, wenn nun in einer einzelnen Gemeinde der romischen Kirche oder [der] Reichskir-
che das Evangelium lauter verkiindigt wiirde? Ist dann nicht auch dort wahre Kirche? Es gibt
keine lautere Verkiindigung des Evangeliums unabhéngig von der Gesamtkirche. Und wenn
einer das Evangelium so lauter [678] verkiindigte wie der Apostel Paulus und er wire dem
Papst oder der Reichskirchenregierung gehorsam, so wére er ein Irrlehrer und ein Verfiihrer
der Gemeinde.

Wie aber, wenn in der anderen Kirche Menschen sind, deren Frommigkeit und Christlichkeit
unter Beweis gestellt worden ist? Wie steht es mit den guten Christen auf der anderen Seite?
Ist es nicht unbarmherzig und unchristlich, iiber sie das Urteil zu sprechen? Ist es nicht uner-
traglich pharisdisch, ihnen gegeniiber den Anspruch zu vertreten, allein die Kirche zu sein?
Das ist Richtgeist, horen wir sagen. Es liegt etwas von Emporung gegen den Anspruch der
Kirche in dieser Frage und sie ist mitten in der Bekennenden Kirche zu Haus. Sie ist es, die
sie zur Zeit von innen her zersetzt. Die Antwort beginnt mit der Gegenfrage. 1. Warum sind
diese christlichen Menschen bei den Deutschen Christen und nicht bei der wahren Versamm-
lung der Glédubigen? Warum kommen sie nicht dorthin, wo der Ruf der wahren Kirche ergeht?
Warum? Weil es nicht wichtig genug ist, zu welcher Kirche sie gehdren? Weil sie an ihrer
Frommigkeit und Heiligkeit genug haben? Heif3t das ein guter Christ sein? 2. Woher wissen
wir denn, wer ein guter Christ sei, und wer nicht? Bin ich Richter iiber die Christlichkeit der
anderen? Ist nicht dies ein viel unertréglicherer Richtgeist, der sich anmaft, den anderen ins

Bonhoeffer - Zur Frage nach der Kirchengemeinschaft (EvTh) 11 09.07.2020



Herz zu sehen? Ist nicht diese angebliche Christenliebe, die keinen Frommen vom Heil aus-
schlieBen will, unerhorteste Hybris und tiefster Menschenhal3, weil sie die verborgenen
Gerichte Gottes iiber die Seele des Einzelnen vorwegnimmt? 3. Wer beruft eigentlich die
Kirche? Der Heilige Geist durch sein Wort und Sakrament? Oder ich mit meinem Urteil tiber
gute oder schlechte Christen? Das ist furchtbare Lésterung, die in der Frage dieser liebevollen
Christen liegt, daB sie die Kirche Gottes selbst griinden, sammeln und begrenzen wollen, und
damit die wahre Kirche des Wortes zerstoren und verleugnen.

Es mull immer wieder gesagt werden, dal3 es kein Werk der Barmherzigkeit der Kirche ist,
ihre Grenze zu verleugnen. Die [679] wahre Kirche stoft auf Grenzen. Indem sie sie aner-
kennt, tut sie das Werk der Liebe zu den Menschen, indem sie der Wahrheit die Ehre gibt.
Extra ecclesiam nulla salus. Ist dieser Satz gewil}, dann muf3 der andere hinzugefiigt werden,
der in der Gotteslehre seine Analogie hat. Gott ist zwar iiberall, aber ,,er will nicht, da3 du ihn
iiberall tappest®. Es ist ein Unterschied zwischen der Gegenwart Gottes und seiner Erkennbar-
keit. So gewil} allein der erkannte Gott unser Gott ist, und der nicht erkannte Gott niemals
unser Gott sein kann, so gewifl mufl doch diese Unterscheidung erhalten bleiben, gerade als
Aussage des Glaubens, der sich an den offenbaren Gott hilt und darin die Einzigartigkeit und
Wunderbarkeit der Offenbarung preist. So kann nun auch von der Kirche gesagt werden: Sie
wird nirgends erkannt als dort, wo die Verheilung Gottes ruht, in der sichtbaren Kirche. Nur
dort ist sie unsere Kirche. Aber der Glaube, der seines Heils in der sichtbaren Kirche allein
gewill geworden ist, preist die Wunderbarkeit dieses Heils gerade darin, daf er nun auch noch
von einem Sein der Kirche jenseits der offenbaren Heilskirche zu reden wagt. Niemals kann er
das tun, um das alleinige Heil durch die sichtbare Kirche aufzuheben, niemals auch um dieses
oder jenes frommen Menschen willen, der abseits steht, niemals um nun selbst zu urteilen und
zu erkennen, wo diese ,,Kirche jenseits* ist. Sie bleibt unerkannt, geglaubt von der Heilskir-
che, um die Herrlichkeit der erkannten Heilsoffenbarung um so hoher zu preisen. Wehe de-
nen, die aus dieser letzten Glaubensmoglichkeit der Kirche, die aus dem Glauben lebt: Extra
ecclesiam nulla salus, eine Voraussetzung ihrer frommen Spekulation liber Gerettete und
Verlorene machen. Nicht dies ist unser Auftrag. Vielmehr gilt es, von der Anfechtung solcher
Fragen zu fliechen zum offenbaren Heil Gottes in der wahren Kirche.

Die Frage nach den Grenzen der Kirche kann dem Glauben zu Anfechtung werden. Sie soll
thm aber allein dienen zur GewiBBheit. [680] Es ist Sache der Kirche, dies immer deutlich zu
machen und in jeder Entscheidung iiber ihre Grenze die Gemeinde ihres Heils gewisser
werden zu lassen.

Als Vortrag gehalten in Finkenwalde auf der Freizeit 20.-25. 4. 1936 fiir die Teilnehmer des
ersten Predigerseminar-Kurses. Zuerst erschienen in Evangelische Theologie 3 (1936,
Juniheft), 214-233.

Quelle: Dietrich Bonhoeffer Werke, Band 14: Illegale Theologenausbildung: Finkenwalde

1935-1937, hrsg. v. Otto Dudzus und Jiirgen Henkys, Miinchen: Chr. Kaiser Verlag 1996, S.
655-680.

Bonhoeffer - Zur Frage nach der Kirchengemeinschaft (EvTh) 12 09.07.2020



