Die Theologie und die Mission in der Gegenwart (1932)
Von Karl Barth

Wenn ich die heute an mich gestellte Anforderung recht verstehe, so besteht sie darin, eine
Antwort zu versuchen auf die Frage, was die Arbeit der christlichen Mission in der Gegenwart
von der Arbeit der Theologie erwarten und nicht erwarten darf. Dass die Ménner der Mission
einen Mann der Theologie einladen, in ihrer Mitte das Wort zu ergreifen, das weist schon an
sich darauf hin, dass die Mission der Theologie mit Erwartungen gegeniibersteht; und der
Titel des angekiindigten zweiten Vortrags sagt ja noch deutlicher, dass man der Theologie hier
geradezu «Aufgabeny zu stellen gedenkt. Warum sollte die Mission der Theologie nicht Auf-
gaben zu stellen haben? Aber es wird doch, bevor dariiber gesprochen wird, schon um allfil-
lige Enttduschungen zu vermeiden, eine Uberlegung dariiber am Platze sein, welcherlei Auf-
gaben eine ihres Wesens und ihrer Verantwortung bewusste Theologie sich von der Mission
stellen lassen kann, welche moglichen Erwartungen hier allenfalls in Betracht kommen. Die-
ser Uberlegung méochte ich — wie es sich gehért als Prolegomenon zu dem, was wir nachher
horen werden — mit dem, was ich hier sagen darf, zu dienen versuchen.

Es wird der Kldrung unserer Frage dienen, wenn wir mit einigen Begriffs- und Verhéltnis-
bestimmungen den Anfang machen.

Was ist Mission? Ein Handeln der Kirche will sie sicher sein, auch wenn das organisatorisch
nur indirekt zum Ausdruck kommen sollte. Ein Handeln der Kirche, will sagen: eine bestimm-
te Gestalt des Bekenntnisses zu Gottes Selbstoffenbarung in Jesus Christus, eine bestimmte
Gestalt desjenigen menschlichen Handelns, das sich selbst als Gehorsam gegen den Aufruf
Jesu Christi als des Herrn verstehen mochte, ein Versuch, seinen Willen zu tun, das heif3t,
seine Botschaft auszurichten, die Botschaft von ihm als dem Herrn, das heift von dem Schop-
fer, Versohner und Erloser des Menschen. Dies, dass Jesus Christus in Wahrheit und Wirk-
lichkeit dieser Herr ist, ist der Inhalt des Wortes Gottes, das heilit des Wortes, das [101]| Gott
zum Menschen spricht und dem die Kirche mit ihrem Handeln dienen mochte. Eben das
mochte in der Kirche und mit der Kirche auch die Mission. Die bestimmte Gestalt, in der
gerade die Mission dem Worte Gottes dienen mdchte, besteht aber darin, dass sie sich bei der
Ausrichtung der Botschaft von Jesus Christus an diejenigen Menschen wendet, die sich selber
noch nicht in der Kirche befinden, das heif3t, die sich noch nicht zu Gottes Selbstoffenbarung
in Jesus Christus bekennen, die seine Stimme jedenfalls insofern noch nicht gehért haben und
die ihm jedenfalls insofern noch nicht gehéren, als ihre freilich auch ohne das feststehende
Horigkeit ihm gegentiber noch nicht durch den auch an thnen geschehenen Botschafterdienst
der Kirche, noch nicht durch ihre eigene Erkenntnis und noch nicht durch das den auch auf sie
gerichteten Willen des Herrn bestitigende Zeichen der Taufe sichtbar geworden ist. Die unter
diesem «Noch nicht!» stehenden Menschen sind die Heiden. Die Mission ist, sie mdchte sein:
die Kirche, die sich an die Heiden und insofern nach auflen wendet. Dieses Aul3en ist freilich
auch drinnen. Es ist ja gesorgt dafiir, dass der Heide auch in der Kirche, also die Botschaft
gehort, die Bulle getan, die Taufe empfangen habend, weiterlebt. Insofern ist und bleibt die
Kirche selbst Heidenkirche, Stinder- und Zollnerkirche. Insofern ist alles Handeln der Kirche
Mission, auch wo es nicht ausdriicklich so heilit. Insofern ist das, was ausdriicklich Mission
heiflt, nur eine Verldngerung dessen, was die Kirche mit der Ausrichtung der Botschaft von
Jesus Christus an ihren eigenen, in Bezug auf Botschaft, BuBe und Taufe immer wieder in das
«Noch nicht!» zuriickgeworfenen Gliedern tun mochte. Aber eben, diese Verldngerung ist das
Auszeichnende des missionarischen Handelns der Kirche. In der Mission wagt die Kirche das-
selbe, was sie sonst in Form von Wiederholungen wagt — wahrlich in Form von Wiederholun-
gen von Grund aus, wenn sie sich selbst recht versteht! — nunmehr in Form von Anfangen.
Wir konnten sagen: wie radikal die Wiederholung ist, die die Kirche den Menschen als ihren

Barth - Die Theologie und die Mission in der Gegenwart (1932) 1 12.07.2020



eigenen Gliedern gegeniiber wagt, die sie ihnen zumutet, das macht sie sich klar, indem sie
gleichzeitig auch Anfiange mit Menschen wagt, die noch gar nicht ihre Glieder sind. Die
Kirche der Heiden drinnen, der Heidenchristen, der Heiden, die schon gehort, schon Bufle
getan, schon die Taufe empfangen haben und doch in dem Allem immer noch und immer
wieder Heiden sind, der gottlichen Wiederholung bediirftig und also auch bediirftig der Wie-
derholung des Dienstes der Kirche, der erneuten Predigt, der wiederholten Buf3e, der Bestéti-
gung der |102| empfangenen Taufe — diese Kirche greift in der Mission darin iiber sich selbst
hinaus und bestétigt sich doch eben gerade darin als Heidenkirche, dass sie mit demselben
Dienst, den sie an ihren Gliedern tun mdchte, auch und gerade an die sich wendet, fiir die
jenes «Noch nicht!» nicht nur das Fehlen der nétigen Wiederholung, sondern schon das Feh-
len des notigen Anfangs bedeutet. Indem die Kirche diese Solidaritidt der Heiden drinnen mit
den Heiden drauf3en, diese Solidaritit der Welt, der Kreatur, des Volkes in der Kirche mit
aller Welt, mit aller Kreatur, mit allen Vilkern nicht nur bekundet, sondern betitigt, mochte
sie ernst machen mit ihrem Bekenntnis zu dem Herrn, der der Herr ist und dem auch der
Mensch horig ist jenseits alles menschlichen «Noch nicht!» und vor allem Dienst, den sie, die
Kirche, bei der Proklamierung und sichtbaren Anerkennung seiner Herrschaft und der Horig-
keit des Menschen vielleicht leisten kann. Die Betitigung dieser menschlichen Solidaritdt im
Sinne des Bekenntnisses zu der Herrschaft, zu der Gottheit Jesu Christi ist das spezifisch mis-
sionarische Handeln der Kirche.

Was aber ist Theologie? Sicher will auch sie ein Handeln der Kirche sein, eine Gestalt des
Bekenntnisses zu Jesus Christus, ein Versuch, durch Ausrichtung der Botschaft von ihm sei-
nen Willen zu tun. Aber gerade das Letztere gilt von ihr in einem andern Sinn als von der
Mission. Theologie unterscheidet sich von der Mission, aber auch von der sonstigen nicht im
engeren Sinn missionarischen Verkiindigung der Kirche dadurch, dass sie nicht sowohl selber
Ausrichtung der Botschaft als vielmehr Besinnung iiber dieses Tun, Besinnung auf die Rich-
tigkeit dieser Ausrichtung sein mochte. Theologie ist freilich nicht der Luxus einer von der
Verkiindigung der Kirche unabhéngigen intellektuellen Anschauung Gottes, einer Gnosis der
Offenbarung. Theologie ist aber auch nicht selber Verkiindigung, etwa philosophisch oder
historisch gelduterte Verkiindigung, etwa Verkiindigung fiir die Gebildeten oder dergleichen.
In diesem wie in jenem Fall wire sie eine Dublette, deren Existenz letztlich, das heil}t in Ver-
antwortung gegeniiber dem Sinn und Grund der Kirche, nicht zu rechtfertigen wire und die an
ihrer Uberfliissigkeit zugrunde gehen miisste. Die Aufgabe der Theologie ist entstanden und
entsteht an der volligen Unzulénglichkeit der nun einmal in menschliche Hiande gelegten
kirchlichen Verkiindigung. Theologie ist ein Korrektiv. In der Theologie macht die Kirche
sich selbst den wahrhaftig notigen Einwand, ob sie denn die Botschaft von Jesus Christus
recht auszurichten in der Lage sei, und stellt sie sich selbst |103| die wahrhaftig notige Frage
nach dem richtigen Gehalt dieses ihres Handelns. Die Aufgabe der Theologie ist entstanden
und entsteht an der zu keiner Zeit und in keinem Stand der Kirche ausgeschlossenen Moglich-
keit der innerkirchlichen Hiresie. Thr gegeniiber auf reine Lehre zu dringen, nach den Ur-
spriingen, nach der «katholischen Wahrheit» zu fragen, nicht an Hand irgendeines selbst
gewihlten Maf3stabes, sondern an Hand des immer neu zu entdeckenden und zu verstehenden
Malstabes der die Kirche begriindenden Offenbarung, wie sie uns in ihrer prophetisch-apo-
stolischen Bezeugung entgegentritt, das ist die theologische Forschungsaufgabe und die theo-
logische Unterrichtsaufgabe. Weil die Kirche sich der Erkenntnis nicht entziehen kann, dass
sie gerade hinsichtlich ihres eigenen und eigentlichsten Handelns der téglichen Buf3e, der
Umkehr zu den Quellen, der Reinigung bedarf, weil auch die Heiligkeit ihrer Verkiindigung
die Heiligkeit einer Siinderkirche ist, deren Existenz eine Frage und eine Aufgabe bedeutet,
darum bringt sie eine Theologie hervor, darum braucht sie theologische Forscher und Lehrer,
darum will sie, dass ihre Prediger nicht nur wohlgesinnte und willenskriftige religidse Person-
lichkeiten, sondern unter allen Umstédnden auch Theologen seien. Theologie muss sein, weil
die Kirche sich in threm Handeln mit dem Handeln ihres Herrn nicht identifizieren kann,

Barth - Die Theologie und die Mission in der Gegenwart (1932)2 12.07.2020



sondern ihr Handeln durch das Handeln ihres Herrn richten und nach ihm ausrichten lassen
muss. Nicht als ob die Theologie dieses Richten und Ausrichten selber schaffen konnte. Sie
kann ihm nur dienen, wie auch die beste Predigt dem Lauf des Wortes Gottes nur dienen wol-
len kann. Aber wie das Wort Gottes den menschlichen Dienst der Predigt fordert, so auch den
andern menschlichen Dienst, den Dienst der Selbstkritik und Selbstkorrektur jenes ersten
Dienstes, das dem Predigtamt zugeordnete theologische Lehramt, den Versuch, im Blick auf
die Predigt nach der immer wieder verlierbaren und verlorenen Analogie des Glaubens immer
aufs Neue zu fragen. Dieser besondere Versuch kirchlichen Gehorsams ist die Theologie.
Weil die Kirche keine Predigt will ohne den gleichzeitigen Versuch dieses Gehorsams, darum
will sie, dass ihre Prediger unter allen Umstdanden auch Theologen seien.

Eine entscheidende Linie heriiber und hintiber zwischen Mission und Theologie wird sich
sofort ziehen lassen: Mission und Theologie haben jedenfalls dies gemeinsam, dass sie beide
Versuche kirchlichen Gehorsams sind. Will sagen: die Arbeit an diesen beiden Aufgaben, die
missionarische und die theologische Arbeit, bedeuten, wenn auch in ganz verschiedenem |104|
Sinn und an ganz verschiedener Stelle, dies und streng genommen nur dies, dass die Kirche
den Befehl ihres Herrn vollstrecken mochte. Beide sind freilich wie alle menschlichen Werke
auch Werke menschlicher Motivation, Methode und Zielsetzung. Aber quer hindurch durch
alle menschlichen Motivationen, Methoden und Zielsetzungen mochten beide Werke des
Glaubens und streng genommen nur des Glaubens sein. Die Mission als Ausrichtung der
Botschaft von Jesus Christus nun auch an die Heiden draufen und die Theologie als Besin-
nung auf die Richtigkeit der Ausrichtung der Botschaft drinnen und drauflen setzen voraus die
Kirche als Stétte, an der sich Gott so offenbart, zu menschlichem Erkennen und Tun sich so
bekennt, dass in seinem Namen und Dienst und damit unter seinem Segen und in seiner Kraft
gehandelt, gearbeitet werden muss und kann. Daraufhin, auf diese Voraussetzung hin und
streng genommen nur auf diese Voraussetzung hin wird Mission und Theologie gewagt.
Alles, was hier unvermeidlich mitlduft an anderen Voraussetzungen, soll hier dieser Voraus-
setzung untergeordnet sein, soll hier in keinem Sinn eigenen letzten Ernst haben diirfen. Inso-
fern sind sie beide wehrlose, ungesicherte Unternehmungen. Man kann die Mission ebenso-
wenig von einer allgemeinen Ethik wie die Theologie von einem allgemeinen Wissenschafts-
begriff her begriinden. Sie sind innerhalb der Grenzen der Humanitét beide mit den Funktio-
nen der Gesandtschaft eines fremden Staates zu vergleichen. Als durch und durch menschli-
che Werke mochten sie doch ganz und gar Werke des Glaubens sein. Sie sind Versuche kirch-
lichen Gehorsams. Wir haben aber im Blick auf beide Anlass, das Wort «Versuch» stark zu
unterstreichen. Einmal darum, weil sich beide nach au3en wirklich nicht mehr denn als Ver-
suche in dieser Richtung darstellen kdnnen. Man kann freilich verlangen, dass man das Wesen
der Mission und der Theologie gerechterweise mindestens zunédchst nach ihrer eigenen Mei-
nung und Erkldrung und also nach dieser ihrer eigenen Intention, kirchlicher Gehorsam zu
sein, beurteilen miisse. Aber gerade diese ihre eigene Intention ldsst sich ja nicht so an den
Tag legen, dass sie fiir jedermann eindeutig sichtbar, dass ein Urteil andersartigen Inhalts {iber
thr Wesen einfach ausgeschlossen wére. Mission konnte bekanntlich auch ein Instrument reli-
gidser oder zivilisatorischer Propaganda oder gar wirtschaftlich-politischer Machtwiinsche
sein und Theologie eine Spielart, vielleicht sogar eine besonders gefahrliche Spielart eigen-
méchtiger Spekulation und intellektueller Selbstsicherung und Selbstiiberhebung. Welche
Mission |105| und welche Theologie kdnnten sich rithmen, mit ihrem Tun nicht in diesem
Zwielicht zu stehen? Welche Mission und welche Theologie vermochte es, sich auch nur den
Aspekt zu geben, der sie gegen diesen oder jenen Verdacht solcher Art einigermallen schiitzen
wiirde? Wo ihre wahre Intention sichtbar wird, wo sie also als Werke des Glaubens kenntlich
werden, da ist es sicher nicht ihr Verdienst, da geschieht es gegen den Schein, den sie sich
selbst geben und zu geben vermogen, da hat etwas Anderes als sie selbst, etwas Hoheres als
thre menschliche Werkgestalt fiir sie und durch sie gesprochen. Thre menschliche Werkgestalt
als solche wird gewiss nicht mehr als eben ein Versuch kirchlichen Gehorsams sein und zu

Barth - Die Theologie und die Mission in der Gegenwart (1932)3 12.07.2020



sein beanspruchen konnen. Fiir solche Bescheidung spricht aber bestdtigend auch ein innerer
Grund: wenn Mission und Theologie nach ihrer eigenen Meinung und Erkldrung Werke des
Glaubens sein mdchten, so sagen sie ja eben damit, dass sie die Rechtfertigung ihrer Existenz
nicht in sich selber zu tragen meinen, sondern aus der freien und freibleibenden Gnade Gottes
zu empfangen hoffen. Wie die Kirche iiberhaupt nie und nirgends darin als wirkliche Kirche
existiert, dass fromme, aufrichtige und eifrige Menschen eine Kirche haben und Kirche sein
wollen, sondern immer und iiberall darin, dass Gott in seiner freien Allmacht und Barmher-
zigkeit Kirche haben will, so ist es auch nicht Sache menschlichen Gutmeinens und Gutma-
chens, sondern Sache gottlicher Absicht und Bestitigung, wenn Mission und Theologie sind,
was sie sein mochten. Sind sie, was sie sein mdchten: Werke des Glaubens, dann sind sie es
auf dem Felsengrunde der Erwihlung Gottes, der sein Wort spricht zu seiner Zeit und dessen
Geist weht, wo er will [vgl. Joh. 3,8]. Was sie in und durch sich selbst sind, das wird auch die
beste Mission, auch die beste Theologie nicht bewahren vor der Moglichkeit, dass sie in
Wahrheit, von Gott verlassen, auch das ganz Andere sein kdnnten, was sie gerade nicht sein
mochten. Gerechtfertigte Werke des Glaubens sind sie, sofern sie durch Gottes freie und frei-
bleibende Gnade iiber diesem Abgrund gehalten sind und nicht sofern sie sich selbst daselbst
halten mochten und konnten. Die Ehre ihres Gelingens wird immer eine fremde Ehre, ndmlich
die Ehre Gottes sein. Und ihre eigene Ehre, die Ehre dessen, was der Mensch in der Mission
oder in der Theologie leisten kann, wird gerade nach deren griindlichstem Selbstverstindnis
nur die anspruchslose Ehre eines Versuchs sein konnen. In dieser Bescheidung werden
Mission und Theologie auf alle Fille beieinander sein miissen. |106|

Eben in dieser Gemeinsamkeit kdnnen und sollen sie sich nun aber auch je der Besonderheit
bewusst sein, in der sie beide kirchlicher Gehorsam sein mochten. Steht es fest, dass Mission
und Theologie Werke des Glaubens sein mdchten, und steht es gerade darum fest, dass das
Gelingen in beiden Gnade, das menschliche Wollen aber wiederum in beiden einen Versuch
bedeutet, dann entsteht Raum fiir die notwendige Verschiedenheit dieser Versuche. Das ist es
ja, was das Leben der Kirche und das Leben in der Kirche tiberhaupt mdglich macht: dass sie
sich in allen ihren Gliedern und Funktionen in Demut als der irdische Leib ihres himmlischen
Herrn erkennt. Aus dieser Demut folgt die kirchliche Sachlichkeit. Mission und Theologie
bekommen Raum nebeneinander, je einen eigenen Raum, wenn sich beide ihrer Grenze zu-
néchst in der allein genugsamen gottlichen Rechtfertigung bewusst werden. Und innerhalb
dieser sie gemeinsam umschlieBenden Grenze kann und muss es dann auch Grenzen ihrer
beiderseitigen Aufgaben geben.

Reden wir zundchst von gewissen Grenzziehungen, die dann unméglich werden. Es wird dann
unmoglich, die Mission (etwa noch mit der sogenannten innern Mission und den entsprechen-
den Funktionen der offiziellen Kirche zusammen) auf der einen und die Theologie auf der
andern Seite einander so gegeniiber zu stellen: es vertrete die erste die christliche Liebe, die
zweite den christlichen Glauben, oder: die erste das Werk, die zweite das Wort, oder: die erste
das Leben, die zweite das Denken, oder: die erste das Eilen, die zweite das Warten, oder gar:
die erste die kirchliche Front, die zweite aber die mehr oder weniger treulich um Proviant und
Munition besorgte Etappe. Diese gutgemeinten Unterscheidungen sind darum fatal, weil sie
offen oder versteckt Wertschitzungen, Uberlegenheitsanspriiche enthalten, Andeutungen: dass
eben doch hier und nicht dort oder doch hier mehr als dort das Eigentliche, Wesentliche, Ent-
scheidende geschehe, was in der Kirche geschehen sollte, wobei man ja bis ins Unendliche
dariiber streiten kann, ob man das vom Glauben oder von der Liebe, von der «Front» oder von
der «Etappe» sagen will. Eben diese Wertschdtzungen werden unméglich, wenn es wirklich
feststeht, dass das Geschehen des Eigentlichen, Wesentlichen und Entscheidenden, das in der
Kirche geschehen sollte, weder durch missionarische, noch durch theologische, noch durch
irgendeine andere menschliche Arbeit geschieht, sondern durch das barmherzige Wohlgefal-
len dessen, der diese und jene Arbeit fiir seinen Dienst fordert und als thm erwiesenen |107]

Barth - Die Theologie und die Mission in der Gegenwart (1932)4 12.07.2020



Dienst, als wirklichen Gehorsam annimmt, wo und wann er gnidig sein will. Steht dies fest,
dann werden aus der Diskussion iiber und zwischen Mission und Theologie vor allem die
Unterscheidungen verschwinden miissen, die darauf hinauslaufen, als gibe es in der Kirche
solche besonderen Bezirke, in welchen zwischen dem Wollen und K6nnen des Menschen und
dem Reiche Gottes sozusagen groBere Durchbruchsmoglichkeiten bestiinden als anderswo.
Leben ist nicht mehr als Denken, so gewiss Denken nicht mehr als Leben ist — beide Sitze
wiren Philosophumene, die jedenfalls in der Kirche Jesu Christi keine Geltung haben kénnen.
Ist die Kirche als Subjekt der Mission wirklich die Kirche der immer noch und immer wieder
hochst unbekehrten Heidenchristen und ist sie als Subjekt der Theologie wirklich die von der
Hiéresie von allen Seiten jeden Augenblick hochst aktuell bedrohte Kirche, dann stehen der
Missionar sowohl wie der Theologe auf Posten, und zwar, menschlich geredet, auf verlorenen
Posten, nicht aber — weder der Eine noch der Andere — an Orten besonders mdglichen und
wahrscheinlichen Sieges. Der Durchbruch, das Geschehen dessen, was in der Kirche gesche-
hen sollte, wird dann weder von der Mission noch von der Theologie, sondern in schlichter
AusschlieBlichkeit von dem Herrn der Kirche (und von diesem nur, sofern es sein gnadiger
Wille ist) erwartet.

Der wirkliche Unterschied von Mission und Theologie ist ein Unterschied des Dienstes. Von
Uberlegenheitsanspriichen hin und her kann schon darum keine Rede sein, weil ihre Dienste
sich auf zwei ganz verschiedenen Ebenen abspielen, unter sich unmdéglich konkurrieren und
also auch nicht wertend miteinander verglichen werden konnen. Sinnvoll kann hier nur eine
Frage sein: die Frage, ob und inwiefern sie einander dienen kdnnen.

In der Mission handelt es sich wie in der Predigt, Seelsorge und Unterweisung, wie in der
innern Mission und den anderen Funktionen, in denen sich die Kirche an ihre eigenen Glieder
wendet, um den Dienst der Ausrichtung der christlichen Botschaft. Wobei das Besondere der
Mission gegeniiber jenen andern Formen kirchlichen Handelns darin liegt, dass die Kirche
hier sozusagen reines Subjekt dieses Dienstes ist. Nicht auch Objekt wie dort. In der Mission
redet die Kirche nicht wiederum zur Kirche. Kein schon gehdrtes Wort, kein schon sich
bezeugender Heiliger Geist wird hier bei den Horern der Botschaft vorausgesetzt. Vorausge-
setzt wird, dass sie Gott und den Néchsten hassen und falschen Goéttern |108| dienen und dass
fiir sie als solche Menschen Christus gestorben und auferstanden ist. Als Missionsbotschaft ist
die christliche Botschaft nicht Wiederholung, sondern Anfang. Sie geht ins Leere, sie ge-
schieht auf Hoffnung wider alle Hoffnung [vgl. Rom. 4,18]. Sie kann nur an solche Punkte
ankniipfen, die sie selber zuvor setzen muss, nicht an solche, die schon vorher und an sich da
wiren. Sie kann nicht parlamentierend, sondern nur diktierend verkiindigt werden. Sie rechnet
nicht mit Entwicklungen eines schon Vorhandenen, sondern mit Schopfungen aus dem
Nichts. Sie verkiindigt nicht Kranken die Genesung, sondern Toten die Auferstehung. Gewiss
das ist die Art der christlichen Botschaft auch in der Wiederholung, auch wo sie sich an die
eigenen Glieder der Kirche wendet. Die Wahrheit und Kraft aller kirchlichen Predigt hangt
daran, dass sie immer wieder so gewagt wird. Um wieviel mehr da, wo sie, wie in der Mis-
sion, reiner Anfang ist. Eben das, was die Missionspredigt zum Prototyp der kirchlichen Pre-
digt iiberhaupt macht, charakterisiert aber auch die Erstaunlichkeit des Unternehmens, das die
Kirche in der Mission wagt. Sie wagt es, an die Moglichkeit eines reinen Anfangs zu glauben
und nach diesem Glauben zu handeln. Sie wagt es, den Menschen etwas zu sagen und etwas
von ithnen zu verlangen, was diese nach menschlichem Ermessen von sich aus weder je wissen
noch je wollen konnen. Sie wagt es, ihnen mit der einen Hand ihr Heiligstes zu nehmen, ohne
thnen mit der andern einen einleuchtenden Ersatz dafiir bieten zu kdnnen. Sie wagt es, sie vor
eine Entscheidung zu stellen, in der sie nach allem, was man dariiber wissen und vermuten
kann, versagen miissen. Sie wagt einen Sprung an einer Stelle, wo nach dem Urteil aller Ver-
niinftigen nur ein Briickenbau dienlich sein konnte und wo nach dem Urteil aller Einsichtigen
auch und gerade ein Briickenbau unmdoglich ist. Die Missionsmethoden mogen unter sich sehr

Barth - Die Theologie und die Mission in der Gegenwart (1932)5 12.07.2020



verschieden sein; ihre Verschiedenheiten dndern doch nichts daran, dass der Dienst aller
Mission in seinem Grund und Kern in diesem Wagnis besteht. Dieses Wagnis ist aber nicht
moglich ohne ein bestimmtes, nicht geringes Zutrauen der Kirche zu sich selber. Sie muss es
sich zutrauen — sie, die Heidenkirche! — den anderen Heiden da draullen als Botschafterin an
Gottes Statt [2.Kor. 5,20], als Kiinderin des Lichtes in der Finsternis [vgl. Joh. 12,46] entge-
genzutreten. Sie muss es sich zutrauen, die Botschaft selbst so gut verstanden und so fest
ergriffen zu haben, dass sie weil3, was sie will, und will, was sie weil}, wenn sie nun wirklich
der an Frommigkeit, Geist und Vitalitit jeder Art so reichen Welt da drau3en mit dieser
Botschaft entgegentritt. Sie muss es sich zu-|109|trauen, dass ihr Wille, diesen Kampf auf
Leben und Tod zu wagen, ihr sogenannter «Missionswille», kein eigenméchtiger und kein
unreiner, sondern ein gehorsamer und lauterer Wille ist. Sie muss es sich zutrauen, in den
Sprachen Afrikas und Asiens, die der Mensch sich so wenig zu diesem Zwecke geschaffen hat
wie das Hebréische, Griechische oder Deutsche, Worte zu finden oder vielmehr erobernd
Worte zu usurpieren, in Anspruch zu nehmen zum Dienste des Wortes Gottes. Sie muss es
sich zutrauen, dass sie in der Lage sei, diesen Worten Licht und Nachdruck zu geben durch
die Haltung und Fiithrung, durch die Klugheit und Demut, durch den Brudersinn ihrer Boten,
die den Anderen schlieBlich doch auch nur als verkehrte und gebrechliche, von Natur selbst-
stichtige Menschen und gar nicht (oder sicher auch auf der verlorensten Insel nicht lange) als
Wesen moralisch hoherer Art gegeniibertreten konnen. Sie muss es sich zutrauen, es vor Gott
und den Menschen verantworten zu konnen, wenn sie, wie es in der Mission nun einmal
geschieht, nicht bloB bleibt, wohin sie Gott gestellt, sondern auch iiber sich selbst hinausgreift
und hinausgeht und auch der drau3enstehenden Briider Hiiter sein [vgl. Gen. 4,9] zu wollen
sich anschickt. Ohne dieses bestimmte, nicht geringe Zutrauen der Kirche zu sich selber kann
das Wagnis der Mission offenbar nicht gewagt werden.

Und nun steht irgendwo neben der Mission als Versuch kirchlichen Gehorsams auch die
Theologie, und wir mochten wissen, wie die Theologie der Mission zu dienen vermag, was
die Mission von der Theologie zu erwarten und nicht zu erwarten hat.

Zweierlei darf hier gleich vorweggenommen werden:

1. Wenn es wabhr ist, dass auch die Theologie nur ein Versuch kirchlichen Gehorsams, ein in
der Kirche zu leistender Dienst ist, dann darf die Mission von der Theologie nur Menschen-
mogliches erwarten, nicht aber Dinge, die sie angemessenerweise nur von dem Herrn der
Kirche erwarten kann und wirklich von ihm erwarten soll. Es ist zum Beispiel zu viel ver-
langt, wenn man von der Theologie erwartet, dass sie «der Kirche die Missionstat schenkeny,
das heiflt doch wohl, dass sie jenes Zutrauen der Kirche zu sich selbst und damit das Ereignis
missionarischen Wagens hervorbringen kénne und solle. Verbindet man ernsthafte Vorstel-
lungen mit dem Begriff dieses Ereignisses, wie kann man es dann als Hervorbringung und
Geschenk einer Theologie verstehen? Man darf aber von der Theologie auch das nicht
verlangen, dass sie den Missionsbefehl so erklidre und formuliere, dass das Entstehen eines
machtigen sogenannten «Missions-|110|willens» in der Kirche das greifbare Ergebnis ihrer
Arbeit sei. Wiederum: ist dieser sogenannte Missionswille eine ernsthafte Angelegenheit, wie
kann man ihn dann als Ergebnis theologischer Arbeit bestimmen und von da her erwarten
wollen? Und weiter: die Mission kann von der Theologie nicht erwarten, dass diese ihr
irgendwelche Waffen oder Instrumente zur Verfiigung zu stellen habe, mit Hilfe derer das
Zutrauen zu sich selbst, das die Kirche in der Mission beweisen muss, weniger kiihn, das
Wagnis der Mission weniger unmdéglich werden konnte. Sie kann den Missionar zum Beispiel
nicht in den Besitz eines Beweises fiir die Absolutheit des Christentums setzen. Sie hat ihm
nicht einmal so etwas wie ein System der christlichen Wahrheit und Sittlichkeit anzubieten.
Sie kann ihn auch nicht im Voraus belehren und insofern beruhigen hinsichtlich des «An-
kniipfungspunktes», den das Wort Gottes bei seinen heidnischen Horern finden werde und

Barth - Die Theologie und die Mission in der Gegenwart (1932)6 12.07.2020



miisse. Und sie ist nicht in der Lage, ihm auch nur von ferne die fiir seinen Dienst so ndtige
Gewissheit des christlichen Glaubens in irgendeiner Form darreichen und vermitteln zu kon-
nen. Sie wird ihm vielmehr sagen miissen, dass er das Alles: den Beweis und das System und
den Ankniipfungspunkt und die Gewissheit beileibe nicht bei ihr und tiberhaupt bei keiner
menschlichen Instanz, sondern immer wieder bei Gott suchen soll. Wenn Gott sich vielleicht
auch einmal der Theologie bedienen will, um der Mission das zu geben, was nur er selber ihr
geben kann und will, so ist das eine Sache fiir sich. Die Theologie kann es aber nicht darauf
absehen, Erwartungen dieser Art zu befriedigen. Sie kann es nicht, weil sie es nicht darf, weil
sie sich aus der Stellung des Dienstes nicht verdrangen lassen darf. Befriedigung von Erwar-
tungen dieser Art aber wire nicht Dienst, sondern angemalite Herrschaft. Wenn der Ton ernst
zu nechmen wire, der in der Missionsliteratur manchmal vernehmlich wird: als ob die Befrie-
digung von Erwartungen dieser Art das Kriterium wére, an dem messend die Mission befugt
wire, liber Wert oder Unwert einer Theologie zu urteilen, so diirfte die RiickduBerung erlaubt
sein, dass mindestens ein Kriterium, an dem die Theologie sich gemessen weil3, gerade darin
besteht, dass sie bei ihrem Sagen und Tun ihre Grenzen wahrt gegeniiber dem, was nur Gott
sagen und tun kann. Wenn man auf Seiten der Mission bei solchen Erwartungen wirklich ver-
harren wollte, so ware wohl nicht geniigend bedacht, dass doch auch die Mission selbst nur
Dienst und nicht Herrschaft sein und darum gerade das Entscheidende, dessen sie bedarf: die
Missionstat, den Missionswillen, die Missionskraft, immer wieder nur |111| von Gott erbitten,
nicht aber, wie solche Erwartungen der Theologie gegeniiber zu verraten scheinen, als einen
menschlichen Besitz in Anspruch nehmen darf.

2. Wenn es wahr ist, dass es innerhalb der durch die gottliche Rechtfertigung gezogenen
Grenze Raum gibt fiir verschiedenen Dienst, dann darf man auch innerhalb des Menschen-
moglichen seitens der Mission nicht ungeduldig dariiber werden, wenn die Theologie nun
einmal Theologie und nicht selber Mission ist. Theologie als solche kann nicht «in Mission
einmiindeny. Theologische Arbeit hat nun einmal ihr eigenes Gesetz und ihren eigenen Weg.
Ist sie ithnen getreu, so wird sie damit implizit und indirekt wie der Kirche iiberhaupt, so
gewiss auch der Mission dienen. Und wenn sie in gewissen Wendungen ungewollt auch direkt
missionarische Bedeutung bekommen sollte, so wird das gewiss immer ein Ereignis sein,
dessen man sich auf beiden Seiten dankbar freuen kann. Es geht aber nicht an, die Arbeit der
Theologie, wie Missionsfreunde es gelegentlich tun, nur daraufhin anzusehen und nur nach
dem Gesichtspunkt zu wiirdigen, wie viel oder wie wenig dabei an direkten Erwdhnungen,
Bezugnahmen, Bejahungen oder, sagen wir ernsthafter: an direkter Mitarbeit fiir die Mission
herausspringen mdchte. Theologische Arbeit will wie jede rechte Wissenschaft um ihrer selbst
willen, ohne Riicksicht auf die praktische Tragweite und Brauchbarkeit ihrer Ergebnisse
betrieben sein. Gerade ihre wirkliche praktische Bedeutung erschlie3t sich nur einer gewissen
Selbstlosigkeit und Sachlichkeit, die nicht ernten will ohne gesét zu haben. Wer ihr erst von
dem Augenblick ab «dankbar» wird, wo er etwas mit ihr anfangen kann, das heif3t wo sie ihm
Wind in seine eigenen Segel und Wasser auf seine eigenen Miihlen gibt, der sollte ihr lieber
nicht danken, denn ihm ist sie sicher nicht, was sie auch ihm sein kénnte. Auch den Missionar
oder Missionsfreund darf man bitten, das, was er braucht, in der Theologie nicht gleichsam
handgreiflich gebrauchsfertig vorfinden zu wollen. Er wird sich schon auf das eigene Gesetz
und den eigenen Weg der Theologie, die mit denen der Mission nicht identisch sind, einlassen
miissen, um hier ernsthaft und mit Erfolg mitzutun. Wenn in der Kirche wirklich niemand fiir
sich die Sache des Herrn zu fiihren hat, dann muss es hier verschiedene Rdume und einen
gewissen gegenseitigen Respekt vor dieser Verschiedenheit geben.

Das Menschenmogliche, das man von der Theologie fiir die Mission erwarten darf, ergibt sich
aus der Eigenart der theologischen Arbeit im |112| Unterschied zu der missionarischen wie zu
aller sonstigen kirchlichen Arbeit. Diese Eigenart ist zundchst dadurch bestimmt, dass die
Kirche in der Theologie Subjekt und Objekt ist, dass in ihr die Kirche zur Kirche redet. Das

Barth - Die Theologie und die Mission in der Gegenwart (1932)7 12.07.2020



gilt freilich auch von dem sonstigen Handeln der sogenannten Heimatkirche. Die Theologie
unterscheidet sich aber von der Mission und von diesem sonstigen Handeln der Heimatkirche
dadurch, dass sie voraussetzt: der Versuch der Kirche, ihrem Dienst der Verkiindigung ge-
recht zu werden, ist im Gang, und dass sie sich nun an die in diesem Dienst handelnde Kirche
wendet mit der Frage nach der Richtigkeit ihres Handelns. Nicht vom Ort eines fremden Zu-
schauers aus und nicht mit einer unverantwortlichen Zuschauerfrage, sondern selbst als kirch-
licher Dienst und Gehorsam, selbst als eine notwendige Funktion der Kirche, nun aber als die
Funktion der Kirche, in welcher sie ihre Verkiindigung priift auf ihr Recht und ihren Grund, in
welcher sie sie misst an dem Ursprung, auf den sie sich beruft, in welcher sie immer wieder zu
horen versucht, um recht reden zu kénnen. In der Theologie mochte sich die Kirche immer
aufs Neue — und zu jeder Zeit in der gerade ihr angemessenen Verschiarfung — sowohl der
Notwendigkeit als auch der Unerhortheit eines Handelns aus dem Glauben bewusst werden,
der Notwendigkeit, aber auch der Bedrohlichkeit eines Wagnisses, wie dessen, das ihr befoh-
len ist, der Notwendigkeit, aber auch der tiefen Bedenklichkeit des Selbstvertrauens, dessen
sie zu diesem Wagnis bediirftig ist. In der Theologie mochte die Kirche der Kritik standhalten
— oder vielmehr nicht standhalten, vielmehr der Kritik sich riickhaltlos ausliefern, nochmals:
nicht irgendeiner fremden, von auflen herangetragenen, sondern der aus ihrem eigensten Sein
und Wesen von ihrem Herrn her notwendig hereinbrechenden Kritik ihres Handelns. Nur von
daher kritisiert mochte sie handelnd weiterschreiten, Zutrauen zu sich selbst haben und neu
fassen, im Zutrauen zu sich selbst wagen, was sie wagen muss. Theologie ist die Aufmerk-
samkeit der Kirche auf den Grund und Gegenstand ihrer Verkiindigung. Darum ist die Exe-
gese der Heiligen Schrift (im weitesten Sinn des Begriffs Exegese verstanden) die eigentliche
und zentrale Aufgabe der Theologie. Wenn die Kirche nicht ohne Theologie sein will, so
bedeutet dies, dass sie um keinen Preis, treffe es sie, wie es wolle, dieser Aufmerksamkeit
entraten will. Braucht erst gesagt zu werden, dass die Kirche wie zu ihrem Handeln {iberhaupt,
so nicht weniger auch zu diesem kritischen Handeln an sich selbst des Glaubens bedarf, des
Glaubens, dass es unter allen Umstédnden und wider allen |113| Schein gut und heilsam ist,
sich den Herrn der Kirche von allen Seiten in den Weg treten zu lassen, thm nach allen Seiten
die Ehre zu geben, sei es, dass er ein unerhortes Tun von den Seinigen verlangt, sei es, dass er
ihnen eine unverriickliche Zuversicht zu diesem Tun gibt, sei es denn — und das ist das objek-
tiv gottliche Korrelat zu dem Menschenwerk der Theologie — dass er eben dies ithr Tun in
seiner Menschlichkeit in das tétende und lebendig machende Gericht seines Wortes nimmt.
Wenn der Glaube der Kirche nicht auch zu diesem Letzten und insofern zur Aufgabe der
theologischen Kritik als zu einer kirchlichen Aufgabe Ja sagen wollte, so wiirde er wohl nicht
Glaube, sondern Unglaube sein.

Das Menschenmogliche, das von der Theologie her fiir das tibrige kirchliche Handeln und so
auch fiir die Mission zu erwarten ist, wird demnach dies sein, dass die Theologie die Verkiin-
digung drinnen und drauen mit bestimmten Fragen begleitet, die auf ihr Verhiltnis zu ithrem
Grund und Gegenstand hinzielen, die sie gegeniiber allem noch so dringenden Ob? Wann?
und Wie? an das Was? erinnern, um deswillen Verkiindigung der Miihe wert ist, die sie auf
die enge Pforte [vgl. Mt. 7,13] hinweisen, durch die auch die gewaltigsten und herrlichsten
Taten des Glaubens, der Liebe und der Hoffnung [vgl. 1.Kor. 13,13] hindurchgehen miissen,
um zu sein, was sie sein wollen. Wohlverstanden: die wirkliche und wirksame Kritik des
kirchlichen und so auch des missionarischen Handelns vollzieht das Wort und vollzieht der
Geist Gottes selber. Sie und nicht die theologische Kritik ist die enge Pforte. Das Menschen-
werk der theologischen Kritik kann dieser wirklichen und wirksamen gottlichen Kritik an der
Kirche schlechterdings nur dienen wollen. Wir sagen darum nicht etwa, dass die Theologie in
der Kirche Urteile zu féllen, sondern wir sagen nur dies, dass sie Fragen zu stellen habe, Frau-
gen, die sie nicht apodiktisch beantworten kann, sondern die eben als Fragen ihren menschen-
moglichen Dienst tun miissen, auf das apodiktische gottliche Urteil, das der Mensch nicht vor-

Barth - Die Theologie und die Mission in der Gegenwart (1932)8 12.07.2020



wegnehmen, sondern immer nur bedenken und erwarten kann, hinzuweisen. Wenn die kirchli-
che Verkiindigung diese Fragen gehort hat, wenn das, was sie sagt, durch das Feuer dieser
Fragen hindurchgegangen ist, dann hat ihr die Theologie den Dienst geleistet, den sie ihr
leisten und den man von ihr erwarten konnte.

Versuchen wir es zum Schluss, uns an vier beispielsweise herausgegriffenen und natiirlich nur
andeutungsweise auszufithrenden Punkten aus der Problematik der Mission der Gegenwart
klar zu machen, was es etwa |114| heilen konnte, wenn nun speziell die Mission sich von den
Fragen der Theologie begleiten lassen wollte.

1. Die Mission hat immer und so auch heute Gewicht darauf gelegt, sich selbst und der ganzen
Kirche das sogenannte Missionsmotiv klar zu machen, das heil3t sich selbst als eine wesens-
notwendige Funktion der Kirche, als eine unentbehrliche Lebensduerung der Christenheit zu
rechtfertigen. Die in der heutigen, jedenfalls in der heutigen deutschen Mission in dieser Hin-
sicht im Ganzen maf3gebenden Gedanken sind, wenn ich recht sehe, aufs kiirzeste zusammen-
gefasst etwa diese: Wir sind zur Mission aufgerufen einmal durch die Tatsache, dass wir an
unserem Glauben ein Gut, einen Wert, einen Reichtum besitzen, der an sich und als solcher
zur Mitteilung drangt, dessen Mitteilung wir denen, die seiner bis jetzt entbehren, als die
gliicklich Besitzenden einfach schuldig sind. Sodann durch die Tatsache, dass der moderne
Weltverkehr, die moderne Weltwirtschaft, die moderne Weltpolitik immer deutlicher eine
Situation geschaffen haben, durch die uns jene Anderen, die der christlichen Kirche einst
Fernste sein mochten, faktisch rdumlich und moralisch zu Néchsten geworden sind, eine
Situation, durch die jene Mitteilung aus einer freien Moglichkeit zu einer selbstverstindlichen
Pflicht der Kirche geworden ist. Endlich und vor allem durch die Tatsache, dass das die Kir-
che und die Christenheit konstituierende Evangelium, wie sein Name sagt, in seinem Wesen
Botschatft ist, die nicht ruhen, sondern laufen, nicht besessen und genossen, sondern ausge-
richtet sein will. — Die theologischen Fragen, die zu dieser Sache und zu diesen Gedanken zu
stellen wiren, konnten etwa diese sein: Die Mission bedarf in der Tat wie Alles, was die
Kirche tut, der Rechtfertigung, das heilit der Angabe ihrer Motive, und als das ausgesprochen
Kiihnste, was die Kirche tut, als jenes Hinausschreiten der Kirche iiber sich selbst, gewiss
auch ganz besonderer Rechtfertigung. Aber ist sie sich dariiber klar, dass auch und gerade sie
sich letztlich nicht selbst rechtfertigen, sondern nur darauf hoffen kann, als Akt des Gehor-
sams gerechtfertigt zu sein, ohne dass sie auf eine Biirgschaft dieser Hoffnung die Hand legen
konnte, wie man auf jene Missionsmotive die Hand legen zu kdnnen und manchmal auch zu
wollen scheint? Sind nicht alle Motivationen der Mission, die man von jeher angegeben hat,
und sind nicht auch die heute angegebenen an sich vortrefflichen Missionsmotive blo3e Ver-
anschaulichungen eines Motivs, das man nicht angeben und voraussetzen kann, weil es iden-
tisch ist mit dem aktuellen Willen und Befehl einer |115| Person, ndmlich der gottlichen Per-
son, des Herrn der Kirche, einem Willen und Befehl, der sich in kein System von menschli-
chen Begriffen, Gesichtspunkten und Griinden, und wiren es die der erleuchtetsten Christen,
einfangen lésst, der ein freier Wille und Befehl ist, der immer neu, mit dem Mute, immer wie-
der von vorn anzufangen, aus der Heiligen Schrift abgelesen, gehort und verstanden sein will,
dessen Inhalt, das Vorwarts! Halt! oder Zuriick!, das er fiir uns bedeutet, uns, wenn wir nicht
eigenméchtig sein wollen, immer wieder offen und bereit finden muss? Muss es nicht etwa
auch dem treuesten Missionar, auch dem iiberzeugtesten Missionsfreund zu denken geben,
dass der Begriff «missio» in der alten Kirche ein Begriff aus der Trinitédtslehre, ndmlich die
Bezeichnung fiir die gottlichen Selbstsendungen, die Sendung des Sohnes und des Heiligen
Geistes in die Welt gewesen ist? Versteht es sich etwa von selbst, dass wir es anders halten
diirfen? Ist der nun einmal nicht zu leugnende Ursprung der modernen Mission bei den
Jesuiten und bei den Pietisten, das heil3t ihre Geburt aus dem Geiste des katholischen und
protestantischen Barockchristentums — auch wenn man aus dieser geschichtsphilosophischen
Uberlegung die sachlichen Konsequenzen nicht ziehen darf und will, die Paul Schiitz hier

Barth - Die Theologie und die Mission in der Gegenwart (1932)9 12.07.2020



gezogen hat — nicht doch mindestens eine sehr ernste Warnung? Eine Warnung vor der fiir
jene Zeit so charakteristischen Uberschitzung dessen, was der Mensch fiir gottlich gut meint
halten zu diirfen und zu sollen, eine Warnung also auch vor der Uberschitzung aller angeb-
baren Missionsmotive? Sie konnten an sich, wie trefflich und wahr sie uns immer anschauen,
wie unausweichlich sie sich uns aufdrangen mogen, auch Ergebnisse einer Systematik sein,
deren Eigenmaéchtigkeit mit Gehorsam nichts zu tun hitte. Die Moglichkeit, dass der Mensch
sich in der Mission etwas nimmt, was ihm nicht zukommt, konnte durch die samtlichen an-
gebbaren Missionsmotive ebensogut erwiesen als widerlegt sein. Diirfte es darum nicht ange-
messen sein, sie nicht geltend zu machen, ohne zugleich zuzugeben, dass sie an sich allesamt
gefihrdet sind, dass sich gegen sie alle, wie einleuchtend und zwingend sie uns auch augen-
blicklich erscheinen mogen, doch immer noch Einwendungen erheben lassen? Wire es zuge-
geben, dass dem grundsitzlich so sein muss, wire eingesehen, dass wir mit keinem Missions-
motiv wirklich und letztlich durchkommen, es wére denn mit dem heute und jetzt ergehenden
Befehl des Herrn, auf den man sich nur berufen kann, indem man darum betet, ihn zu empfan-
gen, indem man ihn wiederholt und ausfiihrt, wie man ihn gehort hat — wére |116| es dann
nicht moglich, dass die Mission bei Angriffen auf ihre Notwendigkeit und Berechtigung wie
einst dem schwergeriisteten Angriff von J. T. Beck oder heute dem etwas leichter geschiirzten
von P. Schiitz mit etwas weniger Nervositit reagieren diirfte, als es da und dort geschehen ist?
Einfach darum, weil sie ja dann wiisste, dass sie mit ihren angebbaren und angreifbaren Moti-
ven weder steht noch fallt, dass es ihr nur zum Besten dienen kann, wenn ihr deren Gebrech-
lichkeit wieder einmal zum Bewusstsein gebracht, wenn sie vielleicht wieder einmal von allen
moglichen Selbstrechtfertigungen zuriickgeworfen wird auf die Rechtfertigung, die ihr nur
widerfahren kann und die gerade als solche ihre wirkliche und wirksame Rechtfertigung sein
wird. Die Voraussetzung der Erkenntnis dieser Rechtfertigung ist doch die Erkenntnis, dass
jede menschliche Berechtigung der Mission bis in die Wurzel hinein anfechtbar ist. Sollte die
Missionsapologetik, deren Sitze durch solche Angriffe getroffen werden kdnnen, nicht viel-
leicht gerade so viel wirkliche Bedeutung haben, als sie solchen Angriffen keinen allzu ernst-
lichen Widerspruch entgegensetzt, als sie die Relativitét ihrer eigenen Sitze einsieht und
zugibt und als sie die Mission liber alle sogenannten Missionsmotive hinaus auf die Grundle-
gung verweist, die mit der hochsten Beunruhigung, die sie wie iiber jedes menschliche Werk
so auch iiber die Mission bringen muss, auch ihre faktische Bewédhrung bedeutet?

2. Mit der Frage nach dem rechten Missionsmotiv hingt eng zusammen die Frage nach dem
rechten Aufruf zur Mission. Die Mission tritt innerhalb der Kirche verstidndlicherweise vor
allem in Erscheinung in Form von Werbung fiir die Mission. Und diese Werbung vollzieht
sich, wenn ich wiederum recht sehe, heute wie in den Anfangen der Mission entscheidend in
Form des Missionsberichtes, das heillit der Darlegung der konkreten Notwendigkeit, der Hem-
mungen und Foérderungen, der Erfolge und Niederlagen der missionarischen Arbeit. Auch das
wird so sein miissen. — Aber auch dazu sind einige theologische Fragen zu stellen. Es ist
offenbar eine besondere Gnade und gar keine selbstverstindliche Moglichkeit, wenn es dazu
kommt, dass (wie ich personlich es etwa von den Biichern von Christian Keyfser sagen wiirde)
wirklich mit dem Bericht von Mission wirklich fiir die Mission geworben wird. Die wie es
scheint von J. P. Lange eingeflihrte und dann besonders von Martin Kdhler fruchtbar gemach-
te Unterscheidung von Mission und Propaganda ist heute in zweifellos bedeutsamer Weise in
das Bewusstsein jedenfalls der |117| deutschen Mission eingegangen — ndmlich hinsichtlich
der Zielsetzungen fiir ihre Arbeit draulen. Man wird aber fragen diirfen: ob sie auch bei der
theologisch vielleicht noch schwerer zu bestimmenden Zielsetzung ihrer Heimatarbeit schon
in der ihr zukommenden Weise zu ihrem Rechte gekommen ist? Enthélt nicht schon der Be-
griff des Missionsberichtes eine ganz eigentiimliche Schwierigkeit? Werben soll er und zu
diesem Zweck Entscheidendes mitteilen. Gerade iiber das Entscheidende aber, namlich liber
die wirkliche Not des Heiden, iiber die wirkliche Kraft des Evangeliums, tiber wirkliche
Bekehrung, iiber wirklich erwachendes neues Leben lassen sich doch keine, jedenfalls keine

Barth - Die Theologie und die Mission in der Gegenwart (1932)10 12.07.2020



direkten Mitteilungen machen, aus dem einfachen Grund, weil sie doch wahrlich weder drau-
Ben noch bei uns Gegenstéinde von Beobachtung, jedenfalls nicht von direkter Beobachtung
sind. Kann sich die Mission wohl geniigend der Verantwortung bewusst sein bei der Vorlage
ihrer Berichte, gerade darum, weil diese zugleich werben sollen? Ist sie sich klar dariiber, dass
die Apostelgeschichte mit ihren allerdings hochst direkten Mitteilungen dieser Art nun eben
die Apostelgeschichte ist, ein Stiick des kanonischen Zeugnisses von Gottes einmaliger und
einzigartiger Offenbarung, und auf keinen Fall dazu uns gegeben, um durch die (feineren oder
groberen!) Geschichten von den Taten unserer Missionare wiederholt, fortgesetzt und womag-
lich iiberboten zu werden, wie es ihr in der altkirchlichen und mittelalterlichen Heiligenlegen-
de widerfahren ist? Sollte es der heutigen Mission nicht mdglich sein, sich gerade in dieser
Hinsicht vom Geist des Barock mit seinem Bediirfnis nach Vorflihrung gerade noch etwas
freier zu machen? Miissten ihre Berichte [nicht], gerade weil sie werben, aber eben fiir die
Mission und also nicht fiir eine Partei oder fiir ein Geschéft werben sollen, lieber zu wenig als
zu viel sagen wollen, das heiflt aber am liebsten, wenn die betreffenden Missionsschriftsteller
nicht prophetische Inspiration fiir sich in Anspruch nehmen, gar nichts in letzten Worten, gar
nichts in Form des Versuchs von direkter Mitteilung? Missionsberichte miissen glaubwiirdig
sein, um werbekréftig, nimlich in dieser Sache, in Sachen der Mission, werbekréftig zu sein.
Glaubwiirdig aber macht sie — so ist jedenfalls theologisch zu denken — gerade das, was sie,
indem sie etwas sagen, nicht sagen — nicht sagen, weil sie auf der Erkenntnis beruhen, dass
man es nicht sagen darf und darum auch nicht sagen kann. Es ist wichtig zu betonen: gerade
um der Werbekraft des Missionsberichtes willen ist diese Frage zu stellen. Wofiir soll er denn
werben? Doch fiir die Mission als Werk des Glaubens! |118| Doch dafiir, dass die Gemeinde,
die sogenannte Heimatgemeinde, die Gemeinde der Heidenchristen sich selbst erkenne und
betitige als das, was sie von Hause aus ist: als Missionsgemeinde! Nicht als Missionsverein
oder -gesellschaft, nicht als zur Missionstat eigenmachtig entschlossene, sondern als zur
Missionstat berufene Menschenschar. Kann die Werbung dafiir mit genug Bedacht betrieben
werden? Wird sich die Mission nicht allzu bald und in der verschiedensten Hinsicht mit Recht
iiber eine Heimatgemeinde beschweren miissen, bei deren Werbung sie vielleicht dieses Be-
dachtnehmen nicht geiibt hat? Kann die grobere oder feinere Heiligenlegende fiir etwas Ande-
res werben als fiir eine grobere oder feinere Werkgerechtigkeit? Und wird Werkgerechtigkeit
die Mission auf die Lange wirklich tragen kdnnen und wenn ihre Leistungen noch so treu und
reichlich wiren? Wire die Mission nicht ein Koloss auf tonernen Fiilen [vgl. Dan. 2,31-45],
wenn sie, um leben zu konnen, nach dem Grundsatz: Helfe, was helfen mag! verfahren woll-
te? Aber wird dann, wenn sie das nicht will, ihre Botschaft an die Heimat nicht doch, indem
sie von dem Werk der Mission berichtet, abbiegen miissen von allen Berichten {iber mensch-
liche Leiden und Taten, Zustdnde und Aussichten und einbiegen in das an Hand der keiner
Ergénzung bediirftigen biblischen Texte stattfindende Berichten von den einmaligen und
einzigartigen Taten Gottes? Kann die Missionsgemeinde: die die Mission als ein Werk des
Glaubens und nicht der menschlichen Eigenmacht tragende Missionsgemeinde, anders ge-
sammelt werden als indem die Gemeinde iiberhaupt gesammelt wird, das heifit aber in Form
jener Wiederholung, also wirklich gar nicht durch Propaganda, sondern auch sie selber durch
Mission und nur durch Mission?

3. Die Missionsliteratur der Gegenwart ist bewegt von der Diskussion iiber die rechte Fassung
der Missionsaufgabe. Bedeutet das rechte Horen des Evangeliums entscheidend eine innere
seelische Umwandlung des Menschen, besteht also die Missionsaufgabe, die Ausrichtung der
Botschaft, entscheidend darin, den Heiden bei diesem inneren Anderswerden, das der Missio-
nar schon hinter sich, der Heide aber noch vor sich hat, dienlich zu sein? Oder ist das Wesen
des Christwerdens zu suchen in der Annahme einer neuen moralischen Lebensgestalt, um
deren Beschaffenheit und Giite der Missionar als Vertreter seiner europdischen Heimatge-
meinde weil}, der Heide aber noch nicht weil3, so dass die Aufgabe jenes darin bestiinde, die-

Barth - Die Theologie und die Mission in der Gegenwart (1932)11 12.07.2020



sen in das Leben in jener Gestalt, will sagen: in die christlich bestimmte Kultur oder Zivilisa-
tion iiber- und einzufiihren? |119| Oder wird der ein Christ, der zugleich innerlich und duf3er-
lich heimfindet zu der Gotteskindschaft, zu der er schopfungsméBig durch die Gestalt gerade
seines bisherigen Lebens (in dessen Verwurzelung in seinen natiirlichen, geschichtlichen und
soziologischen Zusammenhédngen) bestimmt und unwissend schon auf dem Wege ist und die
nun im Horen des Evangeliums, in Christus, sozusagen ihr natiirlich vorgesehenes Erwachen,
Aktuellwerden und Aufgipfeln erfahren wiirde, so dass die Missionsaufgabe darin bestiinde,
den Heiden — wozu der Missionar als Kiinder des Evangeliums beféhigt und verpflichtet wire
— im tiefsten Sinne zu sich selbst und eben damit zu Gott zu rufen? Es ist die alte pietistische,
die viel verrufene anglo-amerikanische und endlich die besonders von Bruno Gutmann inau-
gurierte und vertretene, sich selbst gern als die genuin lutherisch bezeichnende Fassung der
Missionsaufgabe, auf die damit kurz hingewiesen sein soll. — Die theologische Frage wird hier
schon bei der gemeinsamen Voraussetzung dieser drei Auffassungen einsetzen miissen. Darf
die Mission liberhaupt diese oder jene systematische Auffassung von dem, was Christus fiir
den Menschen bedeutet, dem gleichsetzen, was Christus selbst in Wirklichkeit, aber eben in
seiner Wirklichkeit flir den Menschen bedeuten will? Miisste die Mission nicht in erster und
letzter Linie und ohne ihr Pathos an ein solches System zu verschwenden, Christus selbst die-
nen? Gewiss, sie wird das nie rein tun, und gewiss, sie wird es auch gar nie rein tun, kénnen.
Es gehort gewiss zu der Menschlichkeit wie der Kirche tiberhaupt, so auch der Mission, dass
Christus von uns nie anders als in einer solchen systematischen Auffassung verkiindigt wird.
Aber muss dieser Notstand nicht als Notstand und also in seiner Relativitit erkannt werden?
Darf man anders fiir diesen oder jenen dieser drei Wege eintreten als zum vornherein unter
dem Vorbehalt, dass man es nach der eigenen Fiihrung und Einsicht zwar so und so halten
muss, dass man aber dariiber hinaus mindestens weill um eine der eigenen iiberlegene Fiih-
rung und Einsicht, um die stindige Mdglichkeit eines Einspruchs von dorther und um die
Notwendigkeit, zum Gehorsam gegen diesen Einspruch und also zum Ungehorsam gegen das
eigene System jederzeit bereit zu sein? Wird das Pietistische oder das Zivilisatorische oder
also das Volkisch-Urtiimliche dann nicht aus einem eigentlichen Prinzip zu einem ehrlich und
unvermeidlich, aber untergeordnet Mitlaufenden des missionarischen Handelns werden miis-
sen? Und wiirden dann, wenn man sich iiber dieses Grundsitzliche verstdndigen kdnnte, nicht
auch die ernsten |120| Schranken, aber auch die Wahrheitsmomente aller drei Auffassungen in
Ruhe und ohne allzu grof3e gegenseitige Rechthaberei erwogen werden kénnen? Was etwa
gegen die pietistische Missionsauffassung im Besonderen zu erinnern ist, ist langst am Tage.
Was heif3t Bekehrung? Als seelisches Erlebnis? Als Erlebnis Einzelner? Als menschlicher
Besitz? Was hat man sich unter einem bekehrten Missionar und was unter einem bekehrten
Heiden eigentlich vorzustellen? Darf man die Aufgabe der Mission, wenn sie wirklich Aus-
richtung der Botschaft vom Reiche Gottes sein soll, so eng auffassen? Aber es wird doch
heute, wo diese Fragen auch die pietistisch gerichteten Missionen langst lebhaft genug be-
schiftigen, wo es kaum eine urspriinglich pietistische Mission gibt, die nicht mit den andern
Richtungen ihre groferen oder kleineren Kompromisse geschlossen hitte, angebracht sein,
auch die Gegenfrage zu stellen: Ja, kommt es etwa nicht wirklich immer wieder auch und
gerade an entscheidender Stelle auf die Bekehrung des Einzelnen an? Ist die Aufgabe nicht
tatsdchlich immer wieder mindestens auch «so eng» zu fassen? Sagt die Zinzendorfsche
Formel, es gelte «Seelen fiir das Lamm zu werbeny, recht verstanden nicht doch immer wie-
der alles, was im Grunde zu sagen ist? Ebenso hiee es Wasser in den Rhein tragen, wenn
man an einer deutschen Missionskonferenz aus der theologischen Frage, die an den anglo-
amerikanischen Missionsgeist und Missionsbetrieb sicher zu stellen ist, allzu viel Aufhebens
machen wiirde. Wir fragen hier vielleicht beinahe schon wieder zu selbstverstindlich und
routiniert und unserer eigenen besseren Auffassung allzu gewiss, wenn wir die driiben fragen:
ob bei jenem Moralismus das Evangelium vom Reiche Gottes nicht zu flach verstanden, der
Mensch nicht zu optimistisch betrachtet, die Abgriinde der menschlichen Existenz und zwar
gerade auch die Abgriinde der kultivierten menschlichen Existenz nicht tibersehen und die

Barth - Die Theologie und die Mission in der Gegenwart (1932)12 12.07.2020



Herrlichkeit Gottes und insbesondere der Zukunft des Herrn nicht bis zur Unkenntlichkeit
verkleinert werde? Ob ein theologisches Dokument dieser Missionsauffassung wie die Bot-
schaft der Jerusalemer Konferenz an Erkenntnis- und Bekenntnisgehalt den Symbolen der
alten Kirche und den Konfessionen der lutherischen und calvinistischen Reformation auch nur
von ferne an die Seite gestellt werden kdnne? Sei es denn, dass wir mit dem Allem nur zu
recht haben und ernste Griinde genug, anders als so zu glauben und zu denken. Aber verges-
sen wir nicht: auf denselben Begriff der Schopfung, an den man bei uns zur Formulierung
einer vermeintlich reinen Antithese gegen jene westliche Konzeption anzukniipfen pflegt,
kann sich |121] in etwas anderer Wendung auch diese berufen. Gleichnisfahig ist der Begriff
der Organisation nicht weniger als der dem deutschen Denken so liebe Begriff des Organis-
mus. Dass man in jener so ganz anderen Missionswelt ein so lebhaftes Empfinden hat auch
und gerade fiir die duBeren, menschlicher Hilfe zugidnglichen Exponenten der groBen Mensch-
heitsnot, dass man gewisse relative Ziele in der Verdanderung der menschlichen Dinge mutig
ins Auge fasst, dass man den menschlichen Willen innerhalb seiner Schranken ernst nimmt
und ernstlich in Anspruch nimmt, dass man eine Bezichung zu sehen meint zwischen dem
einen Adam und Christus und einer einheitlichen Menschheit — das alles sind Dinge, die man,
wie bedenklich uns ihre Auspridgung und Anwendung auch mit Recht sein mag, theologisch,
im Lichte jenes Vorbehalts der eigenen Losung und Fiihrung gegeniiber, auch im lutherischen
Deutschland nicht einfach wird verurteilen kénnen, durch die man sich vielmehr besser an die
eigene Gebrechlichkeit, an gewisse kaum zu verkennende Probleme der eigenen Position wird
erinnern lassen. Und nun scheint heute die durch den Namen von B. Gutmann bezeichnete
Lehre gute Aussicht zu haben, im Gegensatz zu der anglo-amerikanischen fiir die spezifisch
deutsche Auffassung der Missionsaufgabe einigermalien reprisentativ zu werden. Die Frage
diirfte aber hier vor allem zu erwégen sein, ob diese Lehre von der anglo-amerikanischen
wirklich durch eine so tiefe Kluft geschieden ist, wie Gutmann und die Seinen anzunehmen
scheinen. Sie mag sich von ihr unterscheiden, wie sich eben konservative und liberale, roman-
tische und revolutionidre Weltanschauung unterscheiden. Aber dieser Unterschied diirfte doch
von Theologen auch in den aufgeregtesten Zeiten mit dem Unterschied von Himmel und Erde,
von Gottesreich und Weltreich nicht gleichgesetzt werden. Er ist ein innerhumanitérer, aber
kein theologischer Unterschied. Und wenn es nun so sein sollte, dass die Konzeption des
«Freien Menschentums aus ewigen Bindungen» eine dhnliche Verabsolutierung eines huma-
nitdren Prinzips bedeuten wiirde wie der Fortschritts- und Zivilisationsglaube der Westler auf
der Gegenseite — das Zutrauen in die Identitét zwischen Christus und der eigenen Auffassung
von Christus ist hiiben wirklich nicht geringer als driiben — wéren dann nicht beide gleich sehr
eine sdkularistische Bedrohung der eigentlichen Missionsaufgabe? Was heifit denn Sikularis-
mus, was kann das hei3en als eben dies, dass Christus in irgendeiner Auffassung von Christus
aufgeht und verschwindet, und was iibrigbleibt, ist der Mensch — wobei die Frage, ob dies der
zivilisierte |122| oder der urtiimliche Mensch ist, einen so groen Unterschied gewiss nicht
ausmacht! Verrit sich die Eigenmichtigkeit der Gutmannschen Position nicht schon in der
schonen, aber theologisch nun doch sehr bedenklichen Einseitigkeit, mit der er sich mit so
vielen Zeitgenossen getraut, aus dem Artikel von der Schopfung den «articulus stantis et
cadentis ecclesiae» zu machen? Kommt die Predigt des Gerichts, der durch Christus fiir uns
vollbrachten Versohnung, der Rechtfertigung allein durch den Glauben — ich meine nicht in
Gutmanns Verkiindigung als Missionar, aber in Gutmanns Missionstheorie etwa besser zu
threm Recht als in den Jerusalemer Protokollen? Liest sich die wahrlich geistreiche Gutmann-
sche Literatur nicht durchwegs wie eine einzige Variation zu dem nur zu lieblichen Gesang
der alten Schlange [ Apk. 20,2]: «Gratia non tollit sed supponit et perficit naturam»? Und das
soll nun Luthertum sein? Und ausgerechnet dahin sollte die Reise nun gehen? Nun, wir wer-
den auch hier nicht versdumen diirfen, uns sagen zu lassen, was wir uns sagen lassen miissen.
Wie sollte Gutmann nicht im Vorsprung sein vor dem Pietismus mit der einfachen und fol-
genschweren, von Christian Keyfer in Neuguinea so eindrucksvoll betétigten Einsicht, dass

Barth - Die Theologie und die Mission in der Gegenwart (1932)13 12.07.2020



die Volker der Gegenstand des Missionsbefehls sind und also auch der Gegenstand der Mis-
sion sein miissen? Und wie sollte er nicht im Vorsprung sein vor dem Anglo-Amerikanismus,
wenn er die Mission aufruft zur Einsicht in den Fluch, den die sogenannte christliche Zivilisa-
tion tiberall mit sich bringt und zum unvoreingenommenen offenen Kampf gegen die Folgen
dieses Fluchs? — Die Theologie wird alle diese Fragen stellen miissen. Irgendwo in der Mitte
zwischen allen diesen Fragen — wo, dariiber hat die Theologie nicht zu entscheiden sie kann
sich nur dafiir einsetzen, dass die sdmtlichen Fragen gesehen werden und offen bleiben — liegt
die richtig gestellte Missionsaufgabe, die dem, der hier ernstlich Besinnung iibt, je und je, je-
weilen fiir den néchsten Tag, wie wir Menschen es notig haben, nicht verborgen bleiben wird.

4. Wenn endlich ein Wort gesagt werden soll zu der Frage «Theologie und Missionspredigt»,
so muss besonders deutlich daran erinnert werden, dass in dem allen von der die Mission
begleitenden Theologie die Rede ist, also nicht von einer Sache, die irgendwo in einer fernen
Studierstube von irgendjemand Anderem besorgt wird, sondern von einer Sache, die den Mis-
sionar oder Missionsfreund selbst angeht, auf die er sich in irgendeinem Maf3e selbst einzu-
lassen willens ist. Wie die Theologie eines Anderen, des theologischen Lehrers zum Beispiel,
dem Prediger iiberhaupt in Bezug auf |123| den Inhalt seiner Predigt nur dienlich sein kann,
sofern sie ihn selbst zur theologischen Arbeit anregt, so wird es auch nicht sie, sondern
bestenfalls die durch sie angeregte Theologie des Missionars selbst sein konnen, die ihm fiir
den konkreten Inhalt seiner Predigt konkrete Wegleitung gibt. Alle Predigt und so auch die
Missionspredigt ist Ereignis und Entscheidung, fiir die der Prediger eine Verantwortung tragt,
die ihm letztlich niemand abnehmen kann. Wie sollte ihm zum Beispiel der ahnungslose euro-
pdische Theologe vorsagen kdnnen, wie weit er — im fernen Land da driiben, in der fremden
Sprach- und Vorstellungswelt, in einer Situation, die sich dem Urteil dessen, der sie nicht
genau kennt, vollig entzieht — in der Anwendung von Gleichnissen und Veranschaulichungen
und tiberhaupt in der padagogisch-psychologischen Anpassung gehen oder nicht gehen darf?
Wie sollte er ihm im Allgemeinen sagen kdnnen, was er etwa wagen darf und vielleicht muss
an Bezugnahmen auf die natiirliche, moralische und religiése Existenz des Heiden, wie er ihn
vorfindet? Siegfried Knak hat die Frage gestellt, ob der afrikanische Missionar recht getan
habe, der seine Missionspredigt damit erdffnete, dass er seine Horer auf die Geborgenheit
ithrer Ziegen und Schafe unter der Hut des Hirten aufmerksam machte, um ihnen dann deutlich
zu machen, dass auch der Mensch einen Hirten brauche. Ohne die ndheren Umstidnde zu ken-
nen, wiirde ich denken, dass dieser Missionar recht getan hat, weil es sich dabei offenbar eben
um ein «Deutlichmacheny, das heiflt um einen Versuch der Sprache zu handeln scheint, der
dem Gehalt von Ps. 23 oder Joh. 10 gerecht zu werden gewiss dienlich sein konnte. S. Knak
hat dann aber weiter gefragt, ob wohl der China-Missionar Unrecht hatte, der am Fuf3e des
«Marmornen Hiigels» vor den Toren Pekings, wo der chinesische Kaiser als Himmelssohn
und zugleich als Hohepriester der Menschheit «die schonste und edelste Naturverehrung zu
leisten hatte, die uns bekannt ist», zu seinem Begleiter sprach: «Ziehe deine Schuhe aus, denn
der Ort, auf dem du stehst, ist heilig Land» [Ex. 3,5]? Wieder, ohne die ndheren Umsténde zu
kennen, wiirde ich sagen, dass dieser Missionar wohl in der Tat Unrecht hatte, weil es schon
mit sehr merkwiirdigen Dingen zugehen musste, wenn eine so solenne Anerkennung eines
asiatischen Numens (noch dazu ausgerechnet in Form des Zitates des Gottesausspruches aus
Ex. 3) mit Missionspredigt irgendetwas zu tun haben sollte. Ich kdnnte von mir aus eine dritte
Frage als Beispiel anfiihren: Hat Ernst Johanssen recht, wenn er sich getraut, die Existenzbe-
dingungen des ostafrikanischen Menschen: |124| die gliedhafte Verbundenheit, das Ichbe-
wusstsein, die Leiblichkeit und schlieBlich auch seinen religiosen Glauben als «Mysterien» zu
bezeichnen und, wie anzunehmen ist, doch auch als Missionsprediger als solche «in das Licht
des Evangeliums» zu riicken? Ich wiirde wiederum sagen: er hat nicht recht, weil da eine
Sprachverwirrung und vielleicht doch auch eine Verirrung in der Richtung einer natiirlichen
Theologie vorzuliegen scheint, der gegeniiber zum Beispiel die des Vatikanums mit ihrer sehr
viel vorsichtigeren Verwendung des Begriffs «Mysterium» den Vorzug groferer Niichternheit

Barth - Die Theologie und die Mission in der Gegenwart (1932)14 12.07.2020



haben diirfte. Aber wie kdnnten solche Urteile anders als sehr unmafigeblich und unter Vor-
behalt abgegeben werden? Streng theologisch antwortend konnte ich eigentlich nur die Fragen
Knaks unterstrichen an ihn selbst bzw. an die Mission zuriickgeben und sagen: das eben ist
die Beziehung zwischen Theologie und Missionspredigt, dass auch und gerade der Missions-
prediger moglichst ununterbrochennotedurch solche Fragen nach Recht oder Unrecht (N. B.:
nach dem inneren, sachlichen Recht oder Unrecht) dessen, was er als Missionar vorzubringen
wagt, bedriangt ist und sich ohne Riicksicht auf das, was dabei praktisch herauskommt, ehrlich
von diesen Fragen bedrdngen ldsst. Die theologischen Fragen werden aber diejenigen Fragen
sein, die sich aus dem Verhiltnis ergeben zwischen dem, was der Missionar aus praktischen,
padagogisch-psychologischen, volks- und religionskundlichen Griinden formell, das heif3t
sprachlich wagen zu diirfen bzw. zu miissen glaubt, und dem, was ihm durch die Heilige
Schrift als Gehalt dessen, was er sprechen soll, je und je vorgehalten wird. Schon die klare
Einsicht in das grundsitzliche Uber- und Unterordnungsverhiltnis dieser beiden Instanzen:
des Problems der Sprache hier und des biblischen Offenbarungszeugnisses dort, wird ihn
ununterbrochen an die theologische Frage erinnern, und dass dieses Verhéltnis besteht, das ist
vielleicht das Beste, jedenfalls das Entscheidende, was ihm die Theologie zu sagen hat. Er
wird dann, wenn er sich das sagen ldsst, auf jener untergeordneten Ebene, in Bezug auf das
Problem der Sprache alle nur mogliche Freiheit in Anspruch nehmen diirfen. Er wird aber
wissen, dass es sich dabei um die Freiheit des Dienstes, seines Dienstes als Botschafter han-
delt, dessen Meister das Wort, und zwar das geschriebene Wort ist, nicht aber die Freiheit,
dem Evangelium nach seinem piddagogischen Ermessen eine indische, chinesische oder afri-
kanische Gestalt zu geben, das heift, es in ein neues System zu bringen. Er hat ja nicht die
Freiheit eines Fiihrers — dieser profane Begriff hat in |125]| der Kirche Jesu Christi drauflen
und in der Heimat schwerlich etwas zu suchen — sondern eben die Freiheit eines Dieners, und
zwar nicht eines Dieners der Menschen, sondern eines Dieners des Wortes an die Menschen.
Nicht auf eine besondere geschichtliche Gestalt des Evangeliums, weder auf eine europdische
noch auf eine asiatische oder afrikanische, wird er sein Augenmerk richten, sondern auf die
eine wesentliche und tiberlegene Gestalt, deren Konkretion eben die Offenbarung ist, die thm
wie dem Prediger in der Heimat die Schrift und nur die Schrift bezeugt. Er wird «ankniipfen»
— wie sollte er nicht ankniipfen? alle Sprache ist ein Ankniipfen! — an den ganzen, warum also
nicht auch an den religidsen Lebensbestand seiner Horer, aber er wird darum das christliche
Bekenntnis und die christliche Predigt nicht durch die Lehre von einem «Ankniipfungspunkty,
von einer natlirlichen Offenbarung vor der Offenbarung bereichern. Denn er wird wissen, dass
der wirkliche Ankniipfungspunkt nicht im Bereich und in der Macht der menschlichen Spra-
che liegt, dass wohl das Verhéltnis von Mensch und Mensch und also das Verhéltnis von
Missionar und Heide ein kontinuierliches, das Verhéltnis von Gott und Mensch aber, um das
es in der Kirche und in der Mission geht, ein diskontinuierliches, dass die Gnade, wo und wie
immer die Sprache ankniipfen moge, ein Wunder und kein Briickenschlag und als Wunder
und nicht als erhohte Natur zu verkiindigen ist. Wie sollte er das nicht wissen? Und wenn er
es weil}, wie sollte es ihn nicht als drangende Frage begleiten? Und wenn er weil3, um was es
geht in der Mission, wie sollte er es sich dann leicht machen und dieser Bedréngnis sich ent-
ziehen wollen? Irre ich mich, wenn ich den Eindruck &uBere, dass die, die hier widersprechen
und von der Theologie gerade an dieser Stelle mehr — vermeintlich mehr — ndmlich eine hilf-
reiche Spekulation iiber die urspriingliche Synthese zwischen Gott und Mensch erwarten
sollten, im Ganzen mehr unter den Missionstheoretikern in der Heimat als auf den Missions-
feldern selber zu suchen sein diirften?

Ich bin am Ende. Es darf nochmals betont werden, dass gerade alles zuletzt Gesagte nur als
Beispiel und Andeutung gemeint sein konnte. Das Schwergewicht dessen, was hier beigetra-
gen werden sollte, lag am Anfang und in der Mitte des Vortrags. Ich darf bitten, alles Gesagte
von dort aus zu verstehen.

Barth - Die Theologie und die Mission in der Gegenwart (1932)15 12.07.2020



Und nun hat jemand von «Lihmung des Missionswillens» durch die Theologie, speziell durch
eine bestimmte Theologie der Gegenwart, ge-|126|redet. Ich wiirde mich nicht wundern, wenn
man finden sollte, dass dieser Vorwurf durch diesen Vortrag bestétigt sei. Ich nehme den Vor-
wurf auf und erinnere daran, dass wir alle aus der Bibel von einem Mann wissen, der geldhmt
werden und sich Lahmung gefallen lassen musste, um als Geldhmter obzusiegen und den
Namen Israel zu bekommen [vgl. Gen. 32,23-33]. Die Theologie ist nicht der Engel Jahves.
Es konnte aber sein, dass ihre Funktion in der Kirche und so auch der Mission gegeniiber in
der Linie dessen liegen muss, was jener Engel an Jakob tat. Und wenn dem so wére, dann
diirfte sich auch die Mission iiber diesen ihren Partner gewiss nicht nur beklagen.

Vortrag gehalten an der Brandenburgischen Missionskonferenz in Berlin am 11. April 1932.

Quelle: Karl Barth, Theologische Fragen und Antworten. Gesammelte Vortrdge, Bd. 3,
Zollikon 1957, S. 100-126.

Barth - Die Theologie und die Mission in der Gegenwart (1932)16 12.07.2020



