Isaaks Opferung (1.Mose 22,1-19)
VVon Walter Zimmerli

1 Es geschah aber nach diesen Begebenheiten, da versuchte Gott* den Abraham und sprach
zu ihm: «Abraham!» Er aber sagte: «Hier bin ich.» 2 Da sprach er: «Nimm deinen Sohn,
deinen einzigen, den du liebhast, den Isaak, und gehe ins Land Moria und bringe ihn dort als
Brandopfer auf einem der Berge, den ich dir sagen werde. dar.» 3 Und Abraham machte sich
am Morgen friih auf, sattelte seinen Esel und nahm seine zwei Diener und seinen Sohn Isaak
mit sich. Und er spaltete Holz zum Brandopfer und machte sich auf und ging an den Ort, den
ihm Gott sagte. 4 Am dritten Tag, als Abraham seine Augen erhob, sah er den Ort von ferne.
5 Da sprach Abraham zu seinen Dienern: «Bleibt ihr hier mit dem Esel, ich und der Knabe
aber, wir wollen dorthin gehen. Wenn wir dann angebetet haben, so wollen wir zu euch
zuriickkehren.» 6 Dann nahm Abraham die Holzscheite zum Brandopfer und legte sie Isaak,
seinem Sohne, auf. Und er nahm das Feuer und das Messer in seine Hand, und so gingen die
beiden zusammen. [109] 7 Da sagte Isaak zu seinem Vater Abraham: «Vater!» Und er sagte:
«Ja, was ist, mein Sohn?» Und er sagte: «Siehe da ist das Feuer und sind die Holzstiicke. Wo
ist aber das Tier zum Brandopfer?» 8 Da sagte Abraham: «Gott wird sich das Tier zum
Brandopfer ersehen, mein Sohn» Und so gingen die beiden zusammen. 9 Dann kamen sie an
den Ort, den ihm Gott gesagt hatte. Und Abraham baute dort den Altar und schichtete die
Holzstiicke auf und band seinen Sohn Isaak und legte ihn auf den Altar oben auf die Holz-
stiicke. 10 Und Abraham streckte seine Hand aus und nahm das Messer, um seinen Sohn zu
schlachten. 11 Da rief ihm der Bote Jahwes vom Himmel her zu: «Abraham, Abraham!» Und
er sprach: «Hier bin ich.» 12 Und er sprach: «Strecke deine Hand nicht aus gegen den Kann-
ben und tu ihm nichts an, denn nun habe ich erkannt, dal’ du Gott fiirchtest und mir deinen
einzigen Sohn nicht vorenthalten hast.» 13 Und als Abraham seine Augen aufhob und hinsah,
siehe, da war <ein>2 Widder, der sich mit seinen Hérnern im Dickicht verfangen hatte. Da
ging Abraham hin und nahm den Widder und brachte ihn anstelle seines Sohnes als Brand-
opfer dar. 14 Und Abraham nannte den Namen jenes Ortes «Jahwe ersieht». So sagt man
noch heute: «Auf dem Berge, da Jahwe gesehen wird.» 15 Und der Bote Jahwes rief Abraham
zum zweitenmal vom Himmel her zu 16 und sagte: «Bei mir selber schwore ich, ist der Spruch
Jahwes, weil du dieses getan hast und deinen einzigen Sohn <mir>* nicht vorenthalten hast,
17 so will ich dich reich segnen und deine Nachkommenschaft reichlich mehren wie die Ster-
ne am Himmel und den Sand an der Kiiste des Meeres. Und deine Nachkommenschaft soll das
Tor ihrer Feinde in Besitz nehmen. 18 Und mit (dem Namen) deiner Nachkommenschaft sol-
len sich alle Volker der Erde Segen wiinschen, weil du auf meine Stimme gehdrt hast.»

19 Dann kehrte Abraham zu seinen Dienern zuriick, und sie machten sich auf und gingen
miteinander nach Beerseba. Und Abraham blieb in Beerseba wohnen.

Die Erzahlung verwendet bis hin zu V. 14 aulRer in der Benennung des «Boten Jahwes» in V.
11 durchgehend die Elohimbezeichnung flr Gott. Sie wird auch durch ihre Erzahlweise, in
der bei aller Harte des Berichteten die menschliche Empfindung indirekt (etwa im Gespréach
beim Aufstieg auf den Berg) stark angeruhrt wird, durch das Reden des Gottesboten vom
Himmel her sowie durch das Leitwort «Gott flrchten» deutlich zu E gewiesen. Da E in 21,17
auch die elohistische Bezeichnung «Gottesbote» verwendete, mull beim «Jahweboten» von V.
11 eine nachtrégliche Veranderung in Angleichung an V. 15 (s. u.) angenommen werden.

! Der starke Akzent, der im Hebraischen auf dem vorangestellten «Gott» liegt, ist im Deutschen schwer hérbar
zu machen (etwa: «Da war es Gott, der Abraham versuchte»).

2 Mit der Masse der Textzeugen ist hier statt des «hinter» des MT das im Hebraischen graphisch minimal davon
verschiedene «einer» zu lesen.

® Entsprechend V.12 ist hier zusammen mit der samaritanischen Uberlieferung, der griechischen Ubersetzung
u.a. das im MT fehlende «mir» zu erganzen.

Zimmerli - Opferung Isaaks, Gen 22,1-19 (ZBK) 1 31.01.2018



Ebenso sind die zwei Namensétiologien von V. 14, die den Jahwenamen enthalten, nachtrag-
licher Uberarbeitung verdachtig. Hier konnte die Verbindung mit der Ortsangabe Moria in V.
2 der Grund daftir gewesen sein. Deutlich heben sich dann V. 15-18 als ein Nachtrag heraus.
Die Tatsache, dal} der Jahwebote, nachdem die eigentliche Erzdhlung mit ihrer inneren Dra-
matik an ihr Ende gelangt ist, ausdriicklich «zum zweiten Mal» (V. 15) vorn Himmel her
redet, die im Botenwort gebrauchte Gottesspruchformel und vor allem das Einbringen der
ganzen Segnungsterminologie des J legen es nahe, hier noch eine ausdriickliche Nachinter-
pretation der Erzdhlung mit dem Sprachgut des J zu finden. Es ist ein Jiinge-[110]rer, der in
seiner Aussage dann auch wieder spiirbar von J (12,1-3) abweicht, der hier zu Worte kommt.
Der SchluRRvers 19 durfte im urspriinglichen Text direkt an V. 14 angeschlossen haben.

Man hat auch bei dieser Erzéhlung des E, die anders als Kap. 20 f. keine Parallele bei J hat,
nach ihrer stofflichen VVorgeschichte gesucht. Zwei Fragerichtungen, die in diesem Zusam-
menhange befolgt worden sind, seien hier kurz bertihrt.

1. Man hat gesehen, dal? die Erzahlung eine &tiologische Ausmiindung hat. Der Name des
Ortes, an dem das in 1.Mose 22 Erzahlte geschehen ist, soll erkléart werden. Um welchen Ort
handelt es sich dabei? Auf diese Frage ist leider wenig Gewisses mehr auszumachen. Nach V.
2 gebietet Gott Abraham, ins «Land Moria» zu gehen. Ein so benanntes Land ist sonst nir-
gends belegt. Dagegen sagt 2.Chr. 3,1, dal? Salomo Gott den Tempel «auf dem Berge Moria,
wo er seinem Vater David erschienen war», gebaut habe. Dabei ist auf das in 1.Chr. 21
(2.Sam. 24) Erzahlte zuriickgewiesen. Josephus hat dann den Ort von 1.Mose 22 offen mit
dem «Berg, wo spater der Konig David einen Tempel baute», gleichgesetzt, Wahrend nun in
V. 2 die alteren Ubersetzungen seltsam abweichend vom «hohen Lande» oder vom «Land der
Amoriter» reden, ist schon in der samaritanischen Uberlieferung, dem Targum u. a., Moria
mit «Erscheinung» wiedergegeben. Die Beziehung hin zu V. 14, wo der Jahwename aber Ver-
dacht gegen die Urspriinglichkeit der Formulierung erweckt, ist nicht zu tGibersehen. So ist der
heute in V. 2 zu findende Name Moria zusammen mit den Angaben von V. 14 nicht frei vom
Verdacht, einen friher hier stehenden Namen verdrangt zu haben und das ganze Geschehen
nachtréaglich auf den spéteren Tempelberg verlegen zu wollen. Die Tendenz, Jerusalem nach-
traglich in den Vatergeschichten ins Spiel zu bringen, war schon bei 14,18-20 deutlich zu er-
kennen. Da man in einer &lteren Uberlieferung eher den EI- als den Jahwenamen meint ver-
muten zu sollen, hat man, in Beachtung einer offenbar auch in der Antwort Abrahams von V.
8 beabsichtigten Anspielung, sich gefragt, ob man etwa auf den Namen Jeruel gefiihrt werde.
Dieser Name ist in 2. Chr. 20,16 als Name einer Ortlichkeit in der Wiiste nahe bei Thekoa
erwéhnt. Nichts deutet aber darauf hin, daR dort ein heiliger Ort zu suchen ware. So bleibt es
in der Frage nach der urspriinglichen Lokalisierung der Geschichte und des Namens, auf den
sie dtiologisch hinfuhren will, bei einem Non liquet.

2. Man hat weiter vermutet, in dieser Geschichte, in der zuerst von Abraham das Opfer seines
Sohnes gefordert wird, dann aber Gott selber das Opfertier bereitstellt, sei es urspriinglich um
eine Erzéhlung gegangen, welche von der Ablésung des Menschenopfers durch ein Tieropfer
redete und dieses mit einem bestimmten Opferort verband. Aber auch dieser Hintergrund ist,
wenn er berhaupt je bestanden haben sollte, ganz verblal3t und tragt zum Verstandnis des
vorliegenden Textes nichts aus. Dieser will nicht von einer allgemeinen Regel der Auslsung
des Menschen durch ein Tieropfer reden, sondern sehr konkret ein einmaliges Geschehen der
Geschichte Abrahams erzahlen. Auf die Aussage der Jetztform der Erz&hlung, die sich auch
nicht in die verschiedenen Erzéhlfaden einer Wallfahrts- und einer Kultstiftungstradition
auflosen 1aRt, sondern ein strenges inneres Gefélle hat, gilt es nun zu achten.

In einer Weise, die an 1.Mose 18,1 erinnert, stellt der Erzahler gleich an den Anfang (1) die
Mitteilung dessen, worum es in der ganzen Erzahlung gehen wird. Ahnliches ware auch von
den himmlischen Szenen in Hiob 1 f. zu sagen. « Gott versuchte den Abraham.» Vgl. auch

Zimmerli - Opferung Isaaks, Gen 22,1-19 (ZBK) 2 31.01.2018



Anm. 65. Der Leser der Erzahlung weil3 von [111] diesem ersten Satze an, worum es gehen
wird. Das mildert die schwere Héarte des Ganzen flr den Horer, nicht aber fir Abraham, der
(gleich Hiob) von der ganzen Absicht Gottes nichts weil3.

Im Nachtgesicht — so méchte man es nach der Weiterfuhrung verstehen (vgl. dazu in E auch
20,3 sowie 21,12-14) — gibt Gott dem Abraham Befehl, ihm seinen Sohn darzubringen (2-3).
«Deinen Sohn, den Einzigen, den du liebhast.» Diese volle Beschreibung leuchtet in die Tiefe
der Anfechtung hinein, die dieser Befehl fiir Abraham bedeuten muR. Im weiteren aber ist von
keiner Geflhlsreaktion Abrahams geredet, sondern in groRer Verhaltenheit nur der schlichte
Gehorsam, in dem er tut, was ihm aufgetragen ist, berichtet. Gleich am anderen Morgen trifft
er seine VVorbereitungen, bepackt sein Tier mit dem Nétigen, spaltet das Holz fur das Altarfeu-
er und macht sich mit zwei Dienern und Isaak wohl von Beerseba aus, wohin er nach V. 19
zuriickkehrt, auf den Weg.

Am dritten Tag (4-6) ist der Berg, dessen urspriinglich gemeinte Ortlichkeit sich unserer
Kenntnis entzieht, in der Ferne zu sehen. Da l&l3t Abraham die Diener und das Lasttier zurtick,
um sich mit Isaak allein an den offenbar einsamen Ort aufzumachen, an dem er die Tat des
Gehorsams tun soll. Behutsam verteilt er die mitzunehmende Last. Die Holzstticke gibt er
dem Knaben, die gefahrlichen Dinge, die wohl in einem Tonkrug mitgenommene Glut und
das Messer, nimmt er sorgsam in die eigene Hand, damit sich der Knabe nicht verletze. So hi-
tet véterliche Liebe das Leben des Sohnes, den dann doch bald nachher Gott von ihm fordern
wird.

Erregend und hintergrindig aber ist dann das Gesprach auf dem Weg zum Berge (7-8). Hier
der Knabe, der arglos den Vater anruft, dort der Vater, der hinhort. Das: «Siehe, hier bin ich»,
mit dem Abraham Gott in V. 1 und dann V. 11 antwortet ist hier beziehungsvoll erweitert.
«Ja, was ist (wortlich ebenfalls: Hier bin ich), mein Sohn?» Und dann die erstaunte Frage des
Sohnes, die feststellt, daB bei aller sorgféltigen Vorbereitung doch das Wichtigste vergessen
ist: das Opfertier. Und darauf die hintergrindig-vielsinnige Antwort des Vaters: «Gott wird
sich das Tier zum Brandopfer ersehen», und dazu wieder das liebevolle: «Mein Sohn». Eine
verhiillende Antwort, die doch so voll enthiillt, wo des Vaters Gedanken sind. Bei Gott — um
ihn geht es. Er handelt auf dem Weg, auf dem Abraham ist. Er ersieht sich auch sein Opfer-
tier. Abraham ahnt nicht, was er damit vorwegnehmend sagt — das, was dann nach dem
SchluB der Erzahlung den Namen des Ortes bestimmen wird. Gott hat sich dann in der Tat
sein Opfertier ersehen. Flr Abraham ist aber dieses «Ersehen des Opfertieres» in dem Anruf
Gottes, der ihn auf den Weg rief, vernehmbar geworden. Es wird sein Sohn sein. Und doch
formuliert er das nicht perfektisch. Wo Gott am Werke ist, ist auch immer noch Zukunft
offen. Und weil er so von Gott als dem, bei dem nicht fatalistisch die Dinge festliegen, ob-
wohl menschlich gesehen fiir Abraham alles festliegt — weil er so sein Reden fiur das Tun des
lebendigen Gottes offenhalt, darum redet er auch wahr von Gott. So wahr, wie er es selber
noch nicht ahnen kann.

Es ist toricht, in diesem Zusammenhang die Frage aufzuwerfen, ob Abraham mit seiner Ant-
wort denn nicht seinen Sohn angelogen habe, so wie er auch den Dienern, wenn er von ihrer
beider Ruckkehr redete (V. 5), nicht die Wahrheit gesagt habe. Abrahams Antwort, die Gott
nicht als Fatum der Vergangenheit einverleibt, sondern sich seinem Tun entgegengehen weil,
ist in tieferem Sinne wahr, als es die blo auf geschehene Entscheidung zurtickweisende Aus-
sage gewesen ware. Dann aber ist der Dialog zwischen Vater und Sohn von dem der Erzahler
berich-[112]tet, zu Ende. Mit der gleichen Bemerkung, mit welcher der Wegbericht eingefiihrt
war, wird er weitergeflhrt: «Und so gingen die beiden zusammen» (V. 6.8).

Das Weitere (9-12) ist ohne jedes Gespréch in reiner Aufzahlung der nun geschehenden Akte
Abrahams berichtet: Am Orte angekommen, baut er den Altar, schichtet das Holz auf ihm,

Zimmerli - Opferung Isaaks, Gen 22,1-19 (ZBK) 3 31.01.2018



bindet Isaak (wieder ist hinzugefiigt: «seinen Sohn»), wie man ein Opfertier bindet, legt ihn
auf das Holz auf dem Altar, streckt seine Hand aus, ergreift das Messer zur Opferschlachtung
seines Sohnes — wieder dieses schier unertragliche «seinen Sohn»! Da féllt Gottes Stimme ein.
Ganz so wie bei E in 21,17 geschieht der Anruf durch den Gottesboten vom Himmel her und
verbietet Abraham mit leidenschaftlichem zweimaligem Namensanruf, Hand an den Sohn zu
legen. Und dann enthallt sich auch Abraham, was der Horer der Geschichte von V. 1 ab weil:
Gott hat ihn auf die Probe gestellt. Probe aber soll etwas an den Tag bringen, was zuvor so
noch nicht am Tage lag. So hat Gott in dieser Probe erkannt, da Abraham Gott furchtete und
bereit war, auch seinen Sohn, den einzigen (vgl. V. 2), Gott zurlickzugeben, wo dieser ihn
forderte.

Und dann (13-14) erweist sich auch sogleich, wie wahr Abraham unwissend geredet hatte, als
er seinem Sohne sagte, dal Gott sich das Opfertier ersehen werde. Im Gebiisch auf dem einsa-
men Opferhugel entdeckt er das von Gott zum Opfer ersehene Tier, einen Widder, den er nun
anstelle seines Sohnes darbringt — wie befreit kann nun die zum neuntenmal lautwerdende
Bezeichnung «Sohn» in V. 13 ausgesprochen werden! In der atiologischen Ausmiindung von
V. 14 ist zundchst festgehalten, dal Abraham den Ort mit dem Satz seiner unwissend-wissen-
den Antwort an den Sohn benannt habe: «Jahwe ersieht.» Der Name ist dann, wo von seiner
Benennung «heute», d.h. in des Erzéhlers Gegenwart, geredet wird, in die passive Form um-
gesetzt: «Jahwe wird gesehen», d.h. «Jahwe erscheint». In 12,7; 18,1 war mit dieser Formulie-
rung eine echte Jahweerscheinung ausgesagt, wie sie in 22,1 ff., wo die Gottesstimme vom
Himmel her redete, nicht zu finden war. Sollte die Vermutung, dal3 die jetzt vorliegende
Atiologie den heiligen Ort Jerusalem vor Augen hat, zu Recht bestehen, so enthélt die zweite,
die Gegenwartsaussage meinende Formulierung, wenn sie schon nur sehr von ferne an das
Moria von V. 2 anklingt, den Hinweis auf den Ort besonderer Nahe Jahwes, wie Israel an sie
glaubte.

Mit der ganz sachlichen Feststellung von V. 19, die einst unmittelbar an V. 14 anschloR,
klingt der Bericht tiber das Abraham im Tiefsten aufwiihlende Geschehen aus: Ruckkehr zu
den Dienern, Heimkehr nach Beerseba, weiteres Wohnen in Beerseba.

Die Verhaltenheit dieser ganzen Erzahlung wird einem klar, wenn man etwa die spéteren
Ausmalungen daneben halt — etwa im Blick auf den Abschluf3 des Ganzen. R. Levi (um 300)
berichtet den Abschlul?: «Als Isaak zu seiner Mutter zuriickkehrte, sprach sie zu ihm: Wo bist
du gewesen, mein Sohn? Er sprach zu ihr: Mein Vater hat mich genommen und mich die
Berge hinauf und die Hiigel hinabgefuhrt ... (dann folgt die Schilderung der Opferszene). Da
rief sie (Sara): Wehe Uber den Sohn der Ungliicklichen! Wenn nicht der Engel gewesen ware,
so warest du langst geschlachtet? Er antwortete: Ja! In jener Stunde stieR sie sechs Laute aus
entsprechend den sechs TrompetenstoRen (am Neujahrstag, durch die an Isaaks Opferung
erinnert werden soll). Man hat gesagt: Kaum hatte sie dieses Wort beendet, da starb sie.»

Das Meisterhafte dieser Erzahlung hat E. Auerbach im 1. Kapitel seines Buches «Mimesis»,
1946, 7-30, unter der Uberschrift: «Die Narbe des Odysseus» im [113] Vergleich mit der
homerischen Szene vom Wiedererkennen des Odysseus durch die Schaffnerin Eurykleia im
19. Gesang der Odyssee herausgearbeitet. Ist dort alles bis ins letzte anschaulich ausgemalt, so
dal3 jeder Zug mit Augen geschaut werden kann, ohne viel tieferen Hintergrund zu haben, so
ist 1.Mose 22 in der AulRenschilderung verhalten, ferne von jeder Ausmalung. Aber jeder Satz
ist hintergriindig. Der Mensch, der die Geschichte hort, ist an einem Geschehen zwischen Gott
und Mensch beteiligt. Der biblische Text «will uns ja nicht nur fiir einige Stunden unsere
eigene Wirklichkeit vergessen machen wie Homer, sondern er will sie sich unterwerfen; wir
sollen unser eigenes Leben in seine Welt einfligen» (20). In seinen vier Meditationen der
Geschicke von Isaaks Opferung in «Furcht und Zittern», die Kierkegaard seiner «Lobrede auf
Abrahamy, der «in hundert und dreiRig Jahren nicht weitergekommen ist als zum Glauben»,

Zimmerli - Opferung Isaaks, Gen 22,1-19 (ZBK) 4 31.01.2018



voranstellt, ist etwas von der Betroffenheit sichtbar gemacht, welche die Geschichte von Isa-
aks Opferung im Menschen weckt. In seiner Monographie «lsaaks Opferung, christlich
gedeutet» hat D. Lerch 1950 die mannigfache Brechung sichtbar gemacht, welche diese
Erz&hlung im Laufe der christlichen Interpretation erfahren hat.

Die Erzahlung berichtet von der schweren Probe, die ein Vater erleidet, dem Gott seinen Sohn
abfordert, den einzigen, den er liebhat (V. 2). Diese menschliche Komponente ist in der Art,
wie der Erzéhler erzdhlt und das «dein (mein, sein) Sohn» nicht weniger als neunmal wieder-
holt, sichtbar gemacht.

Aber die Erzéhlung ist in dem, was der E im weiteren Kontext seiner Geschichtserzéhlung,
soweit sie uns noch erkennbar ist, mit ihr sagen will, durch den Hinweis auf dieses Menschli-
che der Vaterliebe noch nicht in ihrem tiefsten Grunde erfat. 20,13 liel erkennen, daf auch
er von der Herausfiihrung Abrahams in die Ungesichertheit eines Wanderlebens fern von
seiner Sippe wuBte. 21,12 zeigte daruber hinaus, daf Gott ihm im Sohne Isaak, der nach 21,6
S0 spét geboren wurde, daB, die es horen, tber das Unglaubliche lachen, Nachkommenschaft
verheiRen hatte. Den Sohn der Nebenfrau hatte er nach 21,8ff. auf ausdriickliches Geheil3
Gottes mit seiner Mutter aus dem Hause treiben mussen. Auf Isaak allein stand alle Hoffnung,
dal’ der prophetische Gottesmann, mit dem Gott so offensichtlich war, daR Flrsten Kanaans
sich von ihm seine bleibende Huld vertraglich sichern lieRen, die ihm geschenkte Gottesnéhe
an Zukunft weiterreichen kdnne. Und diesen Sohn Isaak forderte Gott nun von ihm. Nicht
allein das Herz des Vaters war darin betroffen, sondern die ganze Geschichte, das «Gott mit
ihm» stand darin auf dem Spiel. Nach der Opferung Isaaks wiirde Abrahams Geschichte
Episode ohne Zukunft bleiben.

Die Frage, die sich hier Abraham stellen muf3te, lautet: Wollte er sich, etwa gar unter aus-
dricklicher Berufung auf die ihm zuteil gewordene Verheiung von 21,12, dem Gehorsam
gegen Gottes Forderung verschlieRen? Wollte er sich an die Verheiflung als an einen festzu-
haltenden «Raub» (Phil. 2,6 braucht in verwandtem Zusammenhang dieses Bild) festklam-
mern, auf VerheiBung pochend den Gehorsam versagen? Konnte er denn mit der Opferung
Isaaks die ganze VerheiBung aufs Spiel setzen? Der Ausweg, unter dem Heb. 11,17-19 die
Geschichte von Isaaks Opferung sieht und von dem auch Luther in seiner Auslegung der
Geschichte redet, ist dem alttestamentlichen Glauben verschlossen: «Er hielt dafir, da Gott
maéchtig sei, auch von den Toten zu erwecken.» VVon Erweckung der Toten weil3 die alttesta-
mentliche Véatergeschichte noch nichts. «Leben» ruht hier noch ganz im Nachkommen — dem
Nachkommen, den er im Gehorsam gegen Gott nun wieder zurtickgeben soll. [114]

Es ist hier die tiefste Frage an den Glauben, der sich von Gott berufen weil3, gerichtet. Dieser
Glaube oder, um das VVokabular von P zu benutzen, die Wirklichkeit des Bundes beruht nicht
in einem festen «Haben», sondern in einem Gehorsam, der auch die Wirklichkeit des Kreuzes
nicht meidet. Im Gehorsam des Gekreuzigten «bis zum Tode, ja bis zum Tode am Kreuz»
(Phil. 2,8) scheint so die ganze Zukunft des Reiches Gottes aufs Spiel gesetzt zu sein. Und
doch ist in eben diesem Sich-Hin-geben an den Gehorsam die Wirklichkeit und Zukunft des
Reiches Gottes begrundet, indem hier nun im Sinne von Heb. 11, 19 die Macht Gottes selbst
uber dem Tod offenbar wird. VVon da aus gewinnt der Satz: «Wer sein Leben erhalten will, der
wird es verlieren, wer es aber verliert um meinetwillen, der wird es erhalten» (Mat. 10,39) —
der Satz, der in der Verlangerung der Erzéhlung von 1.Mose 22 zu horen ist —, seine volle
Gultigkeit.

So will E in Abraham nun den Riesen des Glaubens, der sich durch seine Tat ein unmeRbares
Verdienst schafft — flr sich und seine Nachkommen —, zeichnen? Die Erzahlung ist in der
Folge im Judentum oft so ausgelegt worden. Aber auch E. Hirsch meint in seiner Meditation
von 1.Mose 22 in seiner Schrift: «Das Alte Testament und die Predigt des Evangeliums »,

Zimmerli - Opferung Isaaks, Gen 22,1-19 (ZBK) 5 31.01.2018



1936, 1.Mose 22 so verstehen zu missen: Abraham ist angesichts eines Gottes, der Unmog-
lichstes zu fordern vermag, der gigantische Gerechte. Er meint von da her in 1.Mose 22 die
Verkindigung des Deus absconditus, die durch die Verkiindigung vom Kreuz zerbrochen ist,
hdren zu missen. Das liegt aber nicht in der Erz&hlung, wie E sie erzéhlt. Diese rechnet ganz
einfach damit daR Verheiflung nicht ohne Probe und Bewahrung ist, da Glaube stets auch
«Gehorsam des Glaubens» ist. In einer zugespitzten Situation besteht Abraham die Probe und
bleibt «gottesfiirchtig», indem er, ohne auf Besitzrechte zu pochen, glaubt, dal} «Gott sich das
Tier zum Opfer ersehen wird», auch wo die Méglichkeit dazu sich seinen menschlichen Au-
gen verschlief3t.

Ebensowenig aber geht es hier, wie Kolakowski in seiner satirischen Nacherzahlung von
1.Mose 22 es zu sehen meint, um den blinden Kadavergehorsam eines «Untertanen», der
nichts ist als stumpf gehorchender Untertan. Die Antwort an seinen Sohn in V. 8 zeigt auch
hier welches Gegenuber Abraham auch in der tiefsten Tiefe sich gegentber wei3. Die Erzéh-
lung redet nicht von dem Gott, der den Menschen blind, in Ergebung unter herrschaftliches
Fatum zum Sinnlosesten bereit haben will, sondern von dem lebendigen Gott, der bis zuletzt
dazu frei ist, sich sein Opfertier zu ersehen. 1.Mose 22 redet von der Wirklichkeit der Erpro-
bung des Glaubens an den lebendigen Gott, von dem her Verheillung ergangen ist, von der der
Glaube nun auch da nicht 1&Bt, wo der Weg ins scheinbar Ausweglose fihrt — und der erféhrt,
daR solcher Glaube nicht zuschanden wird.

Noch fehlt der Blick auf die zweite Rede des Jahweboten (15-18) vom Himmel her, welche
die von E erzédhlte Geschichte 1.Mose 22 in den zusammengearbeiteten Gesamtkomplex der
Abrahamgeschichten einbauen will und ihn mit der Terminologie des J deutet. Offenbar
empfindet der Ergénzer es noch als ungeniigend, dal? Abraham lediglich gesagt wird: «Ich
erkenne, dal’ du Gott furchtest.» Er will auch Gber dieser Erzéhlung die volle VerheiRung, die
von Kap. 12 her Gber Abraham steht, erneuert sehen. In Form des Schwures redet Jahwe, des-
sen Wort durch den Jahweboten vom Himmel her mit der Gottesspruchformel verburgt wird.
Weil Abraham seines Sohnes nicht verschont hat (darin sind die Worte der ersten Botenrede
in V. 12 aufgenommen), darum wird Jahwe nun all das von ihm Verheil3ene wirklich machen:
den Segen und die Mehrung der Nachkommen. Das Bild von den nicht zu zéhlenden Sternen
stammt aus 15,5, das vom unzéhlbaren Sand an der [115] Meereskiste ist 32,13 in einer Ver-
heilBung an Jakaob zitiert. Der kriegerische Wunsch, dalR die Nachkommen Abrahams das Tor
ihrer Feinde einnehmen, wird 24,60 als Wunsch der Angehdrigen vom Hause der Rebekka
uber diese ausgesprochen. Dieser polemischen Wendung gegen die Feinde entspricht es, daf
dann auch nicht mehr vom Segen, der auf die Heiden ausgeht, geredet ist, sondern von der
Segenswunschformel, die von den Volkern gebraucht werden wird und in der Abraham als
der exemplarisch Gesegnete zitiert werden wird. All dieses soll wirklich werden, weil Abra-
ham auf die Stimme Jahwes gehort hat. Die Formulierung macht deutlich, dafl Segen sich
nicht da auswirken wird, wo der von Gott Gerufene sich im Ungehorsam von diesem ldst. Sie
steht dann in der Gefahr, mil3verstandlich zu werden, wenn sie die Segenswirklichkeit als
Ganzes konditional vom Tun des Menschen her bedingt sein lait. Die Meinung des J ist das
nicht gewesen.

Quelle: Walther Zimmerli, 1. Mose 12-25: Abraham, Zirich 1976, S. 108-115.

Zimmerli - Opferung Isaaks, Gen 22,1-19 (ZBK) 6 31.01.2018



