Der Lobpreis Gottes

Von Edmund Schlink

1. Die Danksagung fiir Gottes Taten

Wir haben Gott fiir seine groen Taten zu danken. So hat das alttestamentliche Bundesvolk in
seinen Psalmen immer wieder fiir die Errettung aus Agypten und fiir die Gabe des Berges
Zion und des davidischen Konigtums gedankt. Dartiber hinaus galt dieser Dank Gottes Bund
mit Abraham und Gottes Schopfungstat am Anfang. In der Kirche ist die Erlosungstat Gottes
durch Jesus Christus der zentrale Inhalt des immerwahrenden Dankens. Auch diese Danksa-
gung blieb nicht ohne Bezug auf die Schépfungstat Gottes am Anfang, die er durch den pré-
existenten Christus als den Schopfungsmittler vollbracht hat. So ist auch das eucharistische
Gebet im Herrenmahl nicht nur ein Gedenken an Jesu Tod, sondern ist in der liturgischen
Entfaltung zu einem Dankgebet geworden, das alle Taten Gottes von der Erschaffung der
Welt bis zur Wiederkunft Christi umfaf3t.

Die groflen Taten Gottes — wie die Schopfung am Anfang und der alte und der neue Bundes-
schlul — waren einmalige Taten, aber jede dieser Taten ist zugleich die Verheiung, da3 Gott
das Begonnene weiterfiihren und vollenden wird. Der Dank fiir die einmaligen Gottestaten ist
daher zugleich der Dank fiir die Erhaltung der Schopfung und fiir das Wachstum des Gottes-
volkes und die verheiene Vollendung der neuen Schopfung.

So erinnert der Betende in seiner Danksagung Gott an seine grof8en Taten. Er hélt sie ihm vor.
Sie sind der Grund fiir das Vertrauen darauf, dall Gott unsere Gebete und Fiirbitten erhort,
indem er an uns und den Néchsten ebenso weiterhandeln wird, wie er einst an den Vitern ge-
handelt hat. So enthélt der Psalter nicht nur Danksagungen fiir Gottes einst geschehene Taten
sondern ist voll von Dank der Beter fiir die Errettungen, die ihnen durch denselben Gott, der
einst Israel errettet hat, zuteil geworden sind. Auch die neutestamentlichen Briefe beginnen
fast ausnahmslos mit dem Dank fiir die Gnade, die der angeredeten Gemeinde von demselben
Gott geschenkt worden ist, der seinen Sohn ein fiir allemal fiir die Welt dahingegeben hat.

2. Die Doxologie

Wir wiirden Gott jedoch nicht in Wahrheit danksagen, wenn wir dabei nur auf das blicken
wiirden, was wir durch sein Tun empfangen haben und was wir weiterhin fiir uns selbst und
fiir die Mitmenschen von seinem Tun erwarten diirfen. Vielmehr erfolgt der Dank fiir Gottes
Taten im Lobpreis Gottes. So hat die hebrdische Sprache kein besonderes Wort fiir die Dank-
sagung neben dem Lobpreis, sondern der Aufruf zum Dank ist im Aufruf zum Lobpreis ent-
halten. In den neutestamentlichen Schriften sind fiir Dank und Lobpreis zwar verschiedene
Worte verwendet, aber sie hingen auf das engste zusammen. Fiir Gottes Taten kann nicht
gedankt werden, ohne dal3 Gott selbst gepriesen wird. [726]

Gott ist zu preisen als der Herr, der in Freiheit seine grolen Taten vollbracht hat, vollbringt
und vollbringen wird. In seiner Freiheit hat er das All geschaffen. In seiner grundlosen Geduld
hat er die Menschheit erhalten, wenngleich sie sich von ihm abgewandt hat und dem Tode
verfallen war. Allein aus freiem Erbarmen hat er die israelitischen Stamme befreit und zu
seinem Bundesvolk gemacht, wenngleich Israel ,,das kleinste unter allen Volkern* (Dtn 7,7)
und ein ,halsstarriges Volk* (Dtn 9,5) war. In der Freiheit seiner Liebe hat Gott seinen Sohn
gesandt, wenngleich Israel den alten Bund gebrochen hatte, und er hat den Heiligen Geist

Schlink - Der Lobpreis Gottes (OD) 1 08.05.2020



ausgegossen, wenngleich Juden und Heiden Jesus ans Kreuz geschlagen hatten. Keine dieser
Taten ist begriindet im Wohlverhalten der Menschen. Vielmehr hat Gott sie vollbracht trotz
des menschlichen Widerspruchs. Keine dieser Taten ist zwingend aus der vorangegangenen
abzuleiten. Mit jeder von ihnen durchkreuzt er die Konsequenzen der menschlichen Siinde
und iiberbietet die durch seine Verheilungen erweckten menschlichen Erwartungen. Gott ist
immer mehr als seine Taten.

Gott ist nicht erst dadurch der Herr geworden, dal3 er das von ihm unterschiedene All erschuf,
erhilt und regiert, sondern als der Herr, der er ist, hat er das All geschaffen, erhalten und re-
giert. Er ist auch nicht erst dadurch Herr geworden, dal3 seine Herrschaft durch Jesu Botschaft
in diese Welt hereinbrach und er Jesus zum Herrn iiber das All erhohte, — vollends nicht erst
dadurch, dal3 Menschen dieser Botschaft Glauben schenkten und Jesus als Herrn bekannten.
Sondern als der Herr, der er ist, hat er sein Werk der Erlosung getan und wird es in der Kraft
des Heiligen Geistes vollenden. Gott ist auch nicht erst dadurch zu einem Liebenden gewor-
den, daB3 er Geschopfe ins Leben rief, denen er sich in Liebe zuwandte, sondern als der, der
die Liebe ist, hat er ihnen das Leben gegeben, sie erlost und wird sie vollends erneuern. Die
Geduld, in der Gott die Siinder erhalten, das Erbarmen, mit dem er sich Israels angenommen,
und die Liebe, in der er seinen Sohn fiir die Welt dahingegeben hat, sind Entscheidungen ein
und derselben Liebe, die Gott immer schon ist.

Aufgrund der groB3en Taten seiner Macht und Liebe ist Gott anzuerkennen als der Herr, der
von Ewigkeit zu Ewigkeit die Allmacht und die Liebe ist. In allen Aussagen iliber Gottes
Taten ist die Anerkennung Gottes selbst enthalten. Denn in der Anerkennung der Freiheit, in
der Gott seine Taten vollbracht hat, vollbringt und vollbringen wird, ist die Anerkennung
enthalten, da3 er schon vor seinen Taten war und immer sein wird. Die Anerkennung Gottes
selbst ist auch enthalten in jedem Gebet. Denn die Beter rufen Gott an als den Vater, der
schon weil}, was sie bediirfen, bevor sie ihn bitten, — ja, der sie schon kannte, bevor sie
geboren wurden.

Dal} Gott selbst von seinen Taten zu unterscheiden ist, kommt am deutlichsten zum Ausdruck
in der Doxologie. Die Doxologie griindet in Gottes geschichtlicher Heilstat. Aber aufgrund
der Heilstat riihmt sie Gott selbst. In ithrer Grundform lautet sie: ,,Herrlichkeit ist Gott* (indi-
kativisch) oder auch ,,Herrlichkeit sei Gott* (optativisch) — dies aber nicht in dem Sinn, als
ob ihm erst durch die Doxologie die Herrlichkeit zuteil wiirde, vielmehr wird hier die Herr-
lichkeit gepriesen, die er von Ewigkeit zu Ewigkeit ist und hat, und es wird darum gebetet,
daB alle diese Herrlichkeit anbeten. Zwar sind in der Doxologie gelegentlich auch die Taten
genannt, aufgrund derer Gott verherrlicht wird. Dies gilt besonders von der Anbetung Gottes
und Christi in Eulogien und Hymnen, die im weiteren Sinn ebenfalls als doxologische Ant-
worten des Glaubens bezeichnet werden konnen. Aber die Doxologie bleibt nicht bei dem
Lobpreis der gottlichen Taten stehen, sondern rithmt den ewigen Herrn, der sie vollbracht hat.
Die Taten sind weniger Inhalt als vielmehr Anla3 des Lobpreises. ,,Preis, Ehre und Dank*
wird dem entgegengebracht, ,,der da [727] lebt von Ewigkeit zu Ewigkeit* (Apk 4,9 f.). Der-
selbe Gott, der sich in seinen Taten offenbart hat, wird als der Ewige gepriesen.

Wie Gottes vollbrachte Taten zwar Voraussetzung, aber nicht der eigentliche Inhalt der Do-
xologie sind, so sind es auch nicht Gottes zukiinftige Taten. Gott wird vielmehr angebetet als
der Herr, von dessen Selbigkeit Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft der Welt umgriffen
und bestimmt sind. Dem entspricht es, daf} in der Doxologie das Du der Anrede Gottes zu-
rlicktritt und Gott vor allem in der dritten Person, als Er, gepriesen wird. Denn es geht hier um
den Lobpreis von Gott selbst, dessen Existenz nicht von uns als seinem Gegeniiber abhéngt,
sondern der ,,von Ewigkeit zu Ewigkeit* derselbe Heilige, Allmédchtige und Liebende ist.

Schlink - Der Lobpreis Gottes (OD) 2 08.05.2020



Die Bedeutung der Doxologie wiirde mifverstanden, wenn man die Aussagen iiber Gott selbst
fiir ein Produkt der doxologischen Aussagestruktur halten wiirde. Dasselbe Milverstindnis
wurde bereits oben jeweils am Ende der ersten drei Hauptteile dieser Dogmatik zuriickge-
wiesen, ndmlich in den Ausfiihrungen {iber den ewigen Vater, den ewigen Sohn und den
ewigen Geist. In der Doxologie kommt das lediglich zur expliziten Aussage, was implizit in
allen theologischen Aussagen vorausgesetzt und enthalten ist, gleich auch in welcher Aussa-
gestruktur sie geschehen. Jedes Gebet, jedes Zeugnis, jedes Bekenntnis hat seine Wahrheit
und Kraft von daher, dall Gott in seiner Freiheit sich der Welt zugewandst hat, ja in sie einge-
gangen ist.

Der Lobpreis Gottes selbst und der Dank fiir seine grolen Taten gehoren engstens zusammen.
Denn aufgrund seiner Taten erkennen wir Gottes ewige Macht und Liebe, und wiederum er-
kennen wir seine Taten als Entscheidungen dieser liebenden Macht. Zugleich aber ist zwi-
schen Gott selbst und seinen Taten zu unterscheiden. Denn er tut seine Taten in seiner Freiheit
ohne duBlere oder innere Notwendigkeit. Wird zwischen Gott selbst und seinen Taten nicht
unterschieden, dann kann es nicht ausbleiben, daf} seine Taten schlieBlich nicht mehr als
Gottes Taten anerkannt werden, sondern sich in Aussagen iiber die Welt und die Menschen
auflosen: In kosmischer Allgemeinheit geschieht dies im Pantheismus und im anthropologi-
schen Bereich in der Verallgemeinerung mystischer Erfahrungen der Einheit von Gott und
Ich. Die Auflosung kann auch dadurch geschehen, dafl Gott als Korrelat der Welt und des
Menschen verstanden wird, als ob er nur mit dem Geschaffenen zusammen existiere. In wie-
der anderer Weise kommt es zur Aufthebung des Gegeniibers von Gott und Mensch, wenn die
Weltgeschichte als Selbstentfaltung Gottes, zum Beispiel als der Weg verstanden wird, auf
dem die unbewuflte Gottheit zum personalen BewuBtsein gelangt. Aber alle Kirchen unter-
scheiden zwischen Gott selbst in seiner ewigen Unbedingtheit, Freiheit und Selbigkeit und
seinen Taten der Schopfung, Erldsung und Neuschopfung. Keine Kirche hat auf Bekenntnis-
und Lehraussagen iiber Gott selbst in seiner ewigen Identitét verzichtet. Wenn die Aussagen
iiber Gott selbst nicht mehr gewagt werden, das heilit zugleich, wenn die Doxologie in der
Kirche verstummt, dann werden auch die Gebete, die Zeugnisse sowie die Lehre und das
Bekenntnis kraftlos und in sich zusammenfallen.

3. Der Lobpreis Gottes als Lobopfer

In der Doxologie ist Gott ein und alles. Das Ich des Menschen, der die Doxologie anstimmt,
tritt vor ihm ganz zuriick. Zwar fehlt das ,,wir* der Anbetenden im Wortlaut des Lobpreises
nicht immer, aber dieses ,,wir* ist von sich selbst weggerichtet auf Gott. Der Mensch bittet
nichts fiir sich. Er blickt auch nicht auf den Akt seines [728] Lobpreises, indem er diesen Akt
zum Gegenstand von doxologischen Aussagen machen wiirde. Die doxologische Grundform
lautet nicht: Gott, ich verherrliche dich, sondern: Gott ist herrlich.

Daf3 das anbetende Ich und der Akt des Anbetens im Wortlaut der Doxologie im Allgemeinen
fehlt, ist der extreme Ausdruck der Hingabe des Menschen an Gott, der ihm in seinen Taten
begegnet ist. Der Mensch schweigt hier von sich, wenngleich er redet, weil er sich in der
Doxologie Gott zum Opfer darbringt. War im alten Bund der Lobpreis ursprunghaft in beson-
derer Weise mit der Darbringung des kultischen Opfers verbunden, so ist — seit der prophe-
tischen Gerichtspredigt gegen das Vertrauen auf Tieropfer — die Selbsthingabe des Menschen
im Lobpreis als das Gott wohlgefillige Opfer gefordert worden. Dieses Verstdndnis ist auch
in der urchristlichen Gemeinde und durch die Kirchengeschichte hindurch lebendig geblieben.
Weil der Lobpreisende sich Gott als Opfer darbringt, schweigt er von sich. Die doxologischen
Aussagen klingen oft eigentiimlich objektiv. Aber gerade in diesem Absehen des Menschen
von sich sind sie im hochsten Maf3e existentiell. Es geht hier nicht um allgemeine, metaphysi-
sche Sétze, sondern um Aussagen, in denen der Mensch sich an den preisgibt, dem er alles

Schlink - Der Lobpreis Gottes (OD) 3 08.05.2020



verdankt, und den er als den ewig lebendigen Herrn preist.

In diesem Lobopfer hat sich der ganze Mensch Gott hinzugeben: Sein Herz und seine Glieder,
aber auch seine Vorstellungen von Gott und die Worte, in denen er von Gott spricht. Sie sind
gepriagt von der Anschaulichkeit dieser Welt. Gott aber ist unsichtbar. Er ist kein Bestandteil,
sondern der Herr der Welt. Auch wenn unser Denken und Reden Raum und Zeit transzendiert,
konnen wir dieses Transzendieren doch nur in rdumlichen und zeitlichen Vorstellungen und
Worten zum Ausdruck bringen. Gott aber ist der Herr iiber Raum und Zeit. Unser Vorstellen
und Reden setzt Vergleiche und Abgrenzungen voraus. Gott aber ist unermeBlich. Er ist kein
Gegeniiber, das wir wie einen Gegenstand dieser Welt umschreiten, betrachten und beschrei-
ben kdnnten. Wann auch immer er uns begegnet, ist er der uns umgreifende. Wenn wir mei-
nen, Gott verstanden und in Worten erfalit zu haben, werden unsere Gedanken und Worte
iiberboten durch die Wirklichkeit Gottes selbst. Alle unsere Vorstellungen und Worte, die wir
aufgrund unserer Welterfahrung gewonnen haben, erweisen sich angesichts Gottes als unzu-
reichend, widerspruchsvoll, toricht und nichtig. Immer ist Gott grofer.

Immer wieder aber versuchte die Theologie, von den Erfahrungen dieser Welt und den von ihr
bestimmten Vorstellungen auszugehen und von daher zu Aussagen liber Gottes Wesen zu
gelangen. Dann bekommt die Negation ein groles Gewicht: Gott ist unkdrperlich, unsichtbar,
unbegrenzt, unendlich, unvorstellbar, unaussagbar usw. Derartige negative Aussagen finden
sich schon im Alten Testament, z. B. in den Anrufungen Gottes: ,,dir ist nichts gleich®, ,,deine
Wunder und deine Gedanken* sind ,,nicht zu zéhlen* (Ps 40,6). ,,Von allen Seiten umgibst du
mich ... diese Erkenntnis ist mir zu wunderbar und zu hoch, ich kann sie nicht begreifen (Ps
139,5 f.). Vollends haben sie beim Eintritt des alttestamentlichen Gottesglaubens und der
paléstinensischen Christusbotschaft in den Bereich des Hellenismus ein grof3es Gewicht
bekommen.

Eine groflere Rolle als die Negation der menschlichen Erkenntnismoglichkeiten hat im Alten
Testament die Steigerung gespielt, in der Gott iiber alles dem Menschen Bekannte hinaus
gepriesen wird: Er ist der Hochste und Michtigste, der schlechthin Gerechte, der allein Be-
stindige usw. Dem scheint zu entsprechen, wenn dann spétere christliche Theologen neben
dem Weg der Verneinung (via negationis) den Weg der Steigerung (via eminentiae) lehrten,
um von innerweltlichen Erfahrungen und Vor-[729]stellungen zu Aussagen iiber Gottes
Wesen zu gelangen. Bei dieser neuplatonischen Methode ist freilich der Ausgangspunkt im
Unterschied zum Alten Testament nicht Gottes geschichtliches Heilshandeln, sondern ein
allgemeines, natiirliches Wissen um das Gute, das fiir wert gehalten wird, auf dem Wege
seiner Steigerung und Uberbietung Gottes Wesen zu bezeichnen. Allerdings ist dieser Weg
fragwiirdiger, als dies in der christlichen Theologiegeschichte weithin bewuf3t war. Zwar ist
das Wissen um gut und bose von Gott dem Erhalter allen Menschen ins Herz gegeben, aber
diese Erkenntnis ist von der Begierde, dem Ungehorsam und der Selbstgerechtigkeit der Men-
schen immer wieder unterdriickt und verdunkelt worden. Oft genug bezeichnen sie als gut und
gerecht und als Liebe, was weder gut noch gerecht noch Liebe ist. Aullerdem ist die via emi-
nentiae dadurch fragwiirdig geworden, da3 der relative Konsens, der einst im Verstindnis des
Guten unter dem Einfluf} der griechischen Philosophie in der Mittelmeerwelt bestand, in der
die Kirche sich zunéchst ausbreitete, heute nicht mehr besteht. Das Evangelium ist inzwischen
in ganz andere Kulturbereiche in Afrika, Amerika und im fernen Osten vorgestof3en, deren
Vorstellungen von gut und bose zum Teil weit auseinandergehen.

Mit den Wegen der Verneinung und Steigerung hat Dionysius Areopagita den der Kausalitat
verbunden. Dieses dreifache Schema ist sowohl von der mittelalterlichen als auch von der
altprotestantischen Scholastik viel verwendet worden. Aber sind iiber Gott als letzte Ursache,
wenn man die Wege der Steigerung und der Negation konsequent zu Ende geht, iiberhaupt

Schlink - Der Lobpreis Gottes (OD) 4 08.05.2020



noch inhaltliche Aussagen moglich? Bleibt dann letztlich nicht nur die Anerkennung Gottes
als eigenschaftsloser Ursache und unaussprechlichem Grund {ibrig?

Grundsétzlich dieselben Probleme sind in den abstrakten Wesensbestimmungen Gottes
enthalten, die in der Theologiegeschichte in mannigfacher Weise unternommen worden sind,
wie z.B. ,,hochstes Sein® (summum ens), ,,reiner Akt (actus purus), ,,hochstes Gut™ (summum
bonum) und auch ,,geistiges Sein* (ens spirituale), ,,geistiges Wesen* (essentia spiritualis),
,sunbedingter Geist* (spiritus independens) usw. Wie aber verhalten sich das gottliche Sein
und das Seiende der Welt, das gottliche Wirken und die innerweltlichen Wirkzusammen-
hinge, sowie der Geist Gottes und der menschliche Geist zueinander? Auch hier ist die via
negationis beschritten worden, und auch hier stellt die Negation die Anwendung der via emi-
nentiae letztlich in Frage. Gott ist in einem ganz anderen Sinne ,,er selbst als der Mensch.
Denn der Mensch hat sein Leben von Gott, und sein Selbst-sein-wollen bedeutet Abwendung
von Gott. Gott aber ist der Freie. Er ist in sich die Fiille des Lebens. So stimmen alle Kirchen
darin tliberein, daf3 eine Definition Gottes im strengen Sinn des Wortes unmoglich ist, und
zwar vor allem deshalb, weil Gott unter keinen Allgemeinbegriff subsumiert werden kann.
Wir sind von ihm umgriffen und definiert, aber wir konnen nicht ihn umgreifen und definie-
ren. Nimmt man den Ausgangspunkt bei der menschlichen Welt- und Selbsterfahrung und den
von hier aus gewonnenen metaphysischen Spitzenbegriffen, dann ergibt sich, da3 Gott nicht
nur ,,liber dem Wesen* (hyperousios), sondern ,,wesenlos* (anotusios) ist.

Als einer von denen, die im Verlauf der Kirchengeschichte den neuplatonischen Weg der
Gotteserkenntis zu Ende gegangen sind, sei Angelus Silesius (Johannes Scheffler, gest. 1677)
zitiert: ,,Was Gott ist, weill man nicht. Er ist nicht Licht, nicht Geist, nicht Wahrheit, Einheit,
eins, nicht was man Gottheit heil3t, nicht Weisheit, nicht Verstand, nicht Liebe, Willen, Giite,
kein Ding, kein Unding auch, kein Wesen, kein Gemiite* (,,Aus dem Cherubinischen Wan-
dersmann” Inselverlag Leipzig 0.J. S. 26). Gottes Sein ist hier so unbestimmbar geworden,
dal} es geradezu mit dem Nichts gleichgesetzt wird: ,,Gott ist ein lauter Nichts, ihn riihrt kein
nun noch [730] hier; je mehr du nach ithm greifst, je mehr entwird er dir* (S. 6). Wenn es so
wire, miiite der Lobpreis Gottes verstummen.

4. Der Lobpreis des gottlichen Namens

Aber Gott ist in seinen Taten nicht schweigend geblieben. Er hat sie durch sein Wort voll-
bracht und tut sie durch sein Wort kund. In unserem Reden zu Gott und von Gott bleiben wir
nicht angewiesen auf die Vorstellungen und Worte, die wir aus unserer Welterfahrung gewin-
nen. Der Lobpreis ist moglich, weil Gott in seiner Zuwendung zum Menschen menschliche
Vorstellungen und Worte aufgenommen, in seinen Dienst gestellt, gewandelt und erneuert hat.
Gott ist in seinem Reden in die menschliche Sprache eingegangen, ja, ,,das Wort ist Fleisch
geworden‘ (Joh 1,14). Weil Gott in Jesus Christus Mensch geworden ist, brauchen wir auch
nicht an den anthropomorphen biblischen Aussagen iiber Gottes ,,starken Arm*, ,,helfende
Hand®, ,,sehendes Auge* usw. Anstofl zu nehmen.

Gott hat den Menschen durch Mose und die Propheten nicht nur seine Taten, VerheiBungen,
Weisungen und Drohungen, sondern sich selbst kundgetan: ,,Ich bin Jahwe, dein Gott, der
dich aus Agyptenland, aus der Knechtschaft, gefiihrt hat** (Ex 20,2). Nehmen wir die Worte,
die Gott durch Mose und die Propheten und vollends durch Jesus Christus iiber sich gespro-
chen hat, als Offenbarung ernst, dann sind Antworten auf die Frage: wer ist Gott selbst? nicht
nur moglich, sondern geboten. Der Mensch braucht nur die Worte aufzunehmen, mit denen
Gott seine Herrlichkeit und Liebe kundgetan hat.

Alles Reden Gottes von sich ist konzentriert in der Offenbarung seines Namens. Gottes Name

Schlink - Der Lobpreis Gottes (OD) 5 08.05.2020



ist das Wort, das Gott angemessen ist, weil er selbst es den Menschen kundgetan hat. Gottes
geoffenbarter Name ist das dem Menschen in den Mund gelegte Wort, durch das es ihm
ermOglicht ist, Gott als ,,Du* anzurufen und als ,,Er selbst* zu preisen. Mit diesem Namen will
Gott sich suchen und finden lassen. Auf diesen Namen will er antworten.

Die Offenbarung des gottlichen Namens ist eine geschichtliche Tat, in der Gott ein Wort
menschlicher Sprache zu seiner Selbstbezeichnung macht. Das Wort braucht nicht neu zu
sein. So ist es wahrscheinlich, daf3 dem alttestamentlichen Jahwenamen bereits ein dlterer
Wortstamm zugrunde lag (Keniterhypothese). Aber Gott hat das Wort mit seiner Verheilung
und seinem Gebot verbunden und ihm dadurch eine neue Bedeutung gegeben: Jahwe, der
Israel aus der Knechtschaft fiihren will und ihm verheif3t, als eben dieser Erretter weiter fiir
dieses Volk dazusein. Im alten Israel wurde der Jahwename geradezu als gegenwartige Wirk-
lichkeit Jahwes selbst verstanden. Spéter wurde Jahwe und sein Name hiufig unterschieden,
wobei der Name teils als Werkzeug des im Himmel wohnenden Gottes, teils als sein irdischer
Stellvertreter verstanden wurde.

Noch weniger ist der Wortlaut des neutestamentlichen Gottesnamens neu. Als theos ist Gott
auch in der griechischen Umwelt, und als Vater ist er in vielen Religionen bezeichnet worden.
Die besondere Bedeutung des neutestamentlichen Vaternamens griindet darin, da3 Jesus Gott
in einzigartiger Weise als den Vater verkiindigt und Gott Jesus in einzigartiger Weise als
seinen Sohn bestitigt hat. Ahnlich wie der alttestamentliche Jahwename als mit Jahwe iden-
tisch und zugleich als von ithm unterschieden verstanden worden war, ist Jesus der Sohn mit
Gott dem Vater eins und zugleich von ihm als der Mittler unterschieden. Mit demselben
Kyrios-Titel, mit dem die Septuaginta den alttestamentlichen Jahwenamen {ibersetzt hatte,
wird nun [731] Jesus bekannt, und Gott wird als ,,der Vater unseres Herrn Jesus Christus®
angerufen.

Dabei ist zu bedenken, dal weder der Abba-Ruf noch das Bekenntnis Jesu als Herrn lediglich
menschliche Worte, sondern Wirkung des Heiligen Geistes sind. Durch dieses heilsgeschicht-
liche Handeln Gottes des Vaters in Jesus Christus durch den Heiligen Geist ist den Glauben-
den ,,der Name des Vaters und des Sohnes und des Heiligen Geistes* auf die Lippen gelegt.
Dieser dreifache Name ist zuerst im Taufbefehl Mt 28,19 und auch in der Taufanweisung der
Didache tiiberliefert und hat dann iiber die Taufe hinaus in allen Kirchen weiteste Verbreitung
gefunden, z. B. am Anfang jeder gottesdienstlichen Versammlung und als Lobpreis am Ende
eines jeden Psalmgebetes. In diesem Namen ist der Lobpreis der Christenheit konzentriert.

Der Lobpreis Gottes geschah weder im alten Bund, noch geschieht er im neuen Bund in der
bloBen Wiederholung des geoffenbarten Namens. Vielmehr hat das Gottesvolk durch die
Offenbarung des Gottesnamens eine Spontaneitit empfangen, Gott auch in eigenen Worten zu
preisen.

So hat Israel Hoheitstitel und Wiirdebezeichnungen von Géttern seiner semitischen und auch
seiner besonderen kanaandischen Umwelt in den Dienst des Lobpreises Jahwes gestellt. Dies
gilt besonders von der Gottesbezeichnung El, auch mit den verschiedenen Zusitzen, wie z. B.
El-Eljon (der Hochste) und El-Olam (der Ewige). Selbst solche in fremden Kulten behei-
matete Namen wie Melek, Adon und gelegentlich sogar Baal sind zur Bezeichnung Jahwes
verwendet worden. Darin braucht keine Verletzung des Verbotes der Verehrung fremder Got-
ter erblickt zu werden. Vielmehr wurden durch die Ubertragung auf Jahwe die hinter diesen
Namen stehenden Mythen zerstort. Die Namen dieser fremden Gotter erfuhren im Lobpreis
Jahwes ihre Entméchtigung und empfingen eine neue Bedeutung. Dabei sind, wie in der
Christologie, so auch hier Namen, Hoheitstitel und Wiirdebezeichnungen zu unterscheiden.
Etwas #hnliches wie mit dem semitischen El vollzog sich bei dem Ubergang der christlichen

Schlink - Der Lobpreis Gottes (OD) 6 08.05.2020



Gemeinden aus dem Judentum in den hellenistischen Bereich in der Ubernahme des gemein-
griechischen Theos-Titels zur Bezeichnung des Vaters Jesu Christi und zunehmend auch zur
Bezeichnung Christi selbst. Auch dieser Titel erfuhr eine einschneidende Verdnderung gegen-
iiber der griechischen Mythologie und Philosophie. So vollzieht sich in der Indienstnahme
fremder Gottesbezeichnungen fiir die Bezeugung des geoffenbarten Gottesnamens die Befrei-
ung der in den Religionen und Philosophien verborgenen gottlichen Wahrheit, die durch die
Schopfung allen Menschen bezeugt, aber von allen mehr oder weniger verkannt worden ist.
Die fremden Gotter werden im Lobpreis des geoffenbarten Gottesnamens gewissermal3en wie
Gefangene in dem Triumphzug mitgefiihrt, durch den der wahre Gott, der Vater Jesu Christi,
gepriesen wird.

Grundsétzlich dasselbe geschieht im Lobpreis der gottlichen Eigenschaften. Er bleibt nicht
beschrinkt auf diejenigen, die zusammen mit der Kundgabe seines Namens, sowie seiner
VerheiBBungen und seiner Forderungen als Aussagen Gottes tiber sich selbst iiberliefert sind.
Auch dieser Lobpreis geschieht dariiber hinaus im Lobpreis weiterer Eigenschaften. Die
Eigenschaften Gottes werden in der Lehre der Kirche auch als Vollkommenheiten bezeichnet.
Ein seltsamer Plural! Aber Gottes Vollkommenbheit ist unermeBlich, und unsere Aussagen
iiber seine Vollkommenheit sind unvollkommen. Darum kann sie von uns nur mit einer Viel-
zahl von Eigenschaftsaussagen gepriesen werden. Vorstellungen vom Vollkommenen, Guten,
Gerechten, Erhabenen und Schonen haben alle Menschen aufgrund der Selbstbezeugung
Gottes in der Schopfung, auch wenn sie bei allen mehr oder weniger verdunkelt [732] sind.
Auch die in diesen Vorstellungen entstellte Wahrheit wird durch Gottes Offenbarung freige-
legt, und die Wege der Verneinung und der Steigerung fithren nun nicht mehr zu einem leeren
Begriff der Ursache oder gar zu dem des Nichts, sondern zu einer weiteren Entfaltung des
Lobpreises.

Immer iibertrifft Gott unsere Vorstellungen. Immer haben wir sie ihm zum Opfer zu bringen,
— auch die Vorstellungen, die wir uns auf Grund von Gottes Wort von ihm machen.

Die Offenbarung seines Namens ist nicht das Ende von Gottes Unbegreiflichkeit. Aber durch
diese Offenbarung hat Gott sich in seiner Unbegreiflichkeit anrufbar und aussagbar gemacht.
Mit der Offenbarung seines Namens hat Gott nicht aufgehdrt, Geheimnis zu sein, aber dieses
Geheimnis ist keine unaussprechliche Leere, sondern ,.kiindlich gro3* (1.Tim 3,16). Gott kann
weder definiert noch verschwiegen werden. Sowohl in den alttestamentlichen Psalmen als
auch in den neutestamentlichen Doxologien und in der Geschichte der kirchlichen Liturgie
kommt der Lobpreis Gottes in einer immer neuen Plerophorie zum Ausdruck, in der die Uner-
schopflichkeit der gottlichen Vollkommenheit gepriesen wird. Die Unerschopflichkeit des
durch den Namen aussagbar gewordenen Gottes dringt zum, Uberschwang der Aussagen.
Darum braucht es keineswegs eine Entartung des Lobpreises zu sein, wenn er z. B. in man-
chen afrikanischen Gemeinden vom wortlosen Jubel und Tanz umgeben ist.

5. Der Lobpreis aus der Tiefe

Die Reflexion iiber den Lobpreis Gottes wire unvollstdndig, wenn sie von dem Ort absehen
wiirde, an dem wir ithn anstimmen. Wir sind noch unterwegs in dieser Welt — noch nicht am
Ziel, noch nicht im verheilenen Vaterland. Wir befinden uns in den Anfechtungen des Glau-
bens — wir schauen noch nicht Gottes Herrlichkeit. In diesem Sinn haben die Viter unter-
schieden zwischen der theologia viatorum und der theologia comprehensorum, der theologia
patriae. Vollends ist es uns unmdoglich, in unserem theologischen Denken den Standort in
Gott selbst einzunehmen und von seiner Selbsterkenntnis auszugehen. In diesem Sinn wird
unterschieden zwischen der allein Gott zustehenden theologia archetypos und der uns von
Gott ermoglichten theologia ektypos. Darum ist die Doxologie nicht mdglich ohne den Ruf:

Schlink - Der Lobpreis Gottes (OD) 7 08.05.2020



Kyrie eleison!

Solange wir in dieser Welt leben, sind wir von Noten bedréngt, seien es Hunger, Mif3erfolge,
Krankheit und Verfolgung. Aber auch Satte und Erfolgreiche, Gesunde und Beliebte kennen
das zerstorende Gefiihl der Vergeblichkeit und Sinnlosigkeit. Indessen kann keine Not iiber
die Menschen kommen ohne Gott. Auch wenn Gott untétig zuzusehen scheint, geht es doch
um sein Tun, da nichts geschieht, was er nicht auch verhindern konnte. Sein Tun ist aber nicht
zu 16sen von der Geltung seiner Gebote und von der Bestimmung des Menschen. Daher
stellen alle Note den Menschen in die Frage nach seiner bewuften oder unbewufiten Schuld.

Es kann ja auch nicht {ibersehen werden, daf3 die biblischen Schriften keineswegs nur Gottes
Erbarmen, sondern auch Gottes Zorn, seinen Hass gegen die Siinde und seine todbringende
Schrecklichkeit bezeugen. Immer wieder ist in der prophetischen Predigt Gottes Zorn ange-
kiindigt worden, und zwar nicht nur als Drohung der Propheten, sondern als Ankiindigung
Gottes selbst. Dem entspricht, daB3 die alttestamentlichen Klagepsalmen von Erfahrungen des
gottlichen Zorns erfiillt sind. Aber auch die neutestamentlichen Schriften sind keineswegs nur
Bezeugung von Gottes Liebe, sondern auch Zeugnisse von Gottes Zorn. So hat Paulus z. B.
am Beginn des [733] Romerbriefes nicht nur die Offenbarung der heilbringenden Gerechtig-
keit Gottes (1,17), sondern auch die Offenbarung des Zornes Gottes verkiindigt (1,18) und das
endgeschichtliche Gericht als ,,Tag des Zornes* angekiindigt (2,5 u.6.).

Dies ist die Tiefe, aus der der Glaubende den Lobpreis Gottes anstimmt. Die Doxologie ist
nicht zu trennen von dem Schrei: ,,Aus der Tiefe rufe ich Herr zu dir* (Ps 130,1). Wir kénnen
Gottes Liebe nicht riihmen, ohne die Berechtigung von Gottes Zorn gegen den Siinder anzu-
erkennen. Wir konnen seine schenkende Gerechtigkeit nicht preisen, ohne seinem Richten
rechtzugeben. Wir kdnnen seine gnadige Gegenwart nicht verherrlichen, ohne seine Unent-
rinnbarkeit anzuerkennen, und seine Wahrheit und Treue nicht bezeugen abgesehen von der
Schrecklichkeit, mit der Gott die von uns erdachten Sinnzusammenhinge durchbricht, hinter
denen wir uns vor ihm verstecken.

So wird die Lehre von Gott vor die Frage gestellt, in welchem Verhiltnis Gottes Liebe und
sein Zorn, Gottes gnadige Gegenwart und seine Unentrinnbarkeit, Gottes Wahrheit und seine
irrationale Schrecklichkeit zueinander stehen. Diese Frage ist hochst existentiell: was gilt von
diesen Gegensétzen fiir mich? Wird Gott durch diese Gegenséitze nicht noch mehr ein Unbe-
kannter als dies bereits durch die welthafte Prigung unserer Vorstellungen und Worte ge-
schieht? Stellt sich Gott durch diese Gegensitze nicht selbst in Frage?

Quelle: Edmund Schlink, Okumenische Dogmatik. Grundziige, Gottingen 1983, S. 725-733.

Schlink - Der Lobpreis Gottes (OD) 8 08.05.2020



