Sinn und Subjekt. Theologisch-biographische Notizen zur sogenannten
Sinnfrage

Von Johann Baptist Metz

— »Sinn« ist immer dort in Gefahr, wo er als ungefiahrdeter gedacht und gesucht wird.

— Bei der sog. Sinnfrage kommt es nicht darauf an, sie zu beantworten, sondern sie so zu
stellen, daB sie unvergeflich und unverdréngbar bleibt.

— Nach Auschwitz gibt es keine subjektlosen Sinnsysteme mehr.

Fiir mich hat sich die sogenannte Sinnfrage eigentlich immer in der Gestalt der Gottesfrage
gestellt, und zwar nicht im allgemeinen Sinn der Frage nach der Existenz Gottes, sondern in
jener dltesten und wohl auch umstrittensten Version der Gottesfrage, welche die Schule bis
heute die Theodizeefrage nennt: die Frage nach Gott im Angesichte der abgriindigen Leidens-
geschichten der Welt. Diese Gestalt der Sinnfrage ist lebensgeschichtlich bedingt, und um ihre
Konturen und ihr Gewicht wenigstens anzudeuten, mochte ich auf zwei biographische Kon-
texte verweisen.

1. Zum einen kniipft diese Fragegestalt an meine drastischen Kriegserfahrungen an. Gegen
Ende des 2. Weltkriegs wurde ich, sechzehnjéhrig, aus der Schule herausgerissen und zum
Militér gepreft. Nach fliichtiger Ausbildung in Wiirzburger Kasernen kam ich an die Front,
die damals schon tiber den Rhein ins Land geriickt war. Die Kompanie bestand aus lauter
jungen Leuten. Eines Abends schickte mich der Kompaniefiihrer mit einer Meldung zum
Bataillonsgefechtsstand. Ich irrte die Nacht iiber durch zerschossene, brennende Dorfer und
Gehofte, und als ich am Morgen darauf zu meiner Kompanie zuriickkam, fand ich nur noch
Tote, lauter Tote, tiberrollt von einem kombinierten Jagdbomber- und Panzerangriff. Ich
konnte ihnen allen nur noch ins erloschene, tote Antlitz sehen, ihnen, mit denen ich tags zuvor
noch Kinderéngste und Jungenlachen geteilt hatte. Ich erinnere nichts als einen lautlosen
Schrei. Verstort irrte ich noch stundenlang allein im Wald umher, wie betiubt hielt ich, um
nicht als Uberl4ufer verdichtigt und aufgekndpft zu werden (das hatte man mir, dem Buben,
eingeschirft), meine Knarre umklammert, ehe sie mir ein riesiger Gl aus der Hand schlug. So
sehe ich mich heute noch, und hinter dieser Erinnerung sind alle meine Kindheitserinnerungen
zerfallen. Nie konnte ich mich mit dieser Erinnerung verséhnen, nie habe ich sie als ein
schlielich doch gliicklich bestandenes Abenteuer begriffen, sie wurde mir gewissermallen zur
»gefahrlichen Erinnerung«.

Von ihr erzdhle ich meinen Studenten, wenn ich ihnen zu erldutern suche, wieso im Zentrum
meines Sinninteresses und meiner Gottesfrage die streitbare, theologisch-politische Behand-
lung dieser Gottesfrage als Theodizeefrage steht: der Schrei nach Gott angesichts der Leidens-
geschichten in der Welt; und wieso ich dabei immer bei der Frage nach dem Leid der anderen,
nach dem unmittelbar vergangenen Leid einsetze. Die theologische Gestalt der Sinnfrage, mit
der ich mich beschiftige, heiflit deshalb nicht: Wer rettet mich?, sondern: Wer rettet euch? Ich
setze nicht an mit der Frage: Was ist mit mir im Leid, was mit mir im Tod?, sondern: Was ist
mit dir — mit euch — im Leid, im Tod?

Von dieser Struktur ist tibrigens auch die Frage: Was darf ich hoffen? geprigt. Diese Frage
verwandelt sich fiir mich in die Frage: Was darf ich fiir euch hoffen — und darin am Ende auch
fiir mich? Dieses intersubjektiv orientierte Hoffnungsinteresse klingt {ibrigens auch in dem
(von mir redaktionell formulierten) Synodenbeschlull »Unsere Hoffnung« an. Dort heifl3t es,
natiirlich bereits »allgemeiner« formuliert: »Die Hoffnung, die wir bekennen, ist nicht vage
schweifende Zuversicht, ist nicht angeborener Daseinsoptimismus; sie ist so radikal und so

Metz - Sinn und Subjekt 1 22.05.2020



anspruchsvoll, dal3 keiner sie fiir sich allein und nur im Blick auf sich selber hoffen konnte.
Im Blick auf uns allein: bliebe uns da am Ende wirklich mehr als Melancholie, kaum ver-
deckte Verzweiflung oder blinder egoistischer Optimismus? Gottes Reich zu hoffen wagen —
das heifit immer, es im Blick auf die andern zu hoffen und darin fiir uns selbst. Erst wo unsere
Hoffnung fiir die anderen mithofft, wo sie also unversehens die Gestalt und die Bewegung der
Liebe und der Communio annimmt, hort sie auf, klein und éngstlich zu sein und verheiBBungs-
los unseren Egoismus zu spiegeln.« Ich habe in meinem Leben schon Menschen kennenlernen
diirfen, Menschen in ihrem Leid, in ihrem Kampf, in ihrer Trauer, in ihrem Mut, Menschen,
mit denen ich die VerheiBungsbilder vom Reiche Gottes leichter und umstandsloser in Bezie-
hung bringen kann als mit mir; Menschen, denen ich sie gewissermallen eher zutrauen kann
als mir. Und nur im Blick auf sie wage ich dann, solche Verheilungen auch auf mein Leben
zu beziehen und diesen Bildern auch im Blick auf mein Leben treu zu bleiben.

2. SchlieBlich ist noch von einem zweiten biographischen Element zu sprechen, das meine
Gestalt der Sinnfrage als Gottesfrage nachhaltig gepréigt hat. Langsam — vermutlich viel zu
langsam — wurde mir bewuf3t, daf die Situation, in der ich von Lebenssinn und von Gott rede,
die Situation »nach Auschwitz« ist. Die radikale Herausforderung dieser Situation »nach
Auschwitz« wurde mir tibrigens gerade in einem Gesprach mit Milan Machovec deutlich, an
das ich schon des 6fteren erinnert habe: Ende 1967 fand in Miinster eine Podiumsdiskussion
zwischen Milan Machovec, Karl Rahner und mir statt. Gegen Ende des Gesprichs erinnerte
Machovec an Adornos Wort »Nach Auschwitz gibt es keine Gedichte mehr«, und er fragte
mich, ob es denn fiir uns Christen nach Auschwitz noch Gebete geben konne. Ich hatte
schlielich geantwortet, was ich auch heute noch antworten wiirde: Wir konnen nach Ausch-
witz beten, weil auch in Auschwitz gebetet wurde. Wir Christen kommen mit unserer Gottes-
frage niemals mehr hinter Auschwitz zuriick; iiber Auschwitz hinaus aber kommen wir, genau
besehen, nicht mehr allein, sondern nur noch mit den Opfern von Auschwitz. Angesichts von
Auschwitz gibt es fiir mich keinen »Sinn«, den wir ohne die Juden bezeugen konnten. Hier
sind wir, ohne sie, zum Unsinn verurteilt. Auschwitz signalisiert fiir mich einen Schrecken,
der alle subjektlosen theologischen Sinnangebote bricht, einen Schrecken, der von uns Chri-
sten nur im Biindnis mit jenen bestanden werden kann, denen er widerfuhr und die in ihm
gleichwohl nicht verzweifelten. »Sinn« kann hier nur im Biindnis mit der jiidischen Leidens-
geschichte aufrechterhalten werden.

Offensichtlich gibt es keinen Sinn, den man mit dem Riicken zu Auschwitz retten, keinen
Gott, den man mit dem Riicken zu dieser Katastrophe anbeten kann. Auch hier dréngte sich
mir die Gottes- frage in ihrer éltesten und umstrittensten Version auf, als Theodizeefrage,
freilich nicht einfach in existentialistischer, sondern gewissermal3en in politischer Fassung: als
Frage nach der Rettung der anderen, der ungerecht Leidenden, der Opfer und Besiegten unse-
rer Geschichte. Wie auch konnte man nach Auschwitz ohne diese Frage nach der eigenen
Rettung fragen? Die Sinnfrage in der Gestalt dieser Frage nach der Rettung der ungerecht Lei-
denden ist m. E. die Frage, welche gerade wir Christen immer wieder auf die Tagesordnung
unseres aufgeklartesten und fortgeschrittensten Bewuf3tseins zu pressen haben, die Frage, die
wir auch im Namen der Humanitét im 6ffentlichen BewuBtsein einzuklagen und als eine
Frage zu erldutern haben, an der das Schicksal der Menschen in ihrem anschaulichen Subjekt-
sein hingt. »Diese Frage ... zu vergessen und zu verdringen, ist zutiefst inhuman. Denn es
bedeutet, die vergangenen Leiden zu vergessen und zu verdrangen und uns der Sinnlosigkeit
dieser Leiden widerspruchslos zu ergeben. SchlieBlich macht auch kein Gliick der Enkel das
Leid der Viter wieder gut, und kein sozialer Fortschritt versohnt die Ungerechtigkeit, die den
Toten widerfahren ist. Wenn wir uns zu lange der Sinnlosigkeit des Todes und der Gleichgiil-
tigkeit gegeniiber den Toten unterwerfen, werden wir am Ende auch fiir die Lebenden nur
noch banale Versprechen parat haben. Nicht nur das Wachstum unseres wirtschaftlichen Po-

Metz - Sinn und Subjekt 2 22.05.2020



tentials ist begrenzt, wie man uns heute einschérft; auch das Potential an Sinn scheint be-
grenzt, und es ist, als gingen die Reserven zur Neige und als bestiinde die Gefahr, dal3 den
groflen Worten, unter denen wir unsere eigene Geschichte betreiben — Freiheit, Emanzipation,
Gerechtigkeit, Gliick — am Ende nur noch ein ausgelaugter, ausgetrockneter Sinn entspricht«
(»Unsere Hoffnung« 13).

Quelle: Horst Georg Péhlmann (Hrsg.), Worin besteht der Sinn des Lebens, Giitersloh:
Giitersloher Verlagshaus Mohn 1985, S. 154-157.

Metz - Sinn und Subjekt 3 22.05.2020



