Predigt iitber Matthaus 6,5-15
Von Martin Luther

Und wenn du betest, sollst du nicht sein wie die Heuchler, die da gerne stehen und beten in
den Schulen und an den Ecken auf den Gassen, auf daf3 sie von den Leuten gesehen werden.
Wahrlich, ich sage euch, sie haben ihren Lohn dahin. 6. Wenn du aber betest, so gehe in dein
Kdmmerlein und schliefe die Tiir zu und bete zu deinem Vater im Verborgenen, und dein
Vater, der in das Verborgene siehet, wird dir's vergelten offentlich. (v 5-6)

Nach Almosen geben, oder dem Nichsten wohl tun, gehdrt auch dies Werk zu einem Chri-
sten, dass er betet. Denn gleich wie die Notdurft dieses Lebens fordert, dass wir dem Néchsten
Gutes tun, und uns seiner Not annehmen; denn darum leben wir auf Erden bei einander, dass
einer dem anderen dienen und helfen: also, weil wir tdglich in allerlei Gefahr und Not in die-
sem Leben stecken, die wir nicht umgehen noch wenden konnen, so miissen wir auch immer
zu Gott rufen und Hilfe suchen, beide fiir uns und jedermann.

Aber wie jenes ein seltsames Werk ist in der Welt, recht Almosen geben, nicht allein des ge-
meinen Glaubens und Stehlens wegen, und dass in der Welt tiberall geht, da niemand dem
anderen wohl tut, und jedermann nur auf seinen Mist scharrt, und nichts danach fragt, wo der
Néchste bleibt, sondern auch, dass, ob sie gleich gute Werke tut, sie doch nur dass Thre damit
sucht; dass also die Welt doch nichts anderes ist, denn nur Rauber und Diebe, beide zur linken
und zur rechten Seite, beide leiblich und geistlich, beide im bdsen und guten Werken; also ist
nun auch das Beten ein seltsames Werk, dass niemand tut denn die Christen, und doch so ge-
mein in der Welt gewesen, besonders bei den Juden, die Christus hier zeigt, in Schulen und an
allen Ecken auf den Gassen, und jetzt in so viel Kirchen, Stiften, Kldstern, da man sich Tag
und Nacht zerreiflit mit singen und lesen, dass die Welt iiberall desselben voll ist, und an dem
Werk nicht fehlt und, und doch alles auf einen Haufen nicht eines Hellers wert ist.

Denn weil hier Christus straft und verwirft all ihr Gebet, dass sie doch mit allem Fleif3 iibten,
allein darum, dass sie damit vor den Leuten gesehen werden wollten und Ruhm haben: wie
viel mehr ist unserer Geistlichen Gebet zu verdammen, die nichts damit suchen, denn dass sie
thren Bauch damit fiillen, und ihr keiner ein Vater Unser spriche, wenn es nicht Geld bringe?
Und wenn sie es auf das Beste gemacht haben, so haben sie einen Sack voll Worte getont,
ganz ohne Herz, Verstand und Glauben, gleichwie die Glocken oder Orgeln. Haben dazu die
Ehre und Ruhm davon gehabt, dass sie es allein wiren, die da beten; die anderen aber, als die
mit Weltsachen umgingen, konnten nicht beten noch Gott dienen; sie aber miissten an unser
Statt beten, dass wir sie mit unserem Geld und Gut zu Herren machten.

Wie nétig aber das Gebet ist, ist hier nicht zu erzédhlen; sie sollten es zwar selbst fiihlen, weil
wir im Fleisch im eins, welches steckt voll allerlei bose Stiicke, uns allen Jammer und Herze-
leid anrichtet, und so viel Plage anlegt, dazu der Teufel iiberall um uns herum ist, der da
unzdhlige Sekten, Orten und Verfiihrung erweckt, und uns treibt zu Unglauben, Verzweiflung,
das doch niemals ein Ende wird, und nicht zu ruhen haben, weil wir von solchen Feinden
umringt sind, die nicht authoren, sie haben uns denn wieder geschlagen, so wird doch als
einzelne armen Menschen so viel Feinden viel zu schwach sind. Darum spricht Gott im Pro-
pheten Sacharja, 12,10, dass er wolle den Seinen geben den Geist der Gnaden und des Gebe-
tes, damit sie, weil sie so zu Felde liegen, erhalten werden, und sich wehren und schiitzen
konnen wider den bdsen, schidlichen Geist. Darum ist es der Christen eigentlich Werk, so den
Geist Gottes haben, dass sie nicht miide und faul sind, sondern immer beten und nicht aufho-
ren, wie Christus anderswo lehrt.

Luther - Predigt iiber Matthéus 6,5-15 1 16.05.2020



Aber da liegt nun die Macht an, dass es ein rechtschaffenes Gebet, und nicht eine Heuchelei
sei, wie ihr Gebet und unseres bisher gewesen ist. Darum sieht Christus an, dass er sie lehre
recht beten, und zeigt, wie sie sich dazu schicken sollen, ndmlich, dass sie nicht 6ffentlich auf
den Gassen stehen und beten, sondern daheim in ihren Kdmmerlein allein beten im Verborge-
nen, das ist, dass sie vor allen Dingen das falsche Gesuch Weg legen, dass sie wollen um
Ansehen und Ruhmes willen oder desgleichen etwas beten. Nicht, dass es verboten sei, dass
man nicht diirfe auf der Gasse oder 6ffentlich beten (denn ein Christ ist an keine Stitte ge-
bunden, und mag wohl {iberall beten, es sei auf der Stralle, im Felde oder in der Kirche), son-
dern allein, dass es nicht geschehe um der Leute willen, Ehre und Vorteil davon zu suchen.
Gleichwie er nicht darum will verboten haben die Posaunen oder Glocken zum Almosen,
sondern den Zusatz und die falsche Meinung straft er mit diesen Worten, dass sie vor den
Leuten gesehen werden.

Also ist es auch nicht als notig geboten, dass man immer miisse in ein Kédmmerlein gehen und
sich verschlieBen. Obwohl es fein ist, wenn einer beten will, dass er allein ist, da er kann frei
und ungehindert sein Gebet zu Gott ausschiitten, und Worte und Gebérden fiihren, dass er vor
den Leuten nicht tun kann. Denn obwohl das Gebet kann im Herzen ohne alle Worte und Ge-
birde geschehen, doch hilft es dazu, dass der Geist mehr erweckt und entziindet wird; sonst
soll es im Herzen fasst ohne Unterlass gehen. Denn ein Christ hat allezeit (wie gesagt) den
Geist des Gebetes bei sich, dass sein Herz in solchem steten Seufzen und Bitten steht zu Gott,
im eins, trinkt, arbeitet, denn sein ganzes Leben ist dahin gerichtet, dass er Gottes Namen,
Ehre und Reich ausbreitet, dass, was er sonst tut, muss alles unter dem Gebet gehen.

Aber doch (sage ich) soll iiber das das duBBerliche Gebet auch gehen, beide, sonderlich, als,
dass jeglicher morgens, abends, und iiber Tisch, und wenn er Zeit hat, einen Segen oder Vater
Unser, Glauben oder Psalmen sprache, danach auch, da man zusammenkommt, Gottes Wort
handelt, und darauf dankt, und ihn anruft um Not; das soll und muss 6ffentlich geschehen.
Und sind dazu besondere Orte und Zeit bestimmt, da man zusammenkommt; welches ist ein
kostliches Gebet, und eine starke Wehr wider den Teufel und seine Anschldge, weil da die
ganze Christenheit eintrachtig zusammensitzt. Und je stirker es geht, die schneller wird es
erhort, und desto geschiftiger ist, wie es denn auch jetzt viel Gutes schafft, wo viel bose
Tiicke des Teufels wert und hindert, so er sonst sollte anrichten durch seine Glieder, das
bestimmt, was da jetzt steht und bleibt, beide in geistlichem und weltlichem Regiment, durch
das Gebet erhalten wird.

Was aber fiir Stiicke und Eigenschaften dazu gehoren, die ein rechtes Gebet an sich haben
soll, habe ich anderswo oft gesagt und gehandelt; ndmlich, dass ich es kurz wiederhole: das
uns dazu treibe, zum ersten, Gottes Gebot, der es uns ernstlich befohlen hat, dass wir beten
sollen. Danach, seine VerheiBung, darin er zugesagt, und zu erhoren. Zum dritten, dass wir
unsere Not und Elend ansehen, so uns driickt und auf dem Halse liegt, dass wir es wohl
bediirfen, und dasselbige frisch vor Gott tragen und ausschiitten, auf sein Gebot und Befehl.
Zum vierten, dass wir auf solch Gottes Wort und VerheiBung mit rechten Glauben beten,
gewiss und ungezweifelt, dass er uns erhoren und helfen will. Und das alles Namen Christi,
durch welchen unser Gebet dem Vater angenehm ist, und um seinetwillen uns alle Gnade und
Gutes gibt.

Solches zeigt Christus hier mit dem Wortlein, da er spricht: ,,und bete zu deinem Vater im
Verborgenen®. Und danach klarer, da er die Worte stellt: ,,Vater unser im Himmel*“. Denn das
ist so viel gelehrt, dass unser Gebet soll zu Gott gerichtet sein, all zu unserem gnéidigen,
freundlichen Vater, nicht als einen Tyrannen oder zornigen Richter. Das kann nun niemand
tun, er habe denn Gottes Wort, dass er solches haben wolle, dass wir ihn Vater heil3en, und als
ein Vater und zu helfen und erhdren zugesagt habe; und er auch solchen Glauben im Herzen

Luther - Predigt iiber Matthéus 6,5-15 2 16.05.2020



habe, dass er frohlich diirfe Gott seinen Vater nennen, und aus herzlicher Zuversicht bitten,
und auf solch Gebet, dass er gewisslich erhort, sich verlassen, und Hilfe erwarten kann.

Dieser Stiicke aber keines ist in jenem pharisdischen Gebet, welche nicht weiterdenken, denn
wie das Werk getan sei, dass sie damit gesehen werden als heilige Leute, die gerne beten;
oder, wie unsere Monche und Pfaffen, dass sie den Bauch davon fiillen. Ja, sie sind so ferne
davon gekommen, dass sie sollten mit solchen Glauben beten, dass sie es fiir eine Torheit und
Vermessenheit geachtet haben, dass einer sollte rithmen als gewiss, dass sein Gebet Gott
angenehm und erhort wire. Und also, ob sie gleich gebetet, doch alles auf lauter Abenteuer
hingesetzt, und damit Gott schrecklich erziirnt haben durch Unglauben und Missbrauch seines
Namens, wider das erste und andere Gebot.

Darum lerne hier, dass kein rechtes Gebet geschehen kann ohne solchen Glauben. Fiihlst du
dich aber schwach und blode (wie denn Fleisch und Blut immer sich wieder den Glauben
sperren), als seist du nicht wiirdig oder geschickt und briinstig zu beten, oder zweifelst, ob
dich Gott erhort habe, weil du ein Siinder bist, so halte dich an das Wort, und sprich: ob ich
gleich ein Siinder und unwiirdig bin, so habe ich doch hier Gottes Gebot, das heil3t mich
beten, und seine VerheiBung, dass er nicht lediglich erhéren will, nicht um eine Wiirdigkeit,
sondern um des Herrn Christi willen. Damit kannst du die Gedanken und Zweifel ausschla-
gen, und froéhlich niederknien und bitten, nicht angesehen, wie wiirdig oder unwiirdig du bist,
sondern deine Not und sein Wort, darauf er dich heiflt bauen. Besonders weil er dir auch die
Worte vorgestellt und in den Mund gelegt hat, wie und was du bitten sollst (wie folgt), dass
du solch Gebet frohlich durch ihn hinauf lassest und in seinen Schof3 legen kannst, dass er es
durch seine Wiirdigkeit vor den Vater bringe.

Und wenn ihr betet, sollt ihr nicht viel plappern wie die Heiden, denn sie meinen, sie werden
erhoret, wenn sie viel Worte machen. 8. Darum sollt ihr euch ihnen nicht gleichen. Euer Vater
weifs, was ihr bediirfet, ehe denn ihr ihn bittet. 9. Darum sollt ihr also beten: Unser Vater in
dem Himmel! Dein Name werde geheiliget. 10. Dein Reich komme. Dein Wille geschehe auf
Erden wie im Himmel. 11. Unser tdglich Brot gib uns heute. 12. Und vergib uns unsere Schul-
den, wie wir unsern Schuldigern vergeben. 13. Und fiihre uns nicht in Versuchung, sondern
erlose uns von dem Ubel. Denn dein ist das Reich und die Kraft und die Herrlichkeit in Ewig-
keit. Amen. (v 7-13)

Wo oben (Vers 5-6) hat er ihre falsche Meinung iiber das Gebet, dass sie auch in dem Werk,
dass allein gegen Gott gerichtet ist, dass man ihn anrufe und um Hilfe bitte in unserer Not und
Anfechtung, ihre Ehre und Vorteil bei den Leuten suchten. Hier tadelt er nun auch die Unart
des Gebetes, dass sie meinen, dass beten sei, wenn man viel Worte und Plappern macht, und
nennt es eine heidnische Weise, und ein loses unniitzes Gewésch, als derer, die da meinen, sie
werden sonst nicht erhort. Denn er hat wohl gesehen, dass es so wiirde gehen, und solcher
Missbrauch auch in der Christenheit bleiben, wie es damals bei IThnen war, dass man aus dem
Gebet ein Werk machen wiirde, welches man nach der Grofe und Lénge achtete, als wire es
damit kostlich ausgerichtet, und also anstatt eines rechten Gebetes ein lauter Gewésch und
Geplapper wiirde, welches das Herz nicht erreicht.

Wie wir sehen, dass es gegangen ist in Stiften, Klostern, und dem ganzen geistlichen Haufen,
welche nichts anderes in Threm Stande zu tun gehabt, denn dass sie tdglich so viel Stunden,
und auch des Nachts, sich blau und miide machten mit Lesen und Singen. Und je mehr sie von
diesem machen konnten, je heiliger und groBer Gottesdienst hat es geheilen. Und ist doch
unter Thnen allen nicht einer gewesen, der ein rechtschaffenes Gebet von Herzen getan hitte;
sondern alle in dem heidnischen Wahn gewesen, als miisste man beide, sich und Gott, miide
schreien und murren; als konnte oder wollte er sonst nicht horen. Habe damit nichts anderes

Luther - Predigt iiber Matthéus 6,5-15 3 16.05.2020



getan, denn die Zeit unniitz verloren, und sich, wie die Esel, mit Beten zermartert.

Darum haben sie auch selbst gesagt, dass keine Arbeit schwerer sei denn beten. Und es ist
wahr, wenn man das Beten dahin richtet, dass man ein Werk oder Arbeit daraus macht, dem
Leibe auflegt, so viel Stunden an einander zu lesen oder singen, dass kein Tagelohner nicht
lieber sollte wiahlen einen Tag zu dreschen, denn zwei oder drei Stunden an einander nur das
Maul zu regen, oder schnell in ein Buch zu sehen. In der Summe, ihr Beten ist nicht ein Seuf-
zen oder Begierde des Herzens gewesen, sondern eine gezwungene Arbeit des Mundes, oder
der Zungen; das, wenn ein Monch 40 Jahre lang seine Zeiten gelesen oder geplappert hat, so
hat er nicht in den allen eine Stunde von Herzen gebetet. Denn sie denken niemals Gott eine
Not vorzutragen, sondern denken nicht anders, denn sie miissen es tun, und Gott miisse solche
Miihe und Arbeit ansehen.

Aber der Christen Gebet, so im Glauben auf Gottes VerheiBung geht, und von Herzen seine
Not vortrigt, das ist leicht, und macht keine Arbeit. Denn der Glaube hat es bald gesagt, was
er begehrt, ja, mit einem Seufzen, dass das Herz tut, und mit Worten nicht zu erholen noch
auszusprechen ist, wie Paulus sagt (Romer 8,26). Der Geist betet, und weil er weil3, dass ihn
Gott erhort, darf er nicht ein solch ewig Gewisch fiihren. Also haben die Heiligen in der
Schrift gebetet, als Elias, David und andere, mit kurzen, aber starken und gewaltigen Worten;
wie man in den Psalmen sieht, darin selten ein Zeichen ist, der da ein Gebet habe tiber fiinf
oder sechs Verse lang, darum haben die alten Viter wohl gesagt: es tue es nicht mit vielen
langen gebeten; sondern loben die kurzen StoBBgebete, da man mit einem Wort oder zwei
hinauf zum Himmel seufzt; welches einer kann oft und viel tun, wenn er liest, schreibt, oder
andere Arbeit tut.

Die anderen aber, die nur eine Biiffelarbeit daraus machen, konnen niemals mit Lust noch
Andacht beten, sondern werden froh, dass sie nur ihr Gewésch ausgerichtet haben. Wie es
denn gehen muss, wo man ohne Glauben und Not bittet, so kann das Herz nicht dabei sein.
Wo aber das Herz nicht bei ist, und der Leib soll arbeiten, so wird es schwer unverdrossen.
Wie man auch in leiblicher Arbeit sieht, wer etwas unwillig tut, wie schwer und sauer es wird;
aber wiederum, wo das Herz lustig und willig ist, da wird es der Arbeit nicht gewahr. Also
auch hier, wo man es mit Ernst meint, und lustig ist zu beten, so weilit noch fiihlt der Mensch
keine Arbeit noch Miihe, sondern sieht nur seine Not an, und hat die Worte gesungen und
ausgebetet, ehe er sich umsieht. In der Summe, kurz soll man beten, aber oft und stark; denn
Gott fragt nicht danach wie und lang man betet, sondern wie gut es ist, und wie es von Herzen
geht.

Darum spricht nun Christus: ,,Euer himmlischer Vater weil3, was ihr bediirfet, ehe ihr darum
bittet™; als wollte er sagen: Was tut ihr, dass ihr meint ihn mit eurem langen Gewésch zu
betduben, dass er euch gebe, was ihr bediirfet? Thr diirft ihn nicht mit Worten {iberreden, oder
lange unterrichten, denn er weil3 es zuvor besser, was euch not ist, denn ihr selber. Gleich als
wenn du vor einen Fiirsten oder Richter kimest, der deine Sache besser wiisste, denn du sagen
konntest, und wolltest viel Gewédsch machen, ihn davon zu unterrichten, so werde er iiber dich
lachen, oder vielmehr unlustig auf dich werden. Ja, wir wissen auch nicht, spricht Paulus
(Romer 8, 6. 20), wie wir bitten sollen, dass, wenn er uns erhort und etwas gibt, so gibt er es,
iiber das wir verstehen und hoffen konnen (Epheser 3,20). Darum lésst er uns hédufig etwas
bitten, dass er nicht sofort gibt, oder wohl gar nicht gibt, als der wohl weil}, was uns not und
niitze ist oder nicht; welches wir selbst nicht sehen, und zuletzt selbst miissen bekennen, dass
uns nicht gut gewesen wire, wenn er uns nach unserem Bitten gegeben hétte. Darum diirfen
wir ihn nicht lehren noch vormalen mit unserem langen Gewisch, was und wie er uns tun soll;
denn er will also geben, dass sein Name geheiligt werde, und sein Reich und sein Wille da-
durch gefordert werden und fortgehe.

Luther - Predigt iiber Matthéus 6,5-15 4 16.05.2020



Sprichst du aber: warum lésst er uns denn bitten und unsere Not vortragen, und gibt es uns
nicht ungebeten, weil er alle Not besser weill und sieht, denn wir selbst? Gibt er doch der
ganzen Welt tiglich so viel Gutes umsonst, als Sonne, Regen, Korn, Geld, Leib und Leben,
darum ihn niemand bittet noch dafiir Dank, denn er weil3, dass sie keinen Tag ohne Licht,
Essen und Trinken entbehren kann; wie heifit er denn darum bitten? Antwort: darum heil3t er
es bestimmt nicht, dass wir ihn mit unserem Beten solches sollen Lehren, was er geben soll,
sondern darum, dass wir es erkennen und wie kennen, was er uns fiir Giiter gibt, und noch viel
mehr geben will und kann; also dass wir durch unser Gebet mehr uns selbst unterrichten denn
ihn. Denn damit werde ich umgekehrt, dass ich nicht hingehe wie die gottlosen, die solches
nicht erkennen noch dafiir danken; und wird also mein Herr zu ihm gekehrt und erweckt, dass
ich ihn lobe und danke, und in N6ten zu ihm Zuflucht habe und Hilfe von ihm erwartet. Und
dient alles dazu, dass ich ihn je ldnger je mehr lerne erkennen, was er fiir ein Gott ist. Und
weil ich bei ihm suche und anklopfe, so hat er auch Lust, desto mehr und reichlicher zu geben.
Siehe, das ist denn ein rechter Bitter, nicht den anderen unniitzen Wéschern gleich, die wohl
viel plappern, aber solches niemals erkennen. Er aber weil3, dass es

Gottes Gabe ist, was er hat, und spricht von Herzen: Herr, ich weil3, dass ich mehr selbst nicht
ein Stlick meines taglichen Brotes schaffen noch erhalten kann, noch mich vor allerlei not
oder Ungliick behiiten; darum will ich es von dir erwarten und bitten, wie du mich hei3t und
zu geben verheiflt, als der ohne meine Gedanken zuvor kommst, und dich meiner Not an-
nimmst.

Siehe, solche Erkenntnis im Gebet gefillt Gott wohl, und ist der rechte, hochste und kostlich-
ste Gottesdienst, den wir ihm tun konnen; denn damit wird ihm seine Ehre und Dank gegeben,
die ihm gehort. Denn das tun die anderen nicht, sondern reilen und fressen alle Gottes Giiter
dahin, wie die Sdue, nehmen ein Land, Stadt, Haus, nach dem anderen; denken auch nicht
daran, dass sie Gott einmal ansehen, wollen aber heilig sein mit ihrem groB3en, vielen Getone
und Geplérr in der Kirche. Aber ein christliches Herz, so aus Gottes Wort lernt, dass wir alles
von Gott, und nichts von uns haben, das nimmt solches an im Glauben, und bt sich darin,
dass es sich alles kann von ihm erhoffen und erwarten. Also lehrt uns das Gebet, dass wir
beide, uns und Gott, erkennen, und lernen was uns fehlt und woher wir es nehmen und suchen
sollen. Daraus wird ein fein vollkommen, verstdndlich Mensch, der sich zu allen Sachen recht
schicken und halten kann.

Weil nun Christus solch falsch und vergeblich Gebet gestraft und verworfen hat, fahrt er fort
und stellt selbst eine feine kurze Form vor, wie und was wir beten sollen, darin allerlei not
gefasstes, die uns treiben soll zu beten, dass wir uns derselben in solchen kurzen Worten
taglich erinnern konnen, und niemand entschuldigt sei, dass er nicht wisse, wie oder was er
beten soll. Und ist eine sehr gute Ubung, besonders fiir den einfachen Mann, Kind und Gesin-
de im Hause, dass man das Vater Unser tiglich ganz bete, beide, morgens und abends und
iiber Tisch, und auch sonst, dass man darin allerlei not unserem Gott vortrage. Weil aber das
Vater Unser im Katechismus und sonst geniigend ausgelegt ist, will ich es dabei bleiben las-
sen, und hier keine neuen Glossen machen.

Es ist aber, wie oft gesagt, bestimmt das allerbeste Gebet, das da auf Erden gekommen ist
oder von jemand erdacht werden mag, weil es Gott der Vater durch seinen Sohn gestellt und
nie in den Mund gelegt hat, dass wir nicht diirfen zweifeln, dass es ihm aus der Maflen wohl-
gefalle. Er vermahnt uns aber bald im Anfang auch beides, seines Gebotes und VerheiBBung,
mit dem Wort ,,Unser Vater*, als der von uns solche Ehre fordert, dass wir von ithm bitten
sollen, als ein Kind von seinem Vater, und die Zuversicht von uns haben will, dass er uns
gerne geben will, was uns not ist. So ist auch darin beschlossen, dass wir uns rithmen, dass
wir seine Kinder sind durch Christum. Und also in seinem Gebot und Verheiflung, und in des

Luther - Predigt iiber Matthéus 6,5-15 5 16.05.2020



Herrn Christi Namen kommen, und mit aller Zuversicht vor ihm treten.

Nun, die erste, andere und dritte Bitte betrifft die hochsten Giiter, so wir von ihm haben,
namlich, zum ersten, weil er unser Vater ist, dass er seine Ehre von uns habe und sein Name
in aller Welt schon und hoch gehalten werde. Damit fasse ich auf einen Haufen allerlei falsche
Glauben und Gottesdienst, und die ganze Holle, alle Siinde und Gotteslésterung, und bitte,
dass er steuere dem lésterlichem Glauben des Papstes, Tiirken, Rottengeister und Ketzer, als
die alle seinen Namen entheiligen und Schinden, oder unter dem Namen Thre Ehre suchen.
Das ist wohl ein kurzes Wort, aber mit dem Sinn geht es so weit, als die Welt ist, wider alle
falsche Lehre und Leben. Zum anderen: nachdem wir sein Wort und rechte Lehre und Gottes-
dienst haben, dass auch sein Reich in uns sei und bleibe, das ist, dass er uns in solcher Lehre
und Leben regieren, und dabei schiitze und erhalte wider alle Gewalt des Teufels und seines
Reiches, und dass alle Reiche, so dagegen toben, zu Scheitern gehen, damit dies Reich bleibe.
Und zum dritten, dass auch nicht unser noch keines Menschen, sondern allein sein Wille ge-
schehe, und was er denkt und Ratschlége, fortgehe, wider alle Anschlége und Vornehmen der
Welt und was wider diesen Willen und Rat strebt, ob sich gleich alle Welt zusammenschliige
und stérkte, ihr Ding dagegen zu erhalten. Das sind die drei vornehmsten Stiicke.

In den anderen vier Bitten kommen wir auch die Not, die uns taglich betrifft, dieses Armen,
Schwachen, zeitlichen Lebens halben. Darum wir erstlich bitten, dass er uns unser tiglich
Brot gebe, das ist, alles, was uns not ist zur Erhaltung dieses Lebens: Nahrung, gesunden
Leib, gutes Wetter, Haus, Hof, Weib, Kind, gutes Regiment, Frieden, und behiite uns vor
allerlei Plagen, Krankheit, Pestilenz, teure Zeit (wirtschaftliche Krisen), Krieg, Aufruhr. Da-
nach, dass er uns auch unsere Schuld vergeben, und nicht ansehen den schandlichen Miss-
brauch und Undank der Welt fiir die Giiter, die er uns téglich so reichlich gibt, und darum
dieselben nicht versage und entziehe, noch mit Ungnaden strafe, wie wir verdienen, sondern
uns die gnidiglich verzeihe, ob auch wir, die wir Christen und seine Kinder heiflen, nicht ohne
Siinde leben, wie wir sollen. Zum dritten: weil wir auf Erden leben, mitten in allerlei Anfech-
tung und Argernis, da man uns auf allen Seiten zusetzt, dass man uns hindere, und nicht allein
auswendig von der Welt und Teufel, sondern auch inwendig von unserem eigenen Fleisch
angefochten werden, dass wir nicht leben kdnnen, wie wir sollten, noch vor so viel Gefahr
und Anfechtung einen Tag konnten bestehen; so bitten wir, dass er uns in solcher Gefahr und
not erhalte, dass wir nicht dadurch {iberwunden und gefillt werden. Und zum letzten, dass er
uns endlich aus allem Ungliick ganz und gar helfe, und wenn die Zeit kommen, dass wir
sollen aus diesem Leben treten, ein gnidig, selig Stiindlein beschere. Also haben wir kurz alle
leibliche und geistliche Not in seinen Schof3 gelegt, und mit jeglichem Wort die ganze Welt
auf einen Haufen gefasst.

Es ist aber im Text ein Stiick daran gehéngt, damit er das Gebet beschlieft, als mit einem
Dank und gemeinen Bekenntnis, das heif3t also: ,,denn dein ist das Reich, und die Kraft, und
die Herrlichkeit in Ewigkeit®. Das sind die rechten Titel und Namen, die Gott allein gebiihren.
Denn die drei Stiicke hat er ihm selbst vorbehalten, die da hei3en, Richten, Rechten und Riih-
men. Richten, oder regieren und Oberhand haben, soll niemand denn Gott allein, oder denen
er es befiehlt, durch welche er das Regiment ausrichtet, als seine Diener. Desgleichen soll
auch kein Mensch mit dem anderen Recht {iben, oder ziirnen und strafen, auller wer das Amt
hat, von Gottes wegen. Denn es ist nicht den Menschen angeboren, sondern von Gott gege-
ben.

Das sind die zwei, die er hier hei3t das Reich oder Herrschaft, dass alle Obrigkeit sei; und
danach, die Kraft, das ist, die Folge des Rechten, dass er kann strafen, die Bosen unter sich
werfen, und die Frommen schiitzen. Denn wer da straft, der tut es als an Gottes statt, und geht
alles aus seiner Kraft, dass man Recht handhabt, schiitzt und erhélt. Darum soll sich niemand

Luther - Predigt iiber Matthéus 6,5-15 6 16.05.2020



selbst rdchen noch strafen; denn es ist nichts sein Amt noch Vermogen, und gelingt auch
nicht; wie er sagt (5. Mose 32,35): ,,Mein ist die Rache, ich will es vergelten. Und anderswo
droht (Matthéus 26,52): ,,Wer das Schwert selbst nimmt, sich zu rachen, soll mit dem Schwert
gestraft werden®.

Also ist auch die Herrlichkeit, oder Ehre und Ruhm, allein Gottes eigen, dass sich niemand
nichts rithme, keiner Weisheit, Heiligkeit oder Vermogens, denn durch ihn und aus ihm.
Denn, dass ich einen Konig oder Fiirsten Ehre und gniddigen Herren heif3e, oder die Knie vor
ihm biege, geschieht nicht um seiner Person willen, sondern um Gottes willen, als der der sitzt
in der Majestit, an Gottes statt. Also, wenn ich Vater und Mutter, oder die an ihrer statt sind,
Ehre erzeige, so tue ich es nicht den Menschen, sondern dem gottlichen Amte, und Ehre Gott
in Thnen; also, dass wo Obrigkeit und Kraft ist, dem gebiihrt auch die Ehre und Ruhm.

Und geht also sein Reich, Kraft und Herrlichkeit in der ganzen Welt, dass er allein regiert,
straft, und den Preis hat in den gdttlichen Amtern und Stéinden, als Vater, Mutter, Herr, Rich-
ter, Fiirst, Konig, Kaiser, obwohl der Teufel durch die Seinen dagegen sich setzt, und selbst
will die Herrschaft und Gewalt fiihren, Rache und Strafe iiben, und seinen Ruhm allein haben.
Darum bitten wir auch besonders um seinen Namen, sein Reich, und seinen Willen, als die
allein sollen gehen, und alle anderen Namen, Reich, Gewalt und Wille zu Scheitern gehen.
Und wir also erkennen, dass er der Hochste sei in alle diesen drei Stiicken; die anderen aber
sein Werkzeug, dadurch er solches treibt und ausrichtet.

14. Denn so ihr den Menschen ihre Fehle vergebet, so wird euch euer himmlischer Vater auch
vergeben. 15. Wo ihr aber den Menschen ihre Fehle nicht vergebet, so wird euch euer Vater
eure Fehle auch nicht vergeben. (v 14-15)

Das ist ein wunderlicher Zusatz, aber doch sehr kdstlich, und mochte wohl jemand wundern,
wie er soeben mit solchem Zusatz kommt auf dies einige Stiick: ,,vergib uns unsere Schuld*,
so er doch Leben sowohl hitte konnen auch an der anderen ein solches Stiick kniipfen, und
sagen: gebt uns unser tiglich Brot, wie wir unseren Kindern geben; oder, fiihre uns nicht in
Versuchung, wie wir niemand versuchen; erlése uns von dem Ubel, wie wir unseren Nichsten
retten und erlosen. Und doch kein Stiick ist, das einen Zusatz hat, als dieses. Und lasst sich
dazu ansehen, als sollte die Vergebung der Siinden erworben und verdient werden durch unser
Vergeben wo bliebe denn unsere Lehre, dass die Vergebung allein durch Christum, und im
Glauben empfangen werde? Antwort aufs erste: er hat sonderlich diese Bitte so wollen stellen,
und die Vergebung der Siinde an unsere Vergebung binden, dass er damit die Christen ver-
kniipfte, dass sie sich untereinander lieben, und das lassen ihr Hauptstiick und vornehmste
sein, nachst dem Glauben und empfangener Vergebung, dass sie ihren Nichsten auch ohne
Unterlass vergeben. Das, wie wir gegen ihm leben im Glauben, also auch gegen dem Nich-
sten durch die Liebe, dass wir nicht einander Verdriefl und Leid tun, sondern denken, dass wir
immer vergeben, ob es uns gleich Leid geschehen ist (wie denn in diesem Leben oft vorfallen
muss); oder sollen wissen, dass uns auch nicht vergeben ist. Denn wo der Zorn und Groll im
Wege liegt, so verderbt er das ganze Gebet, dass man auch der vorigen Stiicke keines beten
noch wiinschen kann. Siehe, das heif3t ein starkes und festes Band gemacht, damit wir zusam-
mengehalten werden, dass wir nicht unter einander und eins werden, und Spaltung, rotten und
Sekten anrichten, wo wir anders vor Gott kommen wollen, beten und etwas erlangen, sondern
einander durch die Liebe vertragen, und aller Dinge eins bleiben. Wenn das geschieht, so ist
denn ein Christenmensch vollkommen, als der da beide, recht glaubt und liebt. Was danach
mehr fiir Gebrechen an ihm ist, das soll in dem Gebet verzehrt werden und alles vergeben und
geschenkt sein.

Wie setzt er war mit diesen Worten die Vergebung eben auf unser Werk, und spricht: wenn

Luther - Predigt iiber Matthéus 6,5-15 7 16.05.2020



ihr dem Néchsten vergebt, so soll euch vergeben sein, und wiederum? D.h. ja nicht die Verge-
bung auf den Glauben gestellt? Antwort: die Vergebung der Siinde, wie ich sonst aufgesagt
habe, geschieht zweierlei. Einmal, durch das Evangelium und Wort Gottes, welches empfan-
gen wird, inwendig im Herzen vor Gott durch den Glauben. Zum anderen, duf3erlich durch die
Werke, davon 2. Petrus 1,10 sagt, da er von guten Werken lehrt:* lieben Briider, tut Fleil3,
euren Beruf und Erwdhlung fest zu machen®. Da will er, dass wir solches sollen gewiss
machen, dass wir den Glauben und Vergebung der Siinde haben, das ist, dass wir beweisen
die Werke, dass man den Baum an den Friichten spiire, und offenbar werde, dass es ein guter
und nicht ein fauler Baum sei. Denn wo ein rechter Glaube ist, da folgen gewisslich auch gute
Werke. Also ist ein Mensch beide, auswendig und inwendig, fromm und gerecht, beide vor
Gott und den Leuten. Denn das ist die Folge und Frucht, damit ich mich und andere gewiss
mache, dass ich recht glaube, welches ich sonst nicht wissen noch sehen konnte.

Also ist hier auch die duBerliche Vergebung, so ich mit der Tat erzeige, ein gewisses Zeichen,
dass ich Vergebung der Siinde bei Gott habe. Wiederum, wo sich solches nicht erzeigt gegen
den Néchsten, so habe ich ein gewisses Zeichen, dass sich auch nicht Vergebung der Siinde
bei Gott haben, sondern stecken noch im Unglauben. Siehe, da es zweierlei Vergebung; eine
inwendig im Herzen, die allein an Gottes Wort hdngt; und auswendig, die herausbricht, und
uns gewiss macht, dass wir die innerliche haben.

Also unterscheiden wir die Werke vom Glauben, als eine innerliche und &uf3erliche Gerechtig-
keit, aber also, dass die innerliche zuvor da sei, als der Stamm und die Wurzel, daraus die
guten Werke, als Friichte, wachsen miissen; die duBerliche aber ein Zeuge derselben, und, wie
2. Petrus 1,1) sagt, eine Versicherung, dass jene gewisslich da sei. Denn wer die innerliche
Gerechtigkeit nicht hat, der tut der duBBerlichen Werke keines. Wiederum, wo die duB8erlichen
Zeichen und beweisen nicht ist, so kann ich jener nicht gewiss sein, sondern beide, mich und
andere, betriigen. Wenn ich aber sehe und fiihle, dass ich gerne dem Nichsten vergebe, so
kann ich schlieBen und sagen: das Werk tue ich von Natur nicht, sondern fiithlen nicht durch
Gottes Gnade anders, denn zuvor.

Das sei kurz wider der Sophisten Geschwitz geantwortet, das ist aber auch wahr, dass dies
Werk, wie er es hier nennt, nicht blof3 ein Werk ist, wie andere, so wir von uns selbst tun,
denn es ist auch des Glaubens nicht dabei vergessen. Denn er nimmt solch ein Werk und stellt
eine Verheilung dazu, dass man es mit guten kehren mochte ein Sakrament nennen, den
Glauben dadurch zu stirken. Gleich als, die Taufe ist auch wohl ein Werk anzusehen, dass ich
tue, der ich Taufe oder mich taufen lasse, aber weil Gottes Wort dabei ist, ist es nicht ein
schlechtes Werk, als das fiir sich selbst etwas gelte oder schaffe, sondern ein géttliches Wort
und Zeichen, daran sich der Glaube hingt. Also auch, unser Gebet, als unser Werk, wiirde
nichts gelten noch schaffen; aber das tut es, dass es geht in seinem Gebot und Verheiflung,
dass es auch wohl mag ein Sakrament, und mehr ein géttlich, denn unser Werk geachtet
werden.

Das rede ich darum, dass die Sophisten allein die Werke, so wir tun, blof3 so ansehen, ohne
Gottes Wort und Verheilung. Darum, wenn sie solche Spriiche héren und lesen, so auf die
Werke gehen, miissen sie wohl sagen, dass der Mensch durch sein tun solches verdiene. Die
Schrift aber lehrt uns also: dass wir nicht auf uns, sondern auf Gottes Wort und Verheilung
sehen sollen, und daran mit dem Glauben haften, dass, wenn du ein Werk aus dem Wort und
VerheiBBung tust, so hast du ein gewisses Wahrzeichen, dass dir Gott gnédig ist, also, dass dein
Eigen Werk, das Gott nun zu sich genommen hat, soll dir ein gewisses Zeichen sein der Ver-
gebung.

Nun hat uns Gott mancherlei Weise, Weg und Steg vorgestellt, dadurch wir die Gnade und

Luther - Predigt iiber Matthéus 6,5-15 8 16.05.2020



Vergebung der Siinde ergreifen, als, erstlich, die Taufe und Sakrament, also (wie jetzt gesagt),
das Gebet, also, die Absolution, und hier unsere Vergebung, dass Wege reichlich versorgt
waren, und immer Gnade und Barmherzigkeit finden konnten. Denn wo wolltest du sie ndher
suchen, denn bei deinem Néchsten, bei dem du téglich lebst, und auch taglich Ursache genug
hast, solche Vergebung zu iiben? (Denn es kann nicht fehlen, dass du nicht solltest viel und
oft beleidigt werden) also, dass wir nicht allein in der Kirche oder bei dem Priester, sondern in
unserem Leben ein kldgliches Sakrament oder Taufe haben, ein Bruder am anderen, und ein
jeglicher daheim in seinem Hause. Denn wenn du die Verheilung durch dies Werk ergreift, so
hast du eben das, dass du in der Taufe iiberkommst. Wie konnte uns nun Gott reichlicher be-
gnaden, denn dass er und so eine gemeine Taufe an den Hals hiangt und ins Vater Unser bin-
det, die ein jeglicher an ihm selbst findet, wenn er betet und seinen Néichsten vergibt? Dass ja
niemand Ursache hat zu klagen oder sich zu entschuldigen, er konne nicht dazu kommen, und
sei ihm zu hoch und sofern, oder zu schwer und teuer, weil es ihm und seinem Néachsten vor
die Tiir gebracht, ja, in den Busen gelegt wird.

Siehe, wenn du es also nicht nach dem Werk an ihm selbst, sondern nach dem Wort, so daran
geheftet ist, ansiehst, so findest du darin einen trefflichen, kostlichen Schatz, dass es jetzt
nicht mehr dein Werk, sondern ein gottliches Sakrament ist; und mit méichtigen gro3en Trost,
dass du zu der Gnade kommst, das du deinen Néachsten vergeben kannst, ob du gleich zur
anderen Sakramente nicht kommen konntest. Das sollte dich bewegen, dass du solch ein Werk
von Herzen gerne betest, und Gott dazu Dankes, dass du solcher Gnaden wert bist; solltest du
doch bis an das Ende der Welt danach laufen, und all dein Gut darum verzehren; wie wir zu-
vor um den erdichteten Ablass getan haben. Wer nun das nicht will annehmen, der muss ein
schiandlicher, verfluchter Mensch sein, besonders, wo er solche Gnade hort und erkennt, und
dennoch so halsstarrig bleibt, dass er nicht will vergeben, damit er beide, Taufe und Sakra-
ment, und alle andere (Gnade) auf einmal verliert. Denn sie sind alle aneinander gebunden,
dass, wer eines hat, der soll sie alle haben, oder keines behalten. Denn wer getauft ist, soll
auch das Sakrament empfangen; und wer das Sakrament empfangt, muss auch beten; und wer
da betet, auch vergeben. Vergibst du aber nicht, so hast du hier ein schreckliches Urteil, dass
dir deine Siinden auch nicht sollen vergeben sein, ob du gleich mit unter die Christen bist und
der Sakramente und andere Giiter mit genief3t, sondern sollen dir nur desto schidlicher und
verdammlicher sein.

Und auf das uns Christus desto mehr dazu reize, hat er auch feiner, freundlicher Worte ge-
braucht, dass er also spricht: ,,wenn ihr den Menschen ihre Fehler vergebet®, sagt nicht, ihre
Bosheit und Biiberei, oder Mutwillen und Frevel. Denn ein Fehler heif3t er eine solche Siinde,
die mehr aus Gebrechlichkeit oder Unwissenheit geschieht denn aus Bosheit. Warum tut er
das, dass er des Néchsten Siinde so verringert und verkleinert, so wir doch oft sehen, dass
mancher vorsétzlich, aus lauter Frevel und bésem Willen siindigt? Darum tut er es, dass er dir
deinen Zorn legen will, und dich erweichen, gerne zu vergeben, und sieht mehr darauf, dass er
dann Herz siif} und freundlich mache, denn dass er die Siinde so mache, wie sie an mir selbst
ist.

Denn vor Gott ist und soll sie so groB} sein, dass sie der ewigen Verdammnis wert ist, und den
Himmel zu schlief3t, ob es gleich eine geringe Siinde, und nur ein Gebrechen ist, wo er es
nicht erkennt oder dir abbittet. Aber von mir und dir will er die Siinde nicht so angesehen
haben, als dem nicht gebiihrt die Siinden zu strafen, sondern zu vergeben; dass du also denkst:
obgleich dein Nichster aus Bosheit wider dich getan hat, so ist er dennoch verirrt, gefangen,
und verblendet vom Teufel. Darum sollst du so fromm sein, und dich sein vielmehr Erbarmen,
als der vom Teufel {iberwiltigt ist, dass es wohl des Teufels wegen, der ihm solches ein gibt,
eine grofle, und vergebliche Siinde ist, aber des Menschen wegen ein Fehler und Gebrechen
heifle. Wie Christus auch selbst gegen uns getan hat, als er am Kreuz gebeten hat:* Vater,

Luther - Predigt iiber Matthéus 6,5-15 9 16.05.2020



vergib ihnen, denn sie wissen nicht, was sie tun* (Lukas 23,34). Das ist ja unsere Siinde klein
und gering gemacht, welche doch an ihr selbst die allergrof8ten ist, so je auf Erden geschehen
ist, denn was kann GroBeres gesilindigt werden, denn dass man Gott seinen einigen Sohn auf

das allerschiandlichste martert und totet?

Doch musst du solchen Fehler und Gebrechen so deuten, dass es der Nachste, so wider dich
gesiindigt, erkenne, und Vergebung begehre, und sich bessern wolle. Denn ich habe sonst
gesagt, dass zweierlei Siinde ist; eine, die man bekennt, die soll niemand unvergeben lassen,
die andere die man verteidigt; die kann niemand vergeben, denn sie will nicht Siinde sein,
noch die Vergebung empfangen. Darum auch Christus in Matthéus 18,18, da er vom Verge-
ben oder Schliissel redet, jetzt er beide Stiicke beieinander, Losen und Binden, anzuzeigen,
dass man die Siinde, die man nicht lassen will Siinde sein noch vergeben haben, nicht 16sen
kann, sondern binden soll in den Abgrund der Holle; aber wiederum, die man bekennt, soll
man lésen und in den Himmel heben.

Wie es nun zugeht im Amt der Schliissel, so geht es auch mit einem jeglichen Christen gegen
dem Nachsten. Welcher, ob er wohl soll bereit sein, jedermann zu vergeben, der hat ihm leid
tut doch, wo der, so ihn verletzt hat, die Siinde nicht will erkennen noch ablassen, sondern
weitermachen, so kannst du ihm nicht vergeben; nicht deiner, sondern seiner selbst wegen,
weil er die Vergebung nicht haben will. Wenn er sich aber schuldig gibt und Vergebung
begehrt, so soll es alles geschenkt sein, und die Absolution schnell darauf folgen. Denn weil
er sich selbst straft, und die Siinde fallen lasst, dass keine Siinde mehr bei ithm bleibt, so soll
ich sie vielmehr wegfallen lassen, wo er sie aber selbst hélt, und nicht will fallen lassen, so
kann ich sie nicht von ihm nehmen, sondern muss ihn lassen darin stecken, als der ithm selbst
aus vergeblicher Siinde eine und vergebliche macht. In der Summe, wo er sich nicht erkennen
will, soll man sein Gewissen auf das hochste beschweren, und keine Gnade erzeigen, als der
da will mutwillig des Teufels eigen sein. Wiederum, wo er die Siinde bekennt, und dir abbit-
tet, und du ihm nicht vergibst, so hast du sie auf dich geladen, dass sie auch dich verdammt.

Also will auch Christus die Siinde bekannt haben, damit, dass er sie dennoch einen Fehler
hei3t. Will nicht leugnen, dass es unrecht ist, noch dir auflegen, dass du es sollst billigen als
recht getan, sondern nicht lassen recht noch gut sein; doch wenn es dazu kommt, dass es eine
vergebliche Siinde geworden ist, und so gering, dass sie nicht ein Fehler heif3it. Das du also
zum Néchsten sagst: ob ich es wohl nicht loben kann, und ist ja unrecht; aber doch weil du
dich erkennt, und dein Herz nun anders ist, und nichts Boses wider mich hat, so will ich es
gerne lassen geschenkt sein, als einen Fehler und versehen, und allen Zorn vergessen.

Wenn du nun so gegen dem Néachsten gesinnt bist, so wird sich Gott auch wieder gegen dir
also erzeigen mit solchen siilen, freundlichen Herzen, und deine grof3e, schwere Siinde, so du
wieder thn getan und noch tust, auch so gering machen, dass er es nur einen Fehler heille, wo
du sie erkennst und um Vergebung bittest, als der mehr geneigt ist zu vergeben, denn wir uns
selbst zu thm versehen konnen. Nun solltest du ein solches Herz Gott abkaufen mit deinem
Leib und Leben, und danach laufen bis an der Welt Ende; wie man unter dem Papsttum
danach gelaufen ist, und sich mit so mancherlei Werken darum zermartert hat. Nun wird dir
hier solches Herz angeboten, und lauter umsonst vorgetragen und geschenkt, gleichwie die
Taufe, Evangelium und alle seine Giiter; und kriegst mehr, denn du mit allen deinen und aller
Menschen Werk erlangen mdchtest. Denn da hast du die gewisse VerheiBung, die der nicht
liigt noch betriigt, dass alle deine Siinden, wie viel um Sie sind, sollen vor thm so gering sein
als menschliche, tiagliche Gebrechen, die er nicht rechnen noch gedenken will, sofern du den
glauben an Christum hast. Denn genau wie andere Sakramente herkommen und gehen durch
den Herrn Christum, denn gleich wie andere Sakramente her vorkommen und gehen durch
den Herrn Christum, also auch, dass unser Gebet erhort wird und wir gewisse Vergebung

Luther - Predigt iiber Matthéus 6,5-15 10 16.05.2020



haben; dass wir es nicht verdient, sondern alles durch ihn erworben und uns geschenkt ist,
dass er immer der einige Mittler bleibe, durch welchen wir alles haben, dass auch die Verhei-
Bung, auf dies Werk gestellt, allein durch ihn gelte.

So siehst du nun, warum Christus diesen Zusatz zu dem Gebet getan hat, dass er damit uns
hier fest zusammenbinde, und seine Christenheit behalte in der Einigkeit des Geistes, beide im
Glauben und Liebe, dass wir uns um keiner Siinde noch Gebrechen willen lassen trennen,
damit wir nicht Glauben und alles verlieren. Denn es kann nicht anders zu gehen, es miissen
viel AnstéBe unter uns tdglich vorfallen in allen Stinden und Handel, da man gegen einander
redet und tut, dass man nicht gerne hort und leidet, und Ursache gibt zu Zorn und Zwietracht.
Denn wir haben noch Fleisch und Blut an uns, das tut, wie seine Art ist, und lasst ihm leicht-
lich fahren ein boses Wort, oder zorniges Zeichen und Werk, damit die Liebe verletzt wird;
also, dass doch eitel Vergebung sein muss und gehen bei den Christen; wie wir auch bei Gott
ohne Unterlass Vergebung bediirfen, und uns immer miissen zu dem Gebet halten: Vergib
uns, wie wir vergeben. Ohne, dass wir so heillose Leute sind, dass wir immer eher einen
Splitter in das Nichsten Auge sehen, denn den Balken in unserem Auge, und unsere Siinde
auf den Riicken werfen. Denn, sollten wir uns selbst tiglich ansehen vom Morgen bis zum
Haben, so wiirden wir wohl soviel an uns finden, dass wir der anderen vergessen, und froh
wirden, dass wir zu dem Gebet kommen kdnnten.

Aus Martin Luthers Wochenpredigten iiber Matthdus 5-7, 1530/32

WA 32,413,11-427,40.

Luther - Predigt iiber Matthéus 6,5-15 11 16.05.2020



