Der Prediger Salomo
Von Gerhard von Rad

Das unter der immer noch nicht befriedigend gedeuteten Verfasserbezeichnung Kohelet ste-
hende Buch — von Luther mit »der Prediger« libersetzt — ist seiner d&uleren Form nach ein
Ausliufer einer besonders im alten Agypten gepflegten Literaturgattung, nimlich des Konigs-
testaments. Es enthélt eine Anzahl von groferen Lehrdichtungen oder kurzen Sentenzen, die
sich, iberwiegend im Ich-[293]Stil formuliert, als die personliche Lebenserfahrung eines wei-
sen Mannes geben. Nachdem sich die Auslegung endgiiltig von der Annahme eines geschlos-
senen Gedankenzusammenhanges und eines stufengidngigen inneren Aufbaus geldst zu haben
schien und zu der Uberzeugung durchgefunden hatte, daB die literarischen Einheiten aus sich
heraus zu erkldren seien, scheint sich in dieser Sache neuerdings doch wieder ein Wandel
anzubahnen.! Es gibt eben eine innere Einheit, die sich auch auf andere Weise aussprechen
kann als durch eine lineare Gedankenentwicklung oder einen logischen Fortschritt in der
Denkbewegung, nimlich durch Einheit des Stils, der Topik und der Thematik, die ein Litera-
turwerk zu einem Ganzen machen, ja ihm den Rang eines in sich geschlossenen Kunstwerkes
geben konnen. Dies um so mehr im Bereich der altorientalischen Literatur, die ohnedies an
anderen MaBstidben gemessen werden muf3. Eine besondere vereinheitlichende Funktion
haben einige wenige Leitbegriffe, zu denen Kohelet immer wieder zuriickkehrt, wie: »Nich-
tigkeit«, »Haschen nach Wind«, »Miihsal«, das »Teil« usw. Der — im Unterschied zu Hiob —
ganz leidenschaftslosen verhaltenen Feierlichkeit und Gewalt seiner Diktion kann sich auch
der moderne Leser nicht entziehen. Das Buch ist also doch mehr als eine nachtréglich redi-
gierte Sammlung. Als eine so profilierte geistige Individualitét prasentiert sich keine andere
Spruchsammlung, auch die des Sirach nicht. In seinen Fragestellungen freilich steht Kohelet
ganz in der Tradition der Weisheit. Es geht ihm darum, die Abldufe und Widerfahrnisse zu
»erforschen«, und er stellt sich die Frage, was denn »gut« ist fiir den Menschen.? Ein Unter-
schied gegeniiber der dlteren Weisheit ist interessant: Thm geht es weniger um die Fixierung
und die Diskussion von Einzelerfahrungen als um das Lebensganze und ein abschlieBendes
Urteil dartiber. Darin also ist Kohelet in theologischer Hinsicht viel anspruchsvoller gewor-
den. Kohelet versteht zwar seinerseits sein bekanntlich sehr [294] negatives Gesamturteil als
das schliissige Ergebnis vieler Einzelerfahrungen. Indessen ist es klar, dal3 ein so eindeutiges
Urteil tiber Leben und Geschick der Menschen nicht ausschlielich auf Erfahrungen stehen
kann. Hier kommen noch ganz andere Faktoren ins Spiel. Davon muf} unten noch die Rede
sein. Geben wir zuerst ihm das Wort, so ergeben sich drei grundlegende Einsichten, um die
seine Reflexionen fortwéhrend kreisen. 1. Eine rationale Durchforschung des Lebens vermag
auf keinen tragfahigen Sinn zu stofen; es ist alles »nichtig«. 2. Gott bestimmt alle Gescheh-
nisse. 3. Der Mensch vermag diese Setzungen, das »Werk Gottes« in der Welt, nicht zu erken-
nen. Es versteht sich, daf sich diese Satze gegenseitig bedingen, daf also einmal das Schwer-
gewicht einer Aussage nur auf einen fillt, dal} sie aber doch unlésbar zusammengehdoren.

1. Das Leben ist nichtig. Die durchgestandene Miihsal steht in keinem Verhéltnis zu seinem
Ertrag (1,3; 2,22f). Ein Blick auf die menschliche Sozialstruktur eréffnet trostlose Perspekti-
ven. An der Stétte des Rechts herrscht das Unrecht (3,16). Es fiihrt zu nichts Gutem, daf} tiber
dem Hohen ein Hoherer und iiber dem Hoheren ein noch Hoherer steht (5,7), da3 ein Mensch
iber den anderen Gewalt hat (8,9), die Tranen der Unterdriickten trocknet niemand; kein Tro-
ster ist da (4,1). Ordentlichkeit und Rechtschaffenheit lohnen sich nicht. Oft geht es den Bo-
sen viel besser, und der Tod macht zuletzt doch alle einander gleich (7,15; 8,10.14; 9,2). Zum
Schlimmsten gehort, da3 der Mensch auBlerstande ist, iiber die Zukunft zu verfiigen, daB er ihr

1'O. Loretz, Kohelet und der Alte Orient (1964) S. 212 ff.
2 Er gebraucht das Verbum #izr »auskundschaften« 1,13; 2,3; 7,25.

Rad - Der Prediger Salomo 1 27.03.2020



ungeschiitzt preisgegeben ist. Er weil ja nicht, was geschehen wird, denn was da geschehen
wird, wer kiindet es ihm an? (8,7; 9,1; 10,14). Hinter dem Problem der Zukunft steht flir
Kohelet die noch schwerere Frage des Todes, der seinen Schatten auf jede Sinndeutung des
Lebens legt. Redet Kohelet vom Geschick (mikrdh), so ist damit zugleich auch der Tod anvi-
siert.> So z. B. in der berithmten Stelle, wo er sich die Frage stellt, ob sich das Geschick der
Menschen wirklich von dem der Tiere unterscheide (3,19). In der groBBen Alle-[295]gorie
12,2-6 deckt er schonungslos auf, wie die Lebensdu3erungen des Menschen im Alter nach-
lassen, wie es immer dunkler um ihn wird, bis »die silberne Schnur zerreif3t und die goldene
Schale zerspringt«. Angesichts solcher Aspekte kann es nicht verwundern, daf auch das
fraglich wurde, was den Alten zum Sichersten gehorte, der Wert der Weisheit gegeniiber allen
Spielarten der Torheit. Gewil3, auch unter sehr ungiinstigen Bedingungen ist der Weisheit
gelegentlich ein Vorrang zuzuerkennen. Aber was niitzt sie, wenn sie unerkannt und also
ungeniitzt bleibt (9,13-10)? Und ist nicht das Nachdenken iiber Weisheit und Torheit im
Grunde auch ein Haschen nach Wind? Denn »bei viel Weisheit ist viel Kummer«, und »wer
Erkenntnis mehrt, der mehrt Leiden« (1,16-18).

2. Trotz all dieser niederdriickenden Wahrnehmungen ist Kohelet weit davon entfernt, das
Geschehen in der Welt fiir einen planlosen Wirrwarr zu halten. Er weill um etwas, das doch
geheimnisvoll wie eine Ordnung in allen Geschehnissen waltet; er nennt das gern neutral die
»Zeit« und rithrt damit an die Tatsache, daf3 alle Betdtigungen und Widerfahrnisse irgendeiner
Determination unterworfen sind. Wir erinnern uns des gro3en Textes, von dem schon in ande-
rem Zusammenhang die Rede war, dafl ndmlich fiir alles Zeit und Stunde gesetzt ist, fiir alles
Wollen unter dem Himmel (3,1-8.17). Zu dieser Vorstellung kehrt Kohelet immer wieder zu-
riick. Fiir jede Sache gibt es Zeit und Recht (8,6). Diese Bestimmtheit aller Verrichtungen hat
aber gar nichts Trostliches, denn oft genug wird durch sie das vom Menschen miithsam Erlern-
te auBer Kurs gesetzt.

Wiederum sah ich unter der Sonne, daf3 nicht die Schnellen das Rennen machen, noch
die Helden den Krieg gewinnen und auch nicht die Weisen Brot erlangen, noch auch
die Verstindigen Reichtum, noch auch die Einsichtigen Gunst, sondern, daf3 Zeit und
Zufall sie alle trifft. Kennt doch der Mensch nicht seine Zeit ... (Koh 9,11f) [296]

Gegen diese geheimnisvolle Setzung gibt es kein Ankdmpfen. Der Mensch ist ihr schlechter-
dings unterworfen. »Was geschieht — langst ist sein Name vorgenannt« (d. h. es ist zum Ge-
schehen aufgerufen). Der Mensch »vermag nicht zu rechten mit dem, der stirker ist als er«
(6,10). Hier wird es nun deutlich, was hinter dieser unverriickbaren Setzung steht; es ist Gott
selbst, der die »fallenden Zeiten« bestimmt. Nicht nur die Gliickstage, auch die Ungliickstage
hat Gott »gemacht«, und so miissen sie hingenommen werden (7,14).

Ich erkannte, daB alles, was Gott tut, fiir ewig feststeht. Man kann nichts zu ihm dazu-

tun noch etwas von ihm wegtun. Und Gott hat es so gemacht, dafl man sich vor ihm
fiirchte. (Koh 3,14)

Auch hier liegt der Ton auf dem durchaus Unabanderlichen, dem sich der Mensch zu fligen
hat. Wir stehen damit vor der merkwiirdig paradoxen Tatsache, dall Kohelet die Welt und das
Geschehen als durchaus undurchsichtig erscheint, daf3 er sie aber andererseits ganz dem Han-
deln Gottes ausgeliefert weill. Der Punkt, an dem ihm dieses Handeln Gottes als eine reale
Macht und Wirklichkeit greifbar wird, ist eben die Erfahrung von der fiir alles Geschehen
gesetzten Zeit. Wie sehr Kohelet die Welt von dem freien Handeln Gottes durchwaltet und

3 Das Wort vom »Geschick«, »Widerfahrnis« sonst noch 2,14f 9,2f.
Rad - Der Prediger Salomo 2 27.03.2020



umgriffen weill, werden die Sitze vollends deutlich machen, die wir erst im Folgenden her-
anziehen konnen.

3. Dieses Wissen um Gott und seine Verfiigungsgewalt {iber die Welt birgt fiir Kohelet nicht,
wie einer wohl denken konnte, allenfalls etwas wie einen Ruhepunkt fiir sein Denken, das sich
suchend von einem Phinomen zum anderen wendet. Das Gegenteil ist der Fall. Mit dem Wis-
sen um Gott verbindet sich seine tiefste Denknot. Hier liegt die eigentliche Ursache all seiner
Miihsal. Um dieses sein Problem recht zu Gesicht zu bekommen, setzen wir noch einmal bei
jenem groflen Text ein, der von der allem Tun gesetzten Zeit handelt. Er hat nimlich eine sehr
charakteristische Fortsetzung, in der Kohelet personlich seine Folge-[297]rungen aus dieser
Wabhrheit zieht. Was folgt denn nun aus alledem, insbesondere fiir den Menschen, der auf
Lebensbemaéchtigung ausgeht, also fiir den »Tatigen«? Hier die Antwort Kohelets:

Was hat der Tétige fiir einen Gewinn in dem, worum er sich miiht? Ich sah die Miihe,
die Gott liber die Menschen verhingt hat, daB3 sie sich darin abmiihen. Alles hat er
schon gemacht zu seiner Zeit, auch die ferne Zeit (?)* hat er ihnen ins Herz gegeben —
nur dafl der Mensch das Werk, das Gott tut, von Anfang bis zu Ende nicht heraus-
findet. (Koh 3,9-11)

Auf die Frage, was denn dabei fiir den Menschen herauskommt (jitron), antwortet Kohelet:
Miihsal! Das liegt aber nicht an den Zielsetzungen Gottes; sie sind »schon«, wie Kohelet sagt.
Es liegt daran, da3 der Mensch das »Werk Gottes« nicht »finden« kann. Damit meint Kohelet,
dal} der Mensch sich nicht darauf einstellen, dal} er das jeweils von Gott Bestimmte nicht ein-
kalkulieren kann. Genau in diesem Sinne sagt er spéter, dall »der Mensch seine Zeit nicht
kennt«. Blind und unwissend, wie Tiere ins Netz gehen, so iiberfillt ihn plotzlich eine »bose
Zeit« (9,12). Wohl hat Gott auch »den bosen Tag gemacht«, aber das ist kein Trost, weil der
Mensch das ja nicht finden kann, was nach ihm kommt (7,14).

Es ist etwas Eitles, das auf der Erde geschieht, dafl es Gerechte gibt, denen es ergeht,
als hitten sie wie Gottlose gehandelt, und daB3 es Gottlose gibt, denen es ergeht, als
hitten sie als Gerechte gehandelt. Ich sagte, daB3 auch dieses eitel ist. Da pries ich die
Freude, weil es fiir den Menschen unter der Sonne nichts Besseres gibt, als da3 er esse
und trinke und sich freue. (Koh 8,14f)

Damit hat Kohelet wohl das Letzte ausgesprochen, worin er die eigentliche Last, die Miihsal
des Menschenlebens sieht. Es sind nicht die Widrigkeiten an sich; es ist vielmehr [298] eine
uniibersteigliche Grenze, die seinem Erkenntniswillen gesetzt ist. Jeder Leser fragt sich be-
klommen, was denn bei einer solchen Sicht der Dinge im Horizont so niederdriickender Er-
kenntnisse fiir Kohelet noch bleibt. Gibt es da liberhaupt noch Lebenswertes? Fast kann man
es sich ausrechnen: Nachdem Gott den guten wie den bosen Tag »macht« (7,14), so bleibt das
dem Menschen, dal3 er sich fiir das Gute, das Gott ihm zu gewéhren bereit ist, mit aller Aufge-
schlossenheit bereithélt. »An einem guten Tag sei guter Dinge« (7,14)! Das ist nun auch ein
Thema, auf das Kohelet mit einer auffallenden Eindringlichkeit immer wieder zuriickkommt.
Kein Wunder, denn hier ist nun endlich ein Punkt, an dem das Handeln Gottes am Menschen
einigermallen eindeutig wird. Die Frage nach »dem Teil« des Menschen, d. h. nach dem ihm
gewiesenen Ort im Leben, wir wiirden heute sagen: die Sinnfrage — an diesem einen Punkt hat
Kohelet eine positive Antwort, denn hier a8t sich ein dem Menschen heilsam zugekehrter
Wille Gottes erkennen. Das ist das einzige, was man »gut« nennen kann, »daf3 der Mensch

4 Wie das Wort ‘olam, das wir gern mit »Ewigkeit« wiedergeben, obwohl es eher die »ferne Zeit« bedeutet, in V
11 zu verstehen ist, konnte noch nicht befriedigend klargestellt werden. Vgl. die Aufzdhlung der Auffassungen
bei O. Loretz, a. a. O. S. 281. Ist die Miihsal gemeint, {iber die Stunde hinauszufragen, die Zukunft einkalkulie-
ren zu miissen (so Zimmerli, a. a. O. z. St.)?

Rad - Der Prediger Salomo 3 27.03.2020



sich freue bei seinem Tun, denn das ist sein Teil« (3,22; 5,17).° Es ist mit Recht betont wor-
den, da3 diese Mahnung, Freude und jede Lebenssteigerung wahrzunehmen, ja nicht verwech-
selt werden darf mit jenem Lebenshunger, der sich so gern im Schatten der Verzweiflung
ansiedelt. Eher verhilt es sich umgekehrt. Hier erst weil sich Kohelet im Einklang mit einem
Willen Gottes; hier sieht er sich einem schenkenden Gott gegeniiber, »denn es steht ja nicht
beim Menschen, dal} er esse und trinke und sich’s wohlsein lasse. Auch das sah ich, dal3 es
aus Gottes Hand kommt« (2,24). Wie bewegt spricht dieser sprode Theologe von Gott, wenn
er auf dieses Thema zu sprechen kommt!

Wohlan, i3 mit Freuden dein Brot und trinke deinen Wein mit gutem Mut, denn schon
lingst hat Gott dein Tun gebilligt. Allezeit seien deine Kleider weil3, und an Ol auf
deinem Haupte soll es nicht man-[299]geln. GenieB3e das Leben mit dem Weibe, das
du lieb hast, all die Tage ;eines fliichtigen Lebens, die er dir unter der Sonne gegeben
hat, denn das ist dein Teil im Leben und in deiner Miihsal, in der du dich miihst unter
der Sonne. (Koh 9,7-9)

Ein solches Werk sachgemiB zu interpretieren ist fiir uns, die wir in der abendlédndischen Lite-
ratur kaum Vergleichbares haben, gewi3 schwierig. Fest steht nur dies, da3 Kohelet kein ab-
geschlossenes Lehrganzes vorlegt, sondern daf3 er — wenn auch mit sehr eigenwilligen Fragen
und Thesen — an der uralten Lehrtradition weiterspinnt. Eine saubere Trennung seines »geisti-
gen Eigentums« von dem Ubernommenen ist von ihm gar nicht beabsichtigt. Trotzdem 143t
sich seine eigene revolutionire Position ziemlich deutlich abgrenzen. Uber eine andere
Schwierigkeit, die eine sachgeméBe Interpretation des Buches belastet, sollte man sich aber
auch klar sein. Sie liegt nicht im Text, sondern der Ausleger bringt sie selbst ins Spiel. Er
sieht sich ndmlich in seinem eigenen Lebensgefiihl von der Schwermut Kohelets so unmi-
ttelbar angesprochen und bestitigt, dafl er fast im vorhinein fiir sie gewonnen ist. Die Sitze
Kohelets leuchten ihm so ein, dal3 er dazu neigt, in ihnen geradezu etwas wie einen Durch-
bruch zu sehen von einer gezwungenen, »dogmatisierten« Weisheit hin zu einer realistische-
ren und wahreren Weltvorstellung. Es ist aber klar, daB3 sich bei einem Einstieg, der von einer
so offenkundigen Parteinahme belastet ist, sachfremde weltanschauliche Vorgegebenheiten in
die Auslegung einmischen und zu problematischen Bewertungen fithren. Demgegeniiber muf3
man sich immer aufs neue die Aufgabe stellen, nach dem spezifischen Stellenwert der Lehre
Kohelets im Horizont der Lehren seiner Zeit zu fragen.

Wie unmittelbar Kohelet in der Lehrtradition steht, wird daran deutlich, wie er von Gott redet.
Verstiinde man seine Lehre als eine in sich abgeschlossene »Philosophie«, so miiite man ihm
angesichts so schwacher theologischer Pramissen Inkonsequenz vorwerfen. Aber in dieser
Sache — daB Gott ist und souverin in der Welt handelt — teilt [300] er ganz die Auffassung der
dlteren Lehrer. Neu und allerdings alarmierend ist seine Meinung iiber das Verhéltnis des
Menschen zu diesem, wie gesagt kontinuierlichen »Werk« Gottes, ndmlich, dal3 es sich in sei-
ner Logik der Wahrnehmung des Menschen und seinem Begreifen durchaus entzieht und daf3
deshalb der Mensch auch auBerstande ist, sich darauf einzustellen.® Die Folgen dieser Uber-
zeugung sind — an der Zuversicht der dlteren Weisheit gemessen — katastrophal. Der starke
Wille zur Lebensbeméchtigung — ein Hauptcharakteristikum der dlteren Weisheit — ist gebro-
chen. Der Mensch hat den Kontakt mit den Widerfahrnissen der Aullenwelt verloren. Ob-
schon unabldssig von Gott durchwaltet, ist ihm die Welt stumm geworden. Das Geschehen in
ihr, immer in Bewegung, teils dem Menschen forderlich zugekehrt, teils sich ihm verwei-
gernd, ist nun in seiner Logik tief versiegelt. »Fern ist, was geschieht, tief, tief, wer kann es

5 Zu der Frage nach dem »Teil« des Menschen in seinem Leben Koh 2,10.21; 5,18; 9,6.9; 11,2.
¢ Uber den weitgespannten Begriff des »Werkes Gottes« s. G. v. Rad, Studia Biblica et Semitica, Festschrift f.
Th. Chr. Vriezen, (1966) S. 290ff bes. 296f.

Rad - Der Prediger Salomo 4 27.03.2020



herausfinden?« (7,24)’ Selbst in seinem eigenen Lieben und Hassen kann sich der Mensch
nicht verstehen (9,1). Es kommt zu keinem Gesprach des Menschen mit seiner Umwelt und
noch viel weniger mit Gott. Ist er tiberhaupt noch ein Du? Gewihrt er Lebenserfiillungen, so
kommt es zu einem stummen Hinnehmen einer stumm gereichten Gabe. Mit diesem Status hat
sich Kohelet abgefunden, wenn auch in einer Resignation, die keinen Leser unberiihrt lassen
kann. In schroffem Unterschied zu Hiob fehlt jedes Andringen auf Gott, jede [301] Emporung
gegen ein Verhiltnis Gottes zum Menschen, das in nichts mehr dem gleicht, von dem das élte-
re Israel wuBte.® Die Frage Hiobs, ob dieser Gott noch sein Gott sei, stellt Kohelet nicht mehr.

Was ist hier vorgefallen? Der Unterschied zu den konstitutiven Lehren des Proverbienbuches
ist so groB3, daf wenigstens der Versuch einer Erklérung unternommen werden muf3. Wie
schon angedeutet, sah man meist in den radikalen Thesen Kohelets einen Gegenschlag gegen
dltere Lehren, die zu »optimistisch«, sagen wir besser: unrealistisch, das Walten Gottes aus
der Erfahrung glaubten ablesen zu konnen. Dal} sich Kohelet gegen die herrschenden Lehren
wendet, ist nicht zu bezweifeln, doch mul3 der Grund seines Widerspruches noch deutlicher
werden. Nach der herrschenden Auffassung konnte es scheinen, als wende er sich nur gegen
unhaltbare Spitzenaussagen, als bekdmpfe er einige nicht mehr vertretbare Sétze, die das
Handeln Gottes allzu rational und durchsichtig hinstellten. Solche Sédtze mag es in der Tat
gegeben haben. Jedes umfassender formulierte Weltverstindnis trdgt immer in sich die Ten-
denz zu einer gewissen Versteifung, und vollends werden im Eifer des Didaktischen gewisse
Thesen wohl einmal ins Einseitige tiberzogen. Das gilt aber ebenso auch von Kohelet! Diese
Erkldrung versagt aber deshalb, weil sich Kohelet ja nicht nur gegen Auswiichse der traditio-
nellen Lehre wendet, sondern gegen das ganze Unternehmen. Sprach jenes der Erfahrung eine
gewisse Kompetenz zu, gottliches Walten aus den Widerfahrnissen abzulesen — eine gewisse
Kompetenz! Kein Weiser hat behauptet, »das ganze Werk Gottes« zu verstehen, wie das Ko-
helet zu meinen scheint (8,17) —, so bestreitet er der menschlichen Erfahrung diese Kompe-
tenz auf der ganzen Linie. Wer ihm darin zustimmt, der konnte der Konsequenz nicht wohl
ausweichen, daB sich die ganze dltere Weisheit zunehmend in eine einzige Irrlehre verstrickt
habe. [302]

Greifen wir, um dieser schweren Frage beizukommen, zum Schlufl noch einmal die fiir Kohe-
let so wichtige Lehre von den Zeiten auf, die Gott bestimmt hat, insbesondere den Satz, daf3
sie fiir den Menschen durchaus unerkennbar seien und daB er fiir sein Leben keinen Nutzen
daraus ziehen kann. Diese den Menschen verborgenen Setzungen bedeuten ihm nur Miihsal.
Die dlteren Lehrer dagegen waren der Meinung, dal3 es zwar einer groBen Wachsamkeit des
Menschen bediirfe, die rechte Zeit fiir sein Tun zu erkennen, daf3 dies aber durchaus kein
aussichtloses Bemiihen sei und daf} ihm doch von Mal zu Mal die Chance offenstehe, durch
das Ergreifen der rechten Zeit sich in seinen Unternehmungen sozusagen ein Stiick weit for-
dern und tragen zu lassen. Wer hat nun recht? Kann man wirklich sagen, da3 Kohelet eben
schérfer und niichterner beobachtet habe? Liegt es wirklich nur daran, daf3 es erst ihm gelun-
gen ist, sich von »dogmatischen« Vorurteilen zu befreien? Der Grund fiir diesen aufregenden
Widerspruch liegt viel tiefer. Er liegt in den verschiedenen Glaubensvoraussetzungen hier und
dort. Genauer gesagt: Die Erfahrung, der sich die élteren Lehrer iiberlieBen, war anderer Art,
als diejenige es war, die sich bei Kohelet ausspricht. Dort war es eine Erfahrung, die immer

7 »So wird das Wesentliche am Zufallscharakter der zeitlichen Verwirklichungsordnung des Schicksals fiir den
Menschen die Undurchschaubarkeit der Zukunft. Als Verfiigender ist der Mensch ja wesentlich darauf aus, die
Zukunft planend einordnen zu kénnen. Indem die Zukunft sich diesem im Voraus festlegenden Weltgestaltungs-
und Lebensplan des Menschen entzieht, aus einem Verwirklichungsmedium des Menschen zu einem nun selbst
Anforderungen stellenden durch fremde Determination vorgeformten und vorgegebenen Begegnungs- und Wi-
derfahrnisgeschehen wird, zerscheitert an ihr alles menschlichen Handeln« (E. Wolfel, Luther und die Skepsis.
Eine Studie zur Kohelet-Exegese Luthers, 1958, S. 491).

8 Ansitze zu einer Rebellion gegen Gott siecht Zimmerli in 1,13; 3,10; 6,10.

Rad - Der Prediger Salomo 5 27.03.2020



im Gespriach mit dem Glauben stand; eine Vernunft betdtigte sich, die sich nie absolut setzte,
sondern die im Wissen um Jahwe gegriindet und sich im Walten Jahwes geborgen wullte. Es
gibt aber schlechterdings keinen Kanon dafiir, wie viel oder wie wenig Bestitigungen eine
solchermallen vom Glauben umfangene Vernunft der Erfahrung entnehmen kann. Bei Kohelet
ist das nun doch ganz anders. Fiihlte er sich den Widerfahrnissen ungeschiitzt und »an allen
Seiten verwundbar« preisgegeben (Zimmerli), so lag das nicht an der iiberlegenen Schérfe
seiner Beobachtungsgabe, sondern an einem Verlust an Vertrauen. Wir sahen es ja schon, wie
angelegentlich die élteren Vertreter von ihrem Vertrauen zu Gott sprachen und wie eng sich
ihre Erkenntnisbemiihungen mit dem Vertrauen verschrankte. Weil sie Erfah-[303]rungen
lehrten, die im Glauben eingebracht wurden, sahen sie geradezu den Zweck ihres Lehrens
darin, das Vertrauen in Jahwe zu stirken (Prov 22,19). Dal3 die Welt in das unberechenbare
Geheimnis Gottes hineingezogen ist, wullten sie auch. Das hat aber ihren Glauben nicht in
Verwirrung gebracht.” Kohelet ist dariiber tief beunruhigt. War nicht in ganz Israel und also
auch bei den Lehrern die Zukunft die Doméne Jahwes schlechthin, die ihm der Mensch ge-
trost freigeben darf? Kohelet dagegen empfindet die Verborgenheit der Zukunft als eine der
groBten Belastungen im Leben.!” So kommt er zu dem im Bereich des Jahweglaubens unge-
heuerlichen Satz: »Alles, was kommt, ist nichtig« (11,8). Von da aus konnte er dann auch in
die uralte Klage liber die Nichtigkeit des Lebens einstimmen. Zu preisen sind die Toten, und
noch besser ist’s, iiberhaupt nicht geboren zu sein (4,2). Kohelets grofite Not liegt doch darin,
daf er mit einer Vernunft, die vom Vertrauen zum Leben fast ganz im Stich gelassen war,
ausziehen muf3, um die Sinnfrage des Lebens, die Frage nach dem »Teil« des Menschen zu
beantworten. Sie konfrontiert er mit dem Lebensganzen und biirdet ihr die Beantwortung der
Heilsfrage schlechthin auf. Die dlteren Lehrer waren in ihrem Erkenntnisstreben bescheidener
und wohl auch kliiger. Sie sahen ihre Aufgabe nicht darin, vermittelst ihrer doch immer nur
partiell giiltigen Erkenntnisse und Erfahrungen die letzte Frage, die Heilsfrage, zu beantwor-
ten.

Den spezifischen Anteil der Lehrer am Jahweglauben kénnen wir in traditionsgeschichtlicher
Hinsicht leider nicht prizisieren. Das liegt in dem didaktischen Material begriindet, das ithnen
ja gar nicht die Aufgabe stellte, auch nur anndhernd so etwas wie ein Lehrganzes darzubieten.
Das aber unterliegt keinem Zweifel, daB sie in einem breiten Strom von Jahweitiberlieferungen
standen und aus ihrem Wissen und ihren Erfahrungen schopften. Das ist nun offenbar bei
Kohelet anders. Aus seinem Werk spricht [304] keine Schule; vielmehr haben wir das Recht,
ihn als einen von der Tradition weithin gelosten Einzelgénger zu nehmen, als den er sich ja
auch gibt. Nicht oft wird sich im alten Israel die Heilsfrage so unentrinnbar einem isolierten
einzelnen zur Beantwortung gestellt haben, wie es bei Kohelet der Fall war. Er hat sie (mit
dem bekannten Ergebnis) im Wesentlichen aus den Erfahrungen beantwortet, die sich ihm in
seiner Umwelt darboten. Wer dem Gespréach Kohelets mit den Lehren der Tradition zugehort
hat, dem diirfte es doch nicht so ganz leicht werden, einseitig dem einsamen Rebellen zu ap-
plaudieren. Er wird vielmehr aufs duBerste bedrdangt von dem Problem der Erfahrung, auf die
sich beide Gesprachspartner so angelegentlich berufen und dabei doch zu so verschiedenen
Wahrnehmungen kamen. Er wird sich vergegenwiértigen, wie eng gebunden sich der Mensch
in dem Kreis von Erfahrungen bewegt, den jeweils sein Weltverstdndnis anbietet. Angesichts
dieser Tatsache wird man es zunédchst von vornherein einem Einzelgdnger, der gegen den
Strom schwimmt, eher zutrauen, in Bereiche der Erfahrung vorzusto3en, die von der konven-
tionellen Lehre nicht artikuliert oder gar verdrangt wurden.

Andererseits sind dem Versuch Kohelets, so entschlossen aus der Situation seiner Vereinze-
lung heraus zu denken, auch wieder Grenzen gesetzt. Im Radikalismus seines Fragens ist er

° Vgl. Prov 21,30f.
10Koh 3,11; 6,12; 7,14; 10,14.

Rad - Der Prediger Salomo 6 27.03.2020



ganz zum Zuschauer geworden, nur noch beobachtend, registrierend und resignierend.
Gegeniiber den édlteren Weisen hat er eine Grenze iiberschritten, die jenen — sei es aus wel-
chem Grunde — gezogen war. Wihrend sie sich zur Deutung der Wirklichkeiten ihres Lebens
keiner summarischen Abstraktionen bedienten, geht Kohelet sofort aufs Ganze. Um die
abschlieBende Formel zu finden, wirft er alle Lebenserfahrung zuhauf, und das Fazit lautet
»Nichtigkeit« (hdbdl). Wie ein Orgelpunkt geht dieses Wort durch das ganze Buch (etwa
30mal). Seine Vernunft ist auf der Suche nach einer letzten Abstraktion; sie setzt sich aber der
Gegenfrage aus, ob sie so noch ein geeignetes Mittel ist, die Heilsfrage des Menschen zu be-
antworten. [305] Die Frage ist um so mehr berechtigt, weil sich Kohelet von jeder aktiven
Lebensgestaltung zuriickgezogen und sich damit von vornherein von einem weiten Bereich
entscheidender Erfahrungen ausgeschlossen hatte. Die von Kohelet gestellten Fragen lassen
sich aber nicht aus der reinen Theorie beantworten, denn die Abldufe, an denen das nach-
denkliche Auge des Menschen héngt, sind ja kein objektives Fatum, und vor allem entziehen
und verschliefen sie sich der pauschalen Verrechnung eines distanzierten Betrachters. Im
Gegenteil! In unendlicher Beweglichkeit und Vielseitigkeit sind sie dem Menschen zugekehrt.
Ungeheuer dringt die Welt auf ihn ein und fordert ihn heraus. Einem, der in einem grund-
satzlichen Vertrauen geborgen ist, konnen die Widerfahrnisse anders erscheinen als einem
von der Skepsis Angefochtenen. Ja, man mufl noch einen ganz entscheidenden Schritt weiter-
gehen: sie »erscheinen« ihm nicht nur anders, sondern sie sind und werden selbst anders! Der
Vertrauende stoft auch auf Vertrauenswiirdiges. Wohl: das, was einer aus der komplexen
Vielzahl der Widerfahrnisse fiir paradigmatisch hilt und was er demgemail3 didaktisch auf den
Leuchter stellt, ist abhidngig von einer Grundposition, die der Betrachter vorher bezogen hat.
Aber dieser Satz kann unter keinen Umstidnden so verstanden werden, als sei der Mensch im
Grunde nur von den Vorstellungen abhéngig, die er sich von dem Drauflen gemacht hat. Es
gibt in dieser Hinsicht weder ein reines Subjektives noch ein reines Objektives. Ob sich ein
Widerfahrnis dem einen verschlieBt, ob sich ein anderes — moglicherweise unserem Auge zum
Verwechseln dhnlich! — einem anderen 6ffnet, ihn anspricht — mit einem Wort: ob es lebendi-
ge Beziige zu ihm herstellt, die ihm sinnvoll erscheinen —, das erklért sich gewil3 nicht allein
aus dem Temperament und Vorstellungskreis des Betroffenen. Das weist zuriick in den ver-
borgenen Bereich jenes Gesprichs des Einzelnen mit seiner Welt, das eben kein Monolog des
auf sich zuriickgeworfenen Menschen ist. In diesem Gespréch redet auch diese seine Welt
gewaltig mit. Kohelet aber war auflerstande, mit dieser ihn umgebenden [306] und auf ihn ein-
dringenden Welt in ein Gespréch einzutreten. Sie war ihm zu einem stummen und abweisen-
den Drauflen geworden, dem er sich nur noch da anzuvertrauen vermochte, wo es ithm eine
Lebenserfiillung anbot.!! Die Weisen aber waren der Meinung, daB durch das Medium der den
Menschen anredenden Welt Gott selbst zum Menschen sprach und dafl dem Menschen erst in
diesem Gespréch sein Ort im Leben angewiesen wurde.

Quelle: Gerhard von Rad, Weisheit in Israel, Neukirchen: Neukirchener Verlag, 21982, S.
292-306.

! Diese Beziehungslosigkeit Kohelets zu den Bewegungen seiner Umwelt mit allen ihren Konsequenzen hat H.
Gese eindrucksvoll dargestellt: Die Krisis der Weisheit bei Kohelet, Les Sagesses du Proche-Orient (1963), S.
139ft.

Rad - Der Prediger Salomo 7 27.03.2020



