Lehre von den zwei Reichen
Von Hermann Diem

I. Das Neue Testament kennt keine eigentliche Lehre von den zwei Reichen, wohl aber die
Tatsache, daB3 wir als Christen in zwei verschiedenen Bereichen leben. Einige Beispiele: In
dem Abschnitt {iber die Ehebrecherin, Johannes 8,1-11, stehen sich zwei Bereiche gegeniiber:
das Reich der Welt mit dem Gesetz, das die Verurteilung der Ehebrecherin verlangt, und das
Reich Christi mit dem Evangelium, das die siindenvergebende Liebe verkiindigt. In der Berg-
predigt, Matthdus 5-7, wird die Jiingergemeinde fiir ihr Verhalten zu den Mitmenschen unter
eine neue Ordnung gestellt, die mit ihrem Verzicht auf Recht und Gewalt in volligem
Gegensatz steht zu dem, was fiir die Ordnung der Welt und ihre Aufrechterhaltung unum-
génglich notwendig erscheint. In der Ablehnung des Rangstreites unter den Jiingern sagt
Jesus: ,,Ihr wisset, dal} die Fiirsten der Volker herrschen und die Oberherren haben Gewalt. So
soll es nicht sein unter euch. Sondern so jemand will unter euch gewaltig sein, der sei euer
Diener; und wer da will der Vornehmste sein, der sei euer Knecht* (Matthaus 20,25f.). Zu
beachten ist bei all diesen und dhnlichen Beispielen, dafl kein Mensch nur in einem dieser
Bereiche lebt, also der Christ nur im Reich Christi, wo durch das Evangelium die Gnade ver-
kiindigt und in Liebe gedient wird, und der Nichtchrist nur im Reich der Welt, wo das Gesetz
die Gerechtigkeit fordert und zu dessen Durchfiihrung mit Gewalt geherrscht wird. Vielmehr
wird jeder Mensch zugleich von beiden Reichen in Anspruch genommen. Man kann also die
beiden Reichen nicht auf verschiedene Personengruppen aufteilen, etwa die biirgerliche
Gesellschaft und die christliche Gemeinde. Wie soll man dann aber diese Spannung zwischen
den beiden Bereichen, welche offenkundig das Zusammenleben der Menschen auf allen
Gebieten durchzieht, bewiltigen?

II. Ein umfassender Versuch, diese Spannung zu 16sen, wurde im mittelalterlichen Katholizis-
mus unternommen. Grundlegend dafiir wurde AUGUSTINS Schrift: De civitate Dei (Vom Got-
tesstaat). Er geht davon aus, daB3 die Christen Biirger des himmlischen Staates und darum im
irdischen Staat Fremdlinge sind. Diesen im Neuen Testament ganz radikal verstandenen und
nicht vor der Wiederkunft Christi aufzulosenden Gegensatz schwicht er dadurch ab, daf er
ihn in den Gegensatz von Kirche und Staat abwandelt, welche je in ihrem Handeln die beiden
Reichen représentieren. Damit begegnet das Reich Gottes aber dem Reich der Welt nicht
mehr in Verkiindigung, Glaube und Hoffnung der Gemeinde Christi, sondern es erscheint in
der sichtbaren Gestalt einer Kirche, die sich dem Staat auf der politische Ebene entgegenstellt
als eine eigene politische und soziale Grof3e mit eigenstindigen Ordnungen und Rechten und
mit einem eigenen Anspruch auf die Gesellschaft Die beiden Staaten sind durch zwei Arten
der Liebe geschaffen: [1027] der weltlichen durch die Selbstliebe, die bis zur Verachtung
Gottes geht, der himmlischen durch die Liebe zu Gott, die so weit geht, dal der Mensch sich
selbst verachtet. Jenen regiert die Herrschsucht in seinen Fiirsten; in diesem dient man sich
gegenseitig in Liebe, sowohl die Vorgesetzten durch ihre Fiirsorge als die Untergebenen durch
thren Gehorsam. Trotz dieser grundsitzlichen Abwertung des Staates, die sich im Neuen
Testament nicht findet, hat aber der irdische Staat auch fiir Augustin die positive Bedeutung,
eine biirgerliche Ordnung zu schaffen und zur Erhaltung des leiblichen Lebens Frieden zu hal-
ten. Aus diesem Frieden kann auch der himmlische Staat bzw. sein auf der Welt pilgernder
Teil, die Kirche, Nutzen ziehen, weshalb der Christ den Staatsgesetzen gehorchen wird, so-
weit es unbeschadet des Glaubens moglich ist. Umgekehrt kann der Staat seine Macht in den
Dienst der Majestét Gottes stellen, indem er zu dessen Verehrung durch die Kirche hilft. Tut
er das nicht und lehnt er es ab, seine Gebote auf Gott zu beziehen, so sind auch seine Tugen-
den nur glinzende Laster. Augustin selbst hat die Konsequenzen seiner Theorie noch nicht
dahin ausgezogen, dal} die beiden Reichen einfach mit Staat und Kirche gleichgesetzt wiirden.
Er nennt die Kirche einen Schatten und ein prophetisches Vorbild der Stadt der Heiligen im

Diem - Lehre von den zwei Reichen (ESL) 1 11.03.2020



Himmel, die mehr auf den himmlischen Staat hinweisen als ihn selbst darstellen will. In den
spateren Kdmpfen zwischen Kaiser und Papst, die von der Kirche mit dem augustinischen
Programm gefiihrt wurden, war von diesen Vorbehalten Augustins nichts mehr zu merken.
Aber die besonders von INNOZENZ III. praktisch vertretene Anschauung, da3 die Weltreiche
der Kirche gehoren und die Fiirsten ihre Throne von der Kirche zu Lehen hitten, und die ent-
sprechende ,,Zweischwertertheorie der Bulle ,,Unam sanctam® von 1302, nach welcher das
eine Schwert von der Kirche, das andere fiir die Kirche zu filihren ist, konnten mit fortschrei-
tendem Zerfall des mittelalterlichen corpus christianum immer weniger praktiziert werden
und haben auch keine dogmatische Geltung erlangt.

Mit dem Ausbau des aristotelisch-thomistischen Naturrechtsdenkens verlagert sich die Frage
nach dem Verhéltnis der beiden Reichen aus dem direkten machtpolitischen Gebiet in ein
Spannungsverhéltnis innerhalb der Gesellschaft. So wie aus dem natiirlichen Menschen als
animal sociale durch die gratia perficiens naturam die ,,christliche* Personlichkeit wird, so
bilden civitas und ecclesia, die je in ihrer Art societates perfectae sind, eine zusammengeord-
nete Einheit, bei der aber kraft des hoheren Zieles die Superioritit bei der Kirche liegt. ,,Nur
mit Hilfe der Kirche und ihren direkten und indirekten Weisungen kann die staatliche Gesell-
schaft zu ihren naturrechtlichen Grundlagen finden, um so im richtigen Verhéltnis zwischen
Staat und Kirche zugleich auch zu ihrer eigentlichen Bestimmung zu kommen.*

III: Bei LUTHER sind die zwei Reiche nicht einfach die zwei dulerlich abgrenzbaren Gebiete
und Institutionen von Staat und Kirche. Er geht vielmehr davon aus, daf3 jeder einzelne
Mensch immer zugleich in beiden Reichen lebt, als ,,duBerer* und ,,innerer” Mensch, als
»Weltperson* und als ,,Christperson®. Als Christperson lebt er durch den Glauben im Reich
Gottes allein von dem Wort und unter dem Regiment des Evangeliums. Als Weltperson lebt er
in Beziehung zu anderen Menschen in seinem biirgerlichen Stand als Glied eines politischen
Gemeinwesens unter dem Regiment der irdischen Obrigkeit. Zu allen Zeiten bestand nun die
Gefahr, daB3 das Leben in den zwei Reiche in verschiedene Lebensgebiete auseinanderfillt, in
das innere Leben des Glaubens und das duflere, politische und soziale Zusammenleben mit
anderen Menschen, und dal} beides nichts mehr miteinander zu tun hat. Diese Gefahr der fal-
schen Trennung der beiden Reichen begegnet uns heute in der weitverbreiteten Auffassung,
daB3 Glaube und Politische nichts miteinander zu tun hétten, so dal3 der rechte Christ nur sei-
nes Glaubens leben und das politische Leben seiner eigenen GesetzméBigkeit [1028] tiber-
lassen miisse. In der Abwehr dieser falschen Trennung der beiden Reichen droht dann die ent-
gegengesetzte Gefahr ihrer falschen Vermischung. Sie kann einmal darin bestehen, dal man
die Ordnung des Reich Gottes, etwa aus der Bergpredigt, auf das Reich der Welt iibertrégt und
damit die Verpflichtung des Christen zum Gehorsam gegen die richterliche Gewalt der Obrig-
keit und ihre Gesetze authebt. Man nimmt damit das Reich Gottes schon fiir diese Welt vor-
weg, wie die ,,Schwarmgeister* der Reformationszeit und in ihrem Gefolge heute noch man-
che Sekten, aber auch gewisse Kreise der ,,religiosen Sozialisten®, grundsétzlich Pazifisten
und dhnliche. Dieselbe Vermischung der beiden Reichen liegt aber auch dort vor, wo man die
staatliche Obrigkeit unter den Dienst der Kirche zu zwingen versucht, wie in der romischen
Kirche, aber in deren Gefolge auch bei manchen ,,christliche Politikern auf evangelischer
Seite, oder wo man aus einem politische Kampf einen christliche ,,Kreuzzug* macht, wie etwa
in der Reformationszeit im Kampf der Bauern oder im Tiirkenkrieg und heute im Kampf ge-
gen den Bolschewismus. Gegen diese falsche Trennung und Vermischung der beiden Reichen
betont Luther, daf auch der Staat mit seiner gesetzgebenden und richterlichen Gewalt nicht
erst durch seine Unterordnung unter die Kirche, sondern unmittelbar eine Anordnung Gottes
ist, durch die er die Welt zum Jiingsten Tag erhalten will. Auch wer sich im staatlichen Leben
betétigt, tut es im Dienst des Gottes, der sich als der Schopfer und der Erloser offenbart. Der
Christ ist als Gerechtfertigter, der immer zugleich Gerechter und Siinder ist, dem weltlichen
Regiment unterstellt, das durch das Gesetz der Siinde wehrt. Dazu gibt dem Christen das

Diem - Lehre von den zwei Reichen (ESL) 2 11.03.2020



geistliche Regiment der Evangeliumsverkiindigung die Freiheit, damit er dort im Dienst an
seinem Nichsten den Glauben {ibe. So ist der Dienst im Staat als ein ,,weltliches Ding* schon
ein Gottesdienst.

Von dieser Zuordnung des Reiches der Welt zum Reich Gottes kann aber der natiirliche
Mensch nichts wissen, wenn es ihm nicht durch das Predigtamt verkiindigt wird. Es hat frei-
lich je und je auch unter Nichtchristen gute und unter Christen schlechte Regenten gegeben.
Aber der in seinem Amt allein gelassene und nicht durch Gottes Wort belehrte Politiker wird
immer der Gefahr des Mi3brauches seiner Macht erliegen und sie in den Dienst irgendeines
politischen Evangeliums stellen, wie Luther sagt: ,,Alle Konige und Fiirsten, wenn sie der
Natur und hochsten Weisheit folgen, miissen Gottes Feinde werden und sein Wort verfolgen.*
Die Predigt hat aber dem Regenten nicht nur zu sagen, dal3 er in seinem Amt einen Gottes-
dienst, sondern auch, wie er ihn auszuiiben hat. Sie hat ihm kein ,,christliche* Staatsrecht zu
liefern, sondern ihn in seiner Person zur Furcht Gottes im Sinn des ersten Gebotes anzuhalten.
Er soll dem Wort Gottes nicht nur Raum geben, sondern es férdern und der Gottlosigkeit weh-
ren, aber nicht selbst ins Predigtamt greifen. Seinen Untertanen soll er nach dem Maf3stab der
Liebe Christi dienen, vor Sorge und Vermessenheit sich hiiten und in alleinigem Vertrauen
auf Gott duBeren Frieden halten. Die Untertanen sind in ithrem Gewissen durch das Predigtamt
dahin zu unterweisen, dal3 sie in ihrem Gehorsam ein Werk der Liebe zum Néchsten tun und
so thren Glauben beweisen. Sie sollen sich der Gestalt Gottes entduBlern und Knechtsgestalt
annehmen (Philipper 2,5ff.). Wenn auch der Christ, soweit er das ist, selbst kein Schwert
braucht, weil er lieber Unrecht leiden als Unrecht tun soll, so muf3 er doch um des Nachsten
willen sich in die Schwertordnung der Obrigkeit einfiigen und sich so dem Gesetz unterstel-
len. Sein Verhalten zum Nichsten wird dabei bestimmt durch die ,,Goldene Regel* von Mat-
thius 7,12. Ubernimmt der Christ selber ein obrigkeitliches Amt, so ist das keine Untreue
gegen seinen personlichen Christenstand, sondern er begibt sich damit in einen ,,fremden
Dienst“, den er um der Ndichsten willen tun muf3. [1029]

,»Also gehet’s dann beides fein miteinander, dafl du zugleich Gottes Reich und der
Welt Reich genug tuest, duBerlich und innerlich, zugleich Ubel und Unrecht leidest
und doch Ubel und Unrecht strafest, zugleich dem Ubel nicht widerstehest und doch
widerstehest. Denn mit dem einen siehest du auf dich und auf das Deine, mit dem
andern auf den Néchsten und auf das Seine* (Luther).

IV. Die ganze Lehre Luthers von den zwei Reiche steht und fdllt mit der rechten Predigt in
den zwei Reiche. Darin liegt die Stdrke, aber auch die groBBe Gefahr dieser Lehre, wie die
Geschichte des Luthertums zeigt. Luther selbst hat diese Lehre ganz praktisch gepredigt und
sich dabei zu allen politischen Tagesfragen gedufBert bis in die Einzelheiten hinein. Man ver-
steht seine Lehre nicht, wenn man den politisch-revolutiondren Schwung dieser Predigt nicht
sieht, deren politische Tragweite sich Luther durchaus bewuf3t war. Seine antipépstliche
Predigt vertrat keineswegs nur die ,,Innerlichkeit” des Glaubens gegeniiber einer verduBerlich-
ten Kirche, sondern war durch und durch politische Predigt, indem sie sich gegen die Urform
aller schlechten Vermischung der beiden Reichen wendet in der katholischen Verkirchlichung
der Welt und Verweltlichung der Kirche. Dasselbe gilt von seiner Predigt gegen die Schwiér-
mer. Man kann nicht das Evangelium gegen diese falschen Politisierungsversuche verkiindi-
gen, ohne selbst politisch zu predigen. Und da3 Luther das richtig getan hat, zeigt sich daran,
daf3 die Bauern und THOMAS MUNZER ihn einen Fiirstenknecht und die Fiirsten dagegen einen
Revolutionédr genannt haben. Das war die indirekte Probe darauf, daB3 die revolutionére Lei-
denschaft von Luthers Predigt nicht selbst wieder ein politisches Evangelium vertrat und da-
mit die beiden Reichen vermischte, sondern dal} sie ihren Grund in dem Warten auf ,,den lie-
ben Jiingsten Tag" hatte, an dem ,,die Reich der Welt des Herrn und seines Christus gewor-
den, und er wird regieren von Ewigkeit zu Ewigkeit* (Offenbarung 11,15). Erst dann werden

Diem - Lehre von den zwei Reichen (ESL) 3 11.03.2020



die beiden Reichen zusammenfallen, und es wird offenbar werden, dal3 sie beide dem Christus
Gottes gehoren. So hat Luther durch seine Predigt die echte, radikale Spannung zwischen den
zweil Reiche, wie sie das Neue Testament zeigt, wieder ans Licht gestellt und sowohl zusam-
mengehalten als ausgehalten. In der Geschichte des Luthertums ist aber diese politische Pre-
digt in den zwei Reiche mehr und mehr ausgefallen. Sie beschrédnkte sich allméhlich nur noch
auf das Gebot, nach Romer 13 jeder Obrigkeit gehorsam zu sein, ohne nach deren rechtsstaat-
liche Charakter und Verhalten zu fragen, wahrend umgekehrt die Obrigkeit diese Art von
,»politische* Predigt nur zu gerne horte und dann im Zeitalter des Absolutismus und weiterhin
in dem des falsch verstandenen Gottesgnadentums der Monarchie diesen Gehorsam als das ihr
christlich zustehende Recht forderte. Weil die Predigt zur christlichen Unterweisung von
Obrigkeit und Untertanen ausfiel und nur noch die Gehorsamspflicht {ibrig blieb, trat an die
Stelle des revolutiondren Pathos von Luthers Predigt in den zwei Reiche ein auf den christ-
lichen Glauben sich berufender Konservativismus. Wenn Luther gelehrt hatte, daf3 die Obrig-
keit ein von Gott eingesetztes Amt habe, die Welt nach Gottes Willen auf den Jiingsten Tag zu
erhalten, und das Predigtamt die Aufgabe habe, sie an diese Aufgabe zu erinnern, so wurde
daraus die Allmacht und Unantastbarkeit des Amtes der Obrigkeit, vor dessen Autoritét auch
das Predigtamt haltmachen miisse. Wenn Luther gelehrt hatte, dafl die weltlichen Stéinde der
Ort seien, an dem der Christ seinen Glauben zu bewihren habe, so wurde daraus eine patri-
archalische Gesellschaftsordnung, deren Verteidigung gegen alle revolutiondren Angriffe
geradezu zum Kennzeichen des Christi, gemacht wurde in dem Biindnis von ,,Thron und
Altar®.

Seit 1945 ist Luthers Lehre von den zwei Reiche heftig umstritten, nachdem vor allem KARL
BARTH (Eine Schweizer Stimme, 1945) diese Lehre fiir das Versagen des deutschen Luther-
tums gegeniiber dem Aufkommen des NS verantwortlich machte. Von lutherischer Seite
wurde [1030] dagegen zu zeigen versucht, daf3 die verhingnisvollen politischen Folgen des
Auseinanderfallens der beiden Reichen zu verhindern gewesen wéren, wenn man an Luthers
eigentliche Intentionen festgehalten und insbesondere die Predigt in den zwei Reiche geiibt
hétte. Immer noch umstritten ist die Frage, ob die Lehre in ihrer praktischen Anwendung den
einen Sozialkorper der Kirche und Staat umfassenden ,,Christenheit® voraussetze oder ob sie
auch auf die gegenwiértigen Verhéltnisse libertragen werden konne, in denen die Kirche einem
religios neutralen oder gar christentumsfeindlichen Staat gegeniibersteht. Man wird dazu
sagen diirfen, da3 die recht verstandene Lehre Luthers unabhéngig von den Wandlungen im
staatliche Raum gilt, weil sie nicht nur eine Predigt in den zwei Reichen, sondern immer
zugleich auch an die zwei Reiche ist.

Lit.: H. DIEM, Luthers Lehre von den zwei Reichen (1938). — F. LAU, Luthers Lehre von den
beiden Reichen (1953). — J. HECKEL, Lex charitatis, Eine juristische Untersuchung tiber das
Recht in der Theologie Luthers (1953). — G. DEHN-E. WOLF, Gottesrecht und Menschenrecht
(1954). — J. HECKEL, Im Irrgarten der Zwei-Reiche-Lehre (1957).

Quelle: Friedrich Karrenberg (Hrsg.), Evangelisches Soziallexikon, Stuttgart: Kreuz-Verlag,
41963, Sp. 1026-1030.

Diem - Lehre von den zwei Reichen (ESL) 4 11.03.2020



