Leiden, Sterben und stellvertretender Tod Jesu
Von Jirgen Roloff

Das Bemiihen, den Sinn des Leidens und Sterbens Jesu zu verstehen, war eine der zentralen
Triebkréfte urchristliche Theologie. Im NT finden sich mehrere Deutungsansitze. Am éltesten
ist vermutlich das sog. Kontrastschema. Das Leiden Jesu wurde dabei als ein von den Men-
schen ausgelostes Unheilsgeschehen verstanden, dem Gott das Heilsgeschehen der Auferste-
hung entgegensetzte: »Jesus von Nazaret, den ihr [die Juden] gekreuzigt habt, den hat Gott
von den Toten auferweckt!« (Apg 4,10; 2,221f.; 3,13; 10,36ft.)

Ein weit positiveres Verstindnis des Leidens Jesu wurde dadurch mdglich, dass man es als
Teil des gottlichen Heilsplans begriff: »Der Menschensohn muss viel leiden« (Mk 8,31; vgl.
Mk 9,31; 10,33f,; Lk 24,26); Gott selbst hat das ritselhafte Geschehen des Karfreitags ver-
héngt, ja, er hat es bereits im Schicksal der leidenden Gottesboten und Gerechten des AT vor-
gezeichnet. Diese Deutungslinie wird vor allem von den Leidensgeschichten der Evangelien
aufgenommen, die Jesus als den zeichnen, der als leidender Gerechter den ihm von Gott vor-
geschriebenen Weg gehorsam zu Ende gegangen ist. Dieser Leidensweg ist damit zugleich
zum Weg der Jiinger Jesu (Mk 8,34; Mt 10,22) und der christl. Gemeinde (Phil 3,10; 1Petr
2,19) geworden.

Als Heilsgeschehen im eigentlichen Sinn wurde das Leiden Jesu erst da verstanden, wo man
es als stellvertretendes Siihneleiden begriff, durch das Jesus die Schuld der Menschen tilgte
und ihnen so einen Zugang zu Gott erschloss. Altester direkter Beleg dafiir ist die Glaubens-
formel 1Kor 15,3: Jesus Christus ist »gestorben fiir unsere Stinden nach der Schrift«. Der An-
satz dazu lag bei Jesus selbst. Er hatte sein irdisches Wirken als dienendes Eintreten fiir ande-
re bis zur Selbstpreisgabe gedeutet (Mk 10,45; Lk 22,27), und er hatte dariiber hinaus in der
Einsetzung des Abendmahls wohl auch sein Sterben als einen Akt der Stellvertretung »fiir die
vielen« (Mk 14,24) interpretiert. Vor allem Paulus fiihrte diesen Ansatz weiter, indem er das
Leiden Jesu als kultisches Siihnopfer (Rom 3,24ff.), als Uberwindung des den Menschen vor
Gott anklagenden Gesetzes (Gal 3,13ff.) und als Tat der Vers6hnung (Rém 5,10f.; 2Kor 5,18)
deutete.

Siithne

Zentral fiir die christl. Heilsbotschaft ist die Vorstellung, dass Jesus Christus durch sein un-
schuldiges gehorsames Sterben am Kreuz Siihne fiir die Siinden der Menschheit vollbracht
und ihr damit ein neues Gottverhiltnis ermdglicht hat. Der Ansatz dafiir ist vermutlich in der
Deutung zu suchen, die Jesus selbst seinem Sterben bei der Einsetzung des Abendmabhls ge-
geben hat: Mit der Hingabe seines Lebens tritt er stellvertretend fiir die »vielen, die durch
ihre Siinde dem Tod verfallen wéaren, vor Gott ein (Mk 14,24) und erwirkt fiir sie das Recht,
unter Berufung auf ihn in Gemeinschaft mit Gott zu leben (Mk 14,24; vgl. 10,45). Er iiber-
nimmt damit die Rolle des geheimnisvollen Gottesknechtes aus Jes 53. Wenn zahlreiche for-
melhafte Wendungen im NT vom Sterben und der Selbsthingabe Jesu »fiir uns« sprechen (z.
B. IKor 15,3; Rom 5,6; 14,15; Gal 2,21; 3,13), so ist damit stets auf die siihnende Bedeutung
des Todes Jesu angespielt. Die ausfiihrlichste Entfaltung innerhalb des NT findet die Siihne-
vorstellung bei Paulus und im Hebrderbrief. Paulus deutet Jesu Sterben als abschlieBende
Uberbietung des Geschehens am Versdhnungstag: War alle bisherige kultische Siihne hin-
sichtlich ihrer zeitlichen Wirkung und ihres Geltungsbereiches beschrinkt, so ist dadurch,
dass Gott selbst Jesus Christus zur Siihne gesetzt hat, eine fiir alle Menschen und fiir alle
Zeiten geltende Stindenvergebung gewirkt worden (R6m 3,24ff.). Fiir den Hebréderbrief liegt
der Akzent darauf, dass es sich bei Jesu Sterben, anders als bei allen kultischen Siihneriten,

Roloff - Leiden, Sterben und stellvertretender Tod Jesu (RBL) 1 14.02.2020



um ein ausschlieBlich von Gott ausgehendes Geschehen gehandelt habe: Christus ist nicht nur
das Siihneopfer, er ist zugleich auch der es darbringende Hohepriester, den Gott selbst gesandt
hat (Hebr 5,1-6; 7,26f.).

Man darf diese Aussagen nicht mit der Brille der spéteren abendldandischen Theologie lesen,
wenn man ihnen gerecht werden will. Der im Mittelalter durch Anselm von Canterbury
(1033-1109) in die Theologie eingebrachte Gedanke, dass Jesu Tod eine Gott zum Ausgleich
fiir den Ungehorsam der Menschen dargebrachte Ersatzleistung sei, liegt ihnen denkbar fern.
Es kommt ihnen nicht darauf an, dass Gott ein »Opfer« dargebracht wird, sondern darauf,
dass den Menschen durch ein von Gott ausgehendes Geschehen Siihne und damit Lebens-
moglichkeit zuteil wird. Gott gibt seinen Sohn, den einzigen Gerechten und Siindlosen, fiir die
Stinder dahin; er wirkt damit fiir sie fiir alle Zeit Befreiung von Schuld und gibt ihnen einen
untriiglichen Erweis seiner Liebe. Letztlich sprengt diese Aussage freilich den Rahmen des
traditionellen kultischen Bildes; das in ihr Gemeinte kann eigentlich erst im personalen Bild
der Versohnung voll zum Ausdruck gebracht werden (R6m 5,10; 2Kor 5,18).

Versohnung

Bei der Vers6hnung handelt es sich um die Wiederherstellung von Frieden und Gemeinschaft
zwischen zwei Partnern durch objektiven Ausgleich und Beseitigung des Trennenden. Da die
Bibel das Verhiltnis zwischen Gott und Mensch als personhafte Gemeinschaft versteht, die
durch des Menschen Siinde gestort ist, ist die Frage nach der Moglichkeit von Vers6hnung
zwischen Gott und Mensch fiir sie schlechthin fundamental. Im AT erfolgt Versohnung
hauptséchlich durch kultische Opfer: Indem das Blut des Opfertieres vergossen wird, wird
Siihne geschaffen; denn Blut als Sitz des Lebens ist vor Gott heilig und daher geeignet, von
der Befleckung durch die Siinde zu reinigen (3Mose 17,10ff.; Ez 43,18-26). Die Vorstellung,
dal} das Opferblut eine Gott dargebrachte Ersatzleistung sei, durch die er umgestimmt werde,
mag zwar urspriinglich eine Rolle gespielt haben, wurde jedoch schon bald durch die Einsicht
verdringt, da3 Gott selbst es ist, der durch die Stiftung des Kultes dem Menschen eine Mdg-
lichkeit geschenkt hat, der Sphére der Siinde zu entrinnen und Verséhnung zu erlangen; letztl-
ich ist die kultische Versohnung seine Gabe und Erweis seiner Gnade (3Mose 17,11). — Im
Judentum der Makkabéerzeit gewinnt der Gedanke an Boden, daf3 das Blut der Mértyrer
(2Makk 7,37f.; 4Makk 6,29) und der Gerechten stellvertretende Siihne fiir die Siinde des
Volkes leiste und so Versohnung bewirkte.

Das Wirken Jesu stand ganz im Dienst der Vers6hnung, auch wenn der Begrift selbst in die-
sem Zusammenhang nicht erscheint: Wenn Jesus im Namen Gottes Vergebung gewéhrte (Mk
2,5), wenn er Tischgemeinschaft mit den Siindern im Vorblick auf die endzeitliche Mahlge-
meinschaft hielt (Mk 2,15) und wenn er in Gottes Auftrag Umkehr ermdglichte (Lk 15,11ft)),
so richtete er damit den endzeitlichen Frieden zwischen Gott und Mensch auf. Weil er im
Vollzug dieses Dienstes an der Versohnung starb, darum war es sachgeméif, wenn das Ur-
christentum — vor allem Paulus — seinen Tod als ein Geschehen deutete, in dem Gott selbst die
endgiiltige Versohnung vollzog: Gott hat in freiem Entschluss den Zustand der Feindschaft zu
den Menschen aufgehoben (Rom 5,10f.); deshalb kann nun durch Christi Boten an alle das
Angebot ergehen: »Lasst euch versdhnen mit Gott! « (2Kor 5,20.) Diese Versohnung gilt ein
fiir allemal; sie bedarf weder einer Erneuerung noch einer Ergidnzung durch kultische Opfer.
So ist der Karfreitag gleichsam der eschatologische Versohnungstag (R6m 3,25ff.).

Kompilation aus den Lexikonartikeln ,, Leiden Jesu“, ,, Siihne “ und ,, Versohnung “.

Quelle: K. Koch/E. Otto/J. Roloff/H. Schmoldt (Hrsg.), Reclams Bibellexikon, Stuttgart
31992.

Roloff - Leiden, Sterben und stellvertretender Tod Jesu (RBL) 2 14.02.2020



