Der 90. Psalm
Von Gerhard von Rad

Dal} einer sauberen wissenschaftlichen Interpretation von religiosen Dichtungen besondere
Schwierigkeiten entgegenstehen, bedarf wohl keiner Begriindung. Und in wieviel giinstigerer
Lage ist der Interpret abendlédndischer Dichtungen; denn in den morgenlidndischen, jedenfalls
den altorientalischen Dichtungen ist die Einzeldichtung keineswegs, wie wir fast selbstver-
standlich anzunehmen pflegen, so unmittelbar der Ausdruck je personlichen Fiihlens und
Erlebens. Der Grund dafiir liegt in der Herkunft dieser Dichtung und ihrer Nidhe zum Kultus.
Uns sind der Mensch Goethe und seine Erfahrungen ein unentbehrlicher Schliissel zum
Verstdandnis seiner Dichtung. Wére uns aber der Dichter des Buches Hiob mit allen Details
seiner Lebensgeschichte bekannt — ich bezweifle, ob wir von da aus die Chance eines besse-
ren Verstandnisses seiner Dichtung hétten. Die dichterischen Formen, deren er sich bedient,
verraten auf Schritt und Tritt ihre sakrale Herkunft oder sonst konventionelle Formen. So
halte ich es fiir ein grobes Miflverstéindnis, wenn sich bis heute die Bezeichnung dieser Dich-
tung als einer Seelenbiographie, als einer Art Lebensbeichte des Verfassers anbietet. Ihr Inhalt
ist auch nicht die moderne Frage nach dem Sinn des Leidens. Ich erwédhne das, weil es zwei-
fellos erst einer gewissen Schulung und Einiibung bedarf, solche Dichtungen recht zu lesen
und aus ihren Worten, Klagen oder Bekenntnissen nicht gleich die uns gerade geldufigen
Fragen herauszulesen. Manches [269] klingt unheimlich modern, und doch ist der Interpret
verloren, wenn er sich von seinen modernen Fragestellungen leiten 1a6t. Wenn ein altorientali-
scher Dichter, ein Psalmist, also ein fiir uns unvorstellbar tief in blutméBige, soziale und kulti-
sche Ordnungen eingebundener Mensch »lch« sagt, so ist sehr zu bezweifeln, dafl er dasselbe
meint wie ein moderner Dichter. Oft genug meint er ein allgemeines, inklusives, kollektives
Ich. Es ist also gar nicht seine Absicht, etwas auszusprechen, was so nur er aussprechen kann
oder gar noch keiner ausgesprochen hat. Im Gegenteil, er begreift in einem Ich zugleich auch
die andern ein; aus ihm spricht nicht nur das isolierte Individuum, sondern viel mehr der
Mensch von einer umfassenderen Basis aus als der des Individuums. In der Fiille der Erfah-
rungen, von denen er spricht, transzendiert er das auf sich geworfene, atomisierte moderne
Individuum. Es leuchtet ein, daB3 es unter solchen Voraussetzungen erheblich schwieriger ist,
das Spezifische, das Besondere und Einmalige einer altorientalischen Dichtung, das es natiir-
lich auch gibt, zu ermitteln.

So hat es begreiflicherweise eine ganze Weile gedauert, bis ein wissenschaftlich wirklich
sachgemaiBer Einstieg in die Erforschung der Psalmen, besonders ein Maf3stab zu einer
wirklich sachgemifBlen Klassifizierung der 150 Psalmen gefunden wurde. DaB hier alle moder-
nen Mafistdbe und Ordnungsbegrifte fernzuhalten sind, ist klar. Die Psalmenforschung ist
gerade durch eine viel zu kurzschliissige Bewertung vom Standpunkt eines extrem subjekti-
ven Lyrismus aus manche Irrwege gegangen. Aber auch altgriechische Begriffe wie Oden,
Hymnen, Elegien — versuchsweise angewandt — haben sich schnell als unbrauchbar erwie-
sen. In dieser Situation war es H. Gunkel, der schon im Anfang unseres Jahrhunderts die
Psalmenforschung auf vollig neue Grundlagen gestellt hat, die sich — unbeschadet mancher
Modifikationen im Einzelnen — bis heute in allem Wesentlichen bewéhrt haben. Gunkel ging
davon aus, daB3 diese Dichtungen doch im Altertum nicht »Literatur« waren, sondern je eine
bestimmte Funktion im Leben, [270] in der Offentlichkeit hatten, und zwar bis zum Beweis
des Gegenteils vor allem im Bereich der grof3en sakralen Institutionen des Kultus, des Hofes,
des Rechtslebens. Diese Institutionen waren die groen Ordnungsméchte auch im Leben des
alten Israel. Sie pragten den Stil alles offiziellen Sagens und schufen eine ganz bestimmte
stilistische Konvention. Das ist die beriihmte Frage Gunkels nach dem Sitz im Leben, mit der
er an jede Dichtung des alten Israel herantrat und die es ihm ermdglichte, die Vielzahl der
Psalmen in eine gar nicht gro3e Zahl von Gattungen zu zerlegen, wie sie von dem jeweiligen

Rad - Der 90. Psalm 1 13.02.2020



Sitz im Leben her bestimmt sind. Das individuelle Danklied z. B. ist aus der Situation eines
einzuldsenden Geliibdes, das Volksklagelied aus der eines Fastengottesdienstes anldflich
einer Landeskalamitét zu verstehen usw. Die Macht des Stilzwangs kann bei diesen Dich-
tungen gar nicht iiberschitzt werden. Gattungen konnen auch ihren Sitz im Leben verlassen,
d. h. man lernt auch auflerhalb der sakralen Institutionen, also zu Hause, sich im Gedicht
auszusprechen. Also die Gattungen wandern ab ins Private, aber — und das ist das Interes-
sante! — die Gattung bleibt mit all ihren Formmerkmalen, mit ihrer traditionellen Topik
erhalten, auch da, wo der Stilzwang des Sitzes im Leben weggefallen ist. Die konventionelle
Form ist kaum zu zerstoren. Natiirlich gibt es Variationsmoglichkeiten, die gerade in Anbe-
tracht der Allmacht des Stilzwanges besonders interessant sind. Gattungen konnen, wie schon
Gunkel gerne sagte, schlieBlich auch zersungen werden. Und von einem solchen Prozel3 eines
gewissen Verfalls einer Gattung soll nun gleich die Rede sein.

Nun darf ich Sie einladen, einer Interpretation des 90. Psalms zu folgen, die sich freilich nur
mit besonders charakteristischen Stellen dieser Dichtung befassen kann. Die linguistische
Seite der Sache, die auch einige unangenehme Schwierigkeiten einschliet, muf ich ganz
beiseite lassen.

Es handelt sich um den einzigen dem Mose zugeschriebenen Psalm. Diese Verfasserangaben
sind erst so viel spiter den Psalmen beigegeben, daf sie fiir uns keinen Quellenwert [271]
haben. Welche Traditionen oder Uberlegungen dahinterstehen, wissen wir nicht. DaB3 der
grofartige Psalm besonders gut mit einer Gestalt wie der des Mose in Verbindung gebracht
werden kann, ist doch wohl eine zu moderne Uberlegung. Der Psalm ist viele Jahrhunderte,
wohl mehr als ein halbes Jahrtausend jiinger als Mose.

wHerr, eine Zuflucht bist du uns gewesen von Geschlecht zu Geschlecht.« (V. 1)

Schon die erste Zeile 146t fiir den Kundigen die Gattung, der der Psalm zugehort, vollig ein-
deutig erkennen: Es redet eine Vielheit, kein Einzelner, also die Gemeinde, und sie beginnt
mit einer Riickerinnerung an frither erfahrenes Heil, die natiirlich zugleich ein Appell um die
Hilfe und Geborgenheit ist, die die Gemeinde friither bei Gott gefunden hat. Bitte vergleichen
Sie damit den Introitus von Ps. 44:

»O Gott, mit unseren Ohren haben wir es gehort,
unsere Viter haben es uns erzihlt:

Eine Tat hast du getan in ihren Tagen,

in den Tagen der Vorzeit mit deiner Hand ...«

Auch hier ein »Wir« und die Riickerinnerung an das erlebte Heil. Das ist der traditionelle
Introitus des Volksklageliedes, das seinen Sitz in auBergewdhnlichen Fastengottesdiensten in
Kriegszeiten oder in Zeiten der Diirre oder Hungersnot hatte. Schon Gunkel ist aufgefallen,
dal} die Frage »wie lange« fast unverduBerlich zur Formensprache dieser Gattung der Klage-
lieder gehorte. Lesen wir V. 13 — da ist sie.

»wEhe die Berge geboren waren, die Erde und das Festland in Wehen lagen, bist du
Gott von Ewigkeit zu Ewigkeit.« (V. 2)

Der Vers laf3t einen fernen Mythos anklingen von einer [272] Geburt der Berge, ja von einem
Kreiflen, in Wehen Liegen der miitterlichen Erde. Es tut sich hier also einen Augenblick eine
Perspektive auf eine uralte bizarre mythische Vorstellung von der Mutter Erde auf, die sich
auf die spezifisch israelitische Vorstellung von der Weltschopfung aus dem schopferischen
Wort, wie wir sie etwa aus 1. Mose 1 kennen, schlecht reimen will. Aber derlei ist vollends in

Rad - Der 90. Psalm 2 13.02.2020



spéaten Dichtungen, also zu der Zeit, da der Schopfungsglaube in Israel vollig gesichert war,
ohne Belang. Zu allen Zeiten beschworen die Dichter das Uralte gerne auch im Gewand
uralter Vorstellungen. In der groBen Gottesrede im Hiobbuch, also einem jungen Text, fragt
Gott den Rebellen: »Wer hat das Meer mit Toren verschlossen, da es hervorbrach, aus dem
MutterschoBe kam?« (Hi. 38, 8) Derlei auf die theologische Goldwaage zu legen, wire ein
falscher theologischer Eifer. Das ist nurmehr eine Frage des Redestils. In so altertiimlichen
Begriffen sich zu ergehen — es wird u. a. auch ein ganz ausgefallenes Wort fiir Erde (tebel)
gebraucht —, ist Zeichen eines gewdhlten, aparten Stils, mehr nicht. Wir werden uns dieser
Sache aber noch zu erinnern haben. Nein, verwunderlich ist der Passus in ganz anderer Hin-
sicht. Ich sagte, diese Volksklagelieder beginnen mit einer Riickerinnerung. So auch hier; aber
das Merkwiirdige ist, daf3 der Blick immer weiter zuriickschweift bis zur Weltschopfung und
dariiber hinaus in den Abgrund der Ewigkeit Gottes hinunter. Der Blick wollte die Heilserfah-
rung in der Geschichte fixieren, aber nun ist es, als wire er ausgeglitten. Er hat nichts, an dem
er haften konnte. Hier ist, wenn man so sagen darf, etwas passiert. Das Wort von dem Ob-
dach, der Zuflucht, kommt nicht zum Tragen, denn statt die Heilsgeschichte mit ihren trostli-
chen Erfahrungen anzuvisieren, wird dem Gedicht die Vorstellung von der Vergangenheit
Gottes so iiberméchtig, daf3 sie die Gedanken von ihrem urspriinglichen Vorsatz wegreifit und
sie auf die Ewigkeit Gottes lenkt. Das ist doch etwas anderes, ob ich mich (oder Gott) daran
erinnere, dal} er in alten Zeiten geholfen hat, oder ob mich der Gedanke an Gottes Ewigkeit
iiberfallt und sich mir [273] bedriickend auferlegt. So ist denn der Gedanke an das Schutzver-
hiltnis, dessen sich Israel so oft getrosten durfte, fiirs erste vollig fallengelassen. Statt daf3 die
Riickerinnerung Trostliches ausgesprochen hitte, stoB3t sie vielmehr das Tor auf fiir eine ganze
Kette von iiberaus diisteren Uberlegungen:

»Du ldissest die Menschen zum Staub zuriickkehren und sprichst zu ihnen: Kehret um, Men-
schenkinder« (V. 3, ein sogen. synonymer Parallelismus). Gott selbst ist die Ursache der trost-
losen Vergénglichkeit. » Tausend Jahre sind vor deinen Augen wie der gestrige Tag, wenn er
vergangen ist, wie eine Nachtwache« (V. 4). So steht es zwischen Mensch und Gott, und das
ist im Sinne des Gedichts ein tief entmutigender Aspekt. Die Menschen »sind wie das spros-
sende Gras: Am Morgen erbliiht es und sprofst, aber am Abend welkt es und verdorrt« (V. 5.
6). Aber mit V. 7 bis 9 offnet sich sogar ein noch diistererer Horizont: » Wir schwinden dahin
durch deinen Zorn, und durch deinen Grimm werden wir erschreckt. Unsere Siinden hast du
dir vor Augen gestellt, unser Verborgenes ins Licht deines Angesichtes. Ja, alle unsere Tage
schwinden durch deinen Zorn, unsere Jahre vergehen wie ein Seufzer.« (So besser als die
freilich auch grandiose Ubersetzung Luthers: »Wir bringen unsere Jahre zu wie ein Ge-
schwitz« — hégi ist ein kurzer dumpfer Laut, also »Seufzer«.)

Damit ist das Gedicht auf eine neue Komplikation des Verhiltnisses zu Gott gestofen: die
Siinden als die tiefste Ursache fiir die Trostlosigkeit dieses Verhiltnisses. Der Satz V. 8 ist als
synthetischer Parallelismus (steigernd) eigentiimlich akzentuiert: Das Schwergewicht liegt auf
»unser Verborgenes ins Licht deines Angesichtes«. Und hier ist es schwer, kurz zu bleiben.

Der moderne Mensch — verzeihen Sie diese Simplifizierung — neigt besonders auch im
Religiosen sehr eindeutig dazu, sich nur fiir das ihm Bewullte verantwortlich zu wissen. Er
lehnt eine Haftung fiir Ubertretungen, die er gar nicht als solche erkennen konnte, ab. Hier
dachte die Antike, die griechische, aber auch die altisraelitische, ganz an-[274]ders. Das
gerade beunruhigte sie so tief, daB der Mensch im Wahn, in irgendeiner Verkennung seiner
Situation vor Gott, also »unbewuBlt«, gottliche Ordnungen verletzt haben oder in géttliche
Kompetenzen iibergegriffen haben konnte. In einer archaisch-sakral bestimmten Gemein-
schaft ist es natiirlich zundchst die Sorge, gewisse Riten verletzt oder {ibersehen zu haben.
Aber es konnte uns nachdenklich machen, dal} es gerade der politisch aktive Mensch, antik
gesprochen der Konig, ist, der durch seine Aktivitit in einer Zone dulerster Gefahren steht.

Rad - Der 90. Psalm 3 13.02.2020



Hier wire etwa des Konigs Saul zu gedenken, der von Mal zu Mal der fithrenden gottlichen
Hand entgleitet. Er stemmt sich mit {ibermenschlichen Kriften gegen das hereinbrechende
Unheil. Aber — obwohl subjektiv das Beste wollend — verstrickt er sich in immer tiefere
Verstofle gegen unantastbare sakrale Ordnungen, bis er schlielich in einer gnadenlosen Ver-
zweiflung versinkt. Und mit welcher scheuen menschlichen Anteilnahme verfolgen die Erzéh-
ler das Geschick des ungliicklichen Konigs! Unser Psalm ist zeitlich viel spéter anzusetzen,
aber er weill um diese Dinge noch genug: da3 der Mensch sich nie vermessen soll, das Bild,
das Gott von ihm hat, zu kennen, und daf3 unter allen Umstidnden die gottlichen MaBstidbe
entscheiden und nicht das Gutdiinken des Menschen. Es geht also um eine auf ihre Weise
grofartige Bereitschaft, vor der Gottheit mit aller menschlichen Weisheit — zu scheitern.

»wDie Zahl unserer Jahre betrdgt 70 Jahre, und wenn es hoch kommt, sind es 80 Jahre. Aber
ihr Gepringe ist Miihsal und Nichtigkeit« (V. 10). Uber diesen beriithmten Passus wire kaum
viel zu sagen, wenn sich nicht an die Lutheriibersetzung ganz merkwiirdige Miflverstindnisse
angehingt hitten — ganz zu Unrecht, wie wir gleich sehen werden. Er hat tibersetzt: »und
wenn kostlich gewesen ist, so ists Miihe und Arbeit gewesen«. Es ist von ernsten Wissen-
schaftlern behauptet worden, Luther habe hier den Psalm genial uminterpretiert, er habe der
negativen orientalischen Einstellung zur Arbeit deren abendldndische Hochschétzung entge-
gengesetzt, und das ist ja in der Hitlerzeit [275] in populérer Literatur ins Arsenal der Polemik
gegen das Alte Testament eingegangen. Nun ist die Glorifizierung der Arbeit an sich schon
eine merkwiirdig unrealistische und sehr junge Ideologie, mit der wir uns iiberhaupt nicht
befassen miilten, wenn sie nicht so vehement von unserer Psalmstelle Besitz ergriffen, sie an
sich gerissen hitte. Aber eine sehr einfache philologische Erwigung schneidet alle Versu-
chungen zu Fehldeutungen ab: Luther hat das Wort Arbeit (labor) schon in der Vulgata vorge-
funden. Vor allem aber hat er es nicht in dem speziellen modernen Sinn, sondern noch in dem
dem Mittelhochdeutschen nahestehenden Sinn von »Miihsal« verstanden. So auch in dem
deuterojesajanischen »Du hast mir Arbeit gemacht mit deinen Siinden« (Jes. 43, 24) oder
»darum daf} seine Seele gearbeitet hat« (Jes. 53, 11). Und das 148t sich auch im Sprachge-
brauch vieler zeitgendssischer Kirchenlieder belegen. So ist das Ergebnis: Luther hat den
bitteren Sinn unserer Stelle sehr genau getroffen.

Aber das sind freilich keine populdren Einsichten. Deshalb fahrt der Psalm fort: » Wer erkennt
aber die Gewalt deines Zornes, wer fiirchtet sich vor deinem Grimm?« (V. 11) Hier spricht
das Lied wie aus einer tiefen Einsamkeit heraus, die — wir miissen das noch einmal aufgrei-
fen — zu der Gattung des Volksklageliedes eigentlich nicht recht pafit. Wie unheimlich ver-
schdtzen sich die Menschen in ihrer Lage Gott gegeniiber. Was wissen sie von den Gefan-
genschaften, von der Fremdlingschaft, in die Gott den Menschen dahingegeben hat. Was ist
es, dessen der Mensch in dieser Lage vor allem bedarf? In groBBer Einfachheit zieht das Lied
die Konsequenz: »Unsere Tage zu zdhlen, das lehre uns, daf3 wir einbringen ein weises Herz«
(V. 12). Das ist's, was dem Menschen fehlt: das weise Herz. Weisheit ist im Alten Testament
etwas dullerst Niichternes, die Kenntnis des Lebens und die Kunst zu leben, ein sich Einstellen
auf alle Realitidten — zu diesen Realitdten gehdren auch die Realitdten in dem Verhiltnis des
Menschen zu Gott. Sie zu erkennen, dazu muf3 ihm Gott selbst helfen, ihm selber die Augen
offnen, muf} thm selber die Realitdt [276] seines Gottesverhéltnisses zeigen; darum das »das
lehre uns«. Ist es Thnen aufgefallen, dal} /ier die erste Bitte aus dem Klagelied aufsteigt? Und
nun wird uns erst bewuflt, wie unnatiirlich und auffallend das in einem Volksklagelied ist, daf3
es erst gegen das Ende zu zum Bitten hinfindet. Aber die Resignation lastete zu schwer; spre-
chen wir es ruhig aus: Dem Bereich so dunkler und bitterer Reflexionen, in denen sich der
Psalm bisher bewegte, war Gott zu fern, um noch angeredet werden zu konnen. Aber jetzt ist
der Bann gebrochen, der Psalm hat endlich wieder das gottliche Du gefunden, und jetzt ist fast
kein Halten mehr mit den Bitten.

Rad - Der 90. Psalm 4 13.02.2020



»wZdihlen unsere Tage, das lehre uns, dafs wir einbringen ein weises Herz! Kehre doch
wieder, Herr, — wie lange noch? — und erbarme dich deiner Knechte! Sdttige uns
friihe mit deiner Huld, daf3 wir frohlocken und jauchzen all unsere Tage! Erfreue uns
so viele Tage, wie du uns beugtest, so viel Jahre, wie wir Leid erfahren haben! Laf3
offenbar werden an deinen Knechten dein Wirken, deine Herrlichkeit tiber ihren
Kindern! Die Giite des Herrn, unseres Gottes, sei tiber uns, das Werk unserer Hdnde
wollest du fordern!« (V. 12-17)

In dieser plotzlich ausgeldsten Flut von Bitten muf3 uns vor allem ein Satz beschiftigen: »Lal}
offenbar werden an deinen Knechten dein Wirken, deine Herrlichkeit iiber ihren Kindern!«
Was meint das Gebet? Wir miissen hier ein wenig ausholen, denn hier ist, wenn ich recht
sehe, ein Angelpunkt des Gesamtverstandnisses. Ich darf daran erinnern, da3 der Glaube des
alten Israel sich immer auf ein Geschehen, einen géttlichen Selbsterweis in der Geschichte
bezog. Ihm war jede Form philosophischer Spekulation, aber auch religioser Mystik ebenso
fremd wie der Rekurs auf geschichtslose mythische Urerlebnisse. Dieser Glaube kam her von
gottlichen Taten, von irgendeinem Heilsgeschehen, von Berufungen, Griindungen, Durchhil-
fen, und er streckte sich aus nach einem Heilsgeschehen, nach ganz bestimmten Erfiillungen
hin, die ihm Gott zugesagt hatte. [277] So ist das ganze Alte Testament ein einziges, in seiner
Komplexitit ungeheuerliches Geschichtsbuch (denn auch die Propheten haben es wiederum
mit Geschichte zu tun, eben mit der zukiinftigen). Wann und wo immer Israel ansetzte, sich in
der Welt vor Gott zu verstehen und auszusprechen (und die Notwendigkeit dazu ergab sich
oft), da geriet ihm das zum Geschichtswerk, zu immer gewaltigeren geschichtstheologischen
Entwiirfen. Israel hatte einen phanomenalen Kontakt mit der Geschichte, seine Sensitivitét in
dieser Richtung prigte sich in zahllosen Einzelkonzeptionen aus, die oft genug miteinander
gar nicht zur Deckung gebracht werden konnen. Mit einem Wort, Israels Glaube lebte von
dem Blick auf das Wirken Gottes in der Geschichte. Wo es das im Auge behielt, da konnte es
viel ertragen; wo ihm der Heilswille Gottes im Horizont der Geschichte entschwand, da wurde
es in tiefe Anfechtungen gestiirzt. Es hat es leichter ertragen, daf3 sich ihm das Gottesbild zu
Zeiten verzerrte, da3 es unbegreifliche und schreckliche Ziige annahm, als daB es dieses Wal-
ten liberhaupt aus den Augen verlor.

Und nun wollen wir vor diesem Hintergrund unseren Psalm noch einmal zu verstehen suchen.
Wird es Thnen nicht deutlich, daB er eigentlich ein Fremdling im Alten Testament ist? Schon
der Anfang des Gebetes erscheint nun in einem eigentiimlichen Licht, wie ihm der traditio-
nelle Riickblick auf die fritheren gottlichen Heilstaten mifriet, wie der Blick in der Geschichte
nichts fand, da er haften konnte, wie er immer weiter zuriickglitt bis zur Weltschopfung hin
und sich schlieflich erschrocken der Ewigkeit Gottes konfrontiert sah: »Tausend Jahre sind
vor deinen Augen wie der gestrige Tag, wenn er vergangen ist, wie eine Nachtwache.«
SchlieBlich sind das doch zwei ganz verschiedene Dinge, ob ich mich dessen erinnere, daf3
Gott vorzeiten geholfen hat, oder ob ich bedenke, da3 Gott grenzenlos, ewig ist und daB3 sich
diese Form seines Gott-seins dem Menschen bedriickend imponiert. Wie kommt es zu diesem
Zerbrechen des traditionellen Gebetsschemas? Hier muf3 doch eine Kraft im Spiel sein, die
diesen Stil-[278]bruch erzwungen hat (und was bedeutet das bei der Ausdauer und dem Kon-
servativismus kultischer Formen!). Nun muf ich Sie noch einmal zu einem kurzen Exkurs
einladen. Wir haben im Alten Testament doch noch ein Werk, das mit groer Eindringlichkeit
genau diese Situation eines totalen Geschichtsverlustes ausbreitet, das um diesen Bankrott
eines auf Heilstatsachen sich griindenden Glaubens und das um das Ereignis dieses katastro-
phalen Geschichtsverlustes kreist, das Buch des Predigers Salomo. In dem Eingangslied,
einem Gedicht von einer monumentalen Schwermut, ist im Grunde alles schon enthalten.

»Wie ist alles so nichtig, spricht der Prediger. Wie ist alles so nichtig! Es ist alles
umsonst! Was hat der Mensch fiir Gewinn von all seiner Miihe, womit er sich abmiiht

Rad - Der 90. Psalm 5 13.02.2020



unter der Sonne? Ein Geschlecht geht dahin und ein anderes kommt; aber die Erde
bleibt ewig stehen. Die Sonne geht auf, die Sonne geht unter und strebt zuriick an
ithren Ort, wo sie wieder aufgeht. Der Wind weht gen Siiden, er kreist gen Norden,
immerfort kreisend weht der Wind, und in seinem Kreislauf kehrt er zuriick. Alle
Fliisse gehen zum Meere, und doch wird das Meer nicht voll; an den Ort, wohin die
Fliisse gehen, dahin gehen sie immer wieder. Alles Ding miiht sich ab, kein Mensch
vermag es zu sagen. Das Auge wird nicht satt zu sehen, das Ohr wird nicht voll vom
Horen. Was gewesen ist, wird wieder sein, und was geschehen ist, wieder geschehen:
es gibt nichts Neues unter der Sonne. Oder ist etwas, von dem man sagen mochte:
Siehe, dies hier ist ein Neues —? Léangst schon ist es dagewesen, in den Zeiten, die vor
uns gewesen sind. Der Frithern gedenkt man nicht mehr; und auch der Spétem, die
kommen werden, auch ihrer wird nicht mehr gedacht werden bei denen, die nach ihnen
kommen.«

(Pred. 1, 2-11)

»Es geschieht nichts Neues unter der Sonne!« Das ist der provozierende Satz. Und wenn die
Menschen das doch immer behaupten, so liegt das an ihrer Beschrianktheit, an [279] ihrem
kurzen Gedéchtnis. Es ist zuvor auch geschehen in den Zeiten, die vor uns gewesen sind. Was
mullte sich ereignet haben, wenn in Israel so etwas ausgesprochen werden konnte, wo man
vordem durch immer neue gottliche Setzungen und Eingriffe in die Geschichte zu immer
neuen geschichtstheologischen Konzeptionen genotigt wurde! Der geschichtliche Zeitablauf
— fiir Israel der Ort eines immer neuen Heilsgeschehens — ist zur Qual geworden!

Ist aber alles Leben in einen einzigen quélenden Kreislauf gestellt, aus dem es nicht ausbre-
chen kann, dann stellt sich die Gottesfrage ganz anders. Und so sehen wir denn den Verfasser
dieses Buches alle Lebensgebiete abtasten, alle Phinomene im Lebensbereich des Menschen,
die Arbeit, kulturelles Schaffen, Freude, Lebensgenul3, Ehe, Reichtum, Ehre, Armut, From-
migkeit, Gottlosigkeit, Weisheit, Torheit, das alles wird unter der einen Frage ausgeleuchtet:
Wo kann der Mensch in diesem Leben Posto fassen, wo ist in all dem gleitenden Relativen, in
diesem verzweifelten Kreislauf eine gottliche Weisung, eine gottliche Erméchtigung? In sei-
ner Sprache ausgedriickt: Was ist »das (von Gott gewiesene) Teil« des Menschen? Ist nicht
alles, auch das hochste Bemiihen, ein »Haschen nach Wind«? Und die Antwort — sie ist sehr
resigniert: »Ich dachte, ich will zu Weisheit kommen; doch sie blieb fern von mir. Fern ist der
Grund der Dinge und tief, gar tief; wer will ihn finden?« (7, 24 f.) Es 146t sich nichts Reelles
greifen, so daf} sich tliber die Frage nach den Realitdten die des Verhéltnisses des Menschen zu
Gott beantworten lieB3e. »Gleichwie du nicht weift, wohin der Wind weht und wie die Gebei-
ne im Leibe der Schwangeren entstehen, so kennst du auch das Tun Gottes nicht, durch das er
alle Dinge wirkt.« (11, 5) »Ich erkannte, dall es dem Menschen unméglich ist, das ganze Tun
Gottes zu ergriinden, alles was unter der Sonne geschieht. Denn wie immer der Mensch sich
abmiiht zu suchen, er ergriindet es nicht, und wenn der Weise es zu verstehen meint — er
kann es doch nicht ergriinden.« (8, 17) Haben Sie gehort, wie in beiden Sentenzen — ganz
wie in unserem Psalm — die Frage nach dem Tun Gottes gestellt [280] wird, die uralttesta-
mentliche Frage? Die Frage ist da, aber die Antwort ist ganz anders geworden. Gott wird nicht
geleugnet, ebensowenig wie sein Handeln. Aber — und das ist das Neue und darin liegt die
Anfechtung — dieses sein Walten, seine Fiihrungen in der Geschichte, seine Fiigungen im
Einzelleben — dieses Walten ist in eine so tiefe Verborgenheit hinabgesunken, dall es dem
Glauben unerreichbar ist. Der Prediger sieht sich auBerstande, {iber dieses, wie gesagt, grund-
satzlich nicht in Abrede gestellte Walten noch Aussagen zu machen. Und damit verliert der
Mensch — das ist nun ganz folgerichtig — auch seinen Ort im Leben, seinen Rang in der
Welt, seine Wiirde und seine Ermichtigung zum Handeln. Das ist das Leiden des Predigers
Salomo. Wenn es erlaubt sein sollte, sich eines etwas gefahrlichen Schlagwortes zu bedienen,
so wiirde ich sagen: Das Verhiltnis des Menschen zu dem ihn tragenden metaphysischen

Rad - Der 90. Psalm 6 13.02.2020



Seinsgrund gewinnt tragische Ziige, und das wire etwas dem alttestamentlichen Denken und
Glauben urspriinglich ganz Fremdes — sofern man unter dem Tragischen eine schicksals-
méfBige Bestimmtheit der Existenz des Menschen versteht, eine Begrenzung seines Verhélt-
nisses zu den Menschen und zur Gottheit, in der er sich gegen seinen Willen vorfindet. Die
dltere Meinung, daf3 das Einstromen griechischer Popularphilosophie diesen Wandel herbeige-
fiihrt habe, ist heute ganz aufgegeben. Wir sehen heute, da3 sich diese Skepsis von sehr viel
langerer Hand in Israel angebahnt hat. Damit wird das Phdnomen noch interessanter.

Diese kurzen Hinweise auf den Prediger Salomo miissen geniigen; aber ich denke, sie genii-
gen auch, um die Annahme zu begriinden, da3 unser Psalm ungefahr der gleichen geistigen
und theologischen Situation entstammt wie der Prediger Salomo. Auch fiir den 90. Psalm ist
dieser im Alten Testament so auffallende Geschichtsverlust charakteristisch. Was weil3 der
Psalm noch von Gott? Dal} er ewig ist, dal die Menschen unter dem Gericht dieses fernen,
verborgenen Gottes leben und dal3 sich dem Menschen das Werk Gottes, die Doxa seines
Heilshandelns offenba-[281]ren miiite. Nur darin finde er wieder Trost. Und der Prediger
Salomo, der so beweglich von der tiefen Verborgenheit des Handelns Gottes zu reden wuf3te
— wie hitte er seine Bitte an Gott anders formulieren kdnnen als: »Lal3 offenbar werden an
deinen Knechten dein Wirken, deine Herrlichkeit liber ihren Kindern«?

Und mit dieser theologischen Ortsbestimmung des Psalms 6ffnet sich auch der Weg zu einer
Einordnung dieser Dichtung in etwas weitere Zusammenhénge. Ich glaube nicht an die kulti-
sche Situation, der dieser Psalm entstammen soll, wie das wieder in dem letzten groflen Psal-
menkommentar behauptet ist. Er ist flir einen kultisch-liturgischen Text viel zu reflektiert. So
weit ausgreifende Reflexionen tliber »unser Leben« haben in einem aktuellen Volksklagelied
keinen Raum. Die Not, die hier geklagt wird, ist anderer Art als die einer feindlichen Invasion,
von Seuchen, Hunger oder Heuschrecken; sie ist viel grundséatzlicher gesehen, als ein Leiden
unter der Verborgenheit Gottes, sprechen wir es ruhig aus: Hier ist die Dimension der Gott-
verlassenheit des Menschen in Sicht gekommen. Die Gattung des Volksklageliedes, die dem
Psalm auch in seiner jetzigen Gestalt sein unverkennbares Geprige gibt, ist demnach nur noch
als eine Kunstform zu verstehen, nicht mehr kultisch, sondern als eine frei gewéhlte literari-
sche Gestalt, die von einem uns freilich unbekannten Dichter seiner Dichtung gegeben wurde.
Wir wissen es ja aus dem Prolog des Enkels des Jesus Sirach, daB sein Grof3vater nicht nur
Uberkommenes weitertradiert, sondern daB er es auch durch eigene freie Dichtungen, durch
Hymnen, Danklieder usw. vermehrt hat. Dann gehdrt unser Psalm dem geistig-theologischen
Phidnomen zu, das wir »Weisheit« nennen, einer sehr spirituellen Theologie, merkwiirdig
distanziert von Kultus und Heilsgeschichte, deren Triger wir in den Weisheitsschulen zu
suchen haben. Das wiirde bedeuten, daf3 der Psalm relativ jung, meiner Meinung nach sicher
nachexilisch ist. Ndher 148t sich seine Zeit nicht bestimmen.

Und nun, wenn Sie erlauben, lese ich den Psalm zum Ab-[282]schlul noch im Ganzen vor,
damit nicht die Interpretation, sondern die Dichtung selbst das letzte Wort hat:

»Herr, eine Zuflucht bist du uns gewesen

von Geschlecht zu Geschlecht.

Ehe die Berge geboren waren,

die Erde und das Festland in Wehen lagen,

bist du Gott von Ewigkeit zu Ewigkeit.

Du lédssest die Menschen zum Staub zurtickkehren

und sprichst zu ihnen: Kehret um, Menschenkinder.

Denn 1000 Jahre sind vor deinen Augen wie der gestrige Tag,
wenn er vergangen ist,

wie eine Nachtwache.

Rad - Der 90. Psalm 7 13.02.2020



Du séest sie aus, Jahr fiir Jahr;

sie sind wie das sprossende Gras.

Am Morgen erbliiht es und sprofit,

aber am Abend welkt es und verdorrt.

Wir schwinden dahin durch deinen Zorn,

und durch deinen Grimm werden wir erschreckt.
Unsere Siinden hast du dir vor Augen gestellt,
unser Verborgenes ins Licht deines Angesichts.
Ja, alle unsere Tage schwinden durch deinen Zorn,
unsere Jahre vergehen wie ein Seufzer.

Die Zahl unserer Jahre betragt 70 Jahre,

und wenn es hoch kommt, sind es 80 Jahre,

aber ihr Geprénge ist Miihsal und Nichtigkeit;

ja, eilends geht es voriiber, wir fliegen dahin.
Wer erkennt aber die Gewalt deines Zornes,

und wer fiirchtet sich vor deinem Grimm?
Zidhlen unsere Tage, das lehre uns,

daBl wir einbringen ein weises Herz!

Kehre doch wieder, Herr, — wie lange noch? —
und erbarme dich deiner Knechte!

Sattige uns frithe mit deiner Huld,

daB wir frohlocken und jauchzen all unsere Tage!
Erfreue uns so viele Tage, wie du uns beugtest,
so viel Jahre, wie wir Leid erfahren haben!

LaB3 offenbar werden an deinen Knechten dein Wirken, [283]

deine Herrlichkeit tiber ihren Kindern!
Die Giite des Herrn, unseres Gottes, sei Uiber uns,
das Werk unserer Hinde wollest du fordern!«

Manuskript eines Vortrags auf einer dffentlichen Veranstaltung der Heidelberger Akademie

der Wissenschaften in Freiburg i. B., Februar 1963.

Quelle: Gerhard von Rad, Gottes Wirken in Israel. Vortrdge zum Alten Testament,

Neukirchen-Vluyn 1974, 269-283.

Rad - Der 90. Psalm 8

13.02.2020



