Predigt iiber Lukas 6,36-42
Von Martin Luther

Vergeben, nicht richten, nicht verdammen sind die inneren, Geben die dufseren Werke. All
diese Werke gelten nicht Gott, sondern dem Ndéchsten und geschehen nur dann recht, wenn sie
im Glauben an Gottes Barmherzigkeit getan werden.

Dies Evangelium lehrt gute Werke und predigt von Friichten des Glaubens und wehrt dem
Bosen. Seid barmherzig — in diesem Stiick ist das alles auf einen Haufen zusammengefaf3t. Da
seht ihr nu erstlich, dall es von Werken spricht, die wir auf Erden gegen den Néchsten iiben
sollen. Es weist uns von der falschen Meinung und Lehre hinweg, die uns so sehr plagt und
mit der wir Gott hofieren wollen, als ob es Werke wéren, durch die wir Gott bezahlen und ihm
dienen sollten. Wenn man diesen Text recht angesehen hitte, wiare man nicht in diesen Irrtum
geraten. Er spricht: seid barmherzig! und zéhlt darnach die Stiicke dieser Barmherzigkeit auf.
Da siehst du, dal3 es lauter Werke sind, die wir nicht Gott erweisen. Es reimt sich ja doch
nicht, daf} ich mich Gottes erbarme; er braucht die Barmherzigkeit nicht. Paulus, Maria, ein
Engel bedarf ihrer. Aber Christus bedarfs nicht, daf3 ich ihn richte verdamme oder verklage, er
will ungerichtet sein und bedarf auch meiner Ehrung nicht. Es tut nicht not, daB3 ich ihm Siin-
den vergebe, Almosen gebe; die Giiter hat er alle selber. Also lehrt dies Evangelium keine
Werke, die wir Gott erweisen sollen, sondern solche, die herunter gehoren auf die Erde und
deren die Menschen bediirfen. Dahin weist er uns. Darum ists eine leidige Plage, dal3 die
Werkheiligen all diese Werke anstehn lassen und plagen und blduen sich dafiir mit solchen,
die Gott nicht fordert; die er aber fordert, die unterlassen wir. Wenn wirs gewul3t hitten, hét-
ten wirs gewil3 so gelesen, daf3 hier von Werken gesagt ist, die fiir die Menschen bestimmt
sind. Er nennt ja auch ausdriicklich Menschen, die solcher Barmherzigkeit wert sind, nimlich
die elenden jammervollen bediirftigen. Ihnen gebiihrt die Barmherzigkeit. Richtet nicht — das
geht die an, die verdammt und geléstert und um ihre Ehre gebracht sind. Desgleichen ,verge-
bet® — das geht die an, die etwas gegen uns getan haben, die in Siinden stecken; ithnen kommt
dies Werk zu. Desgleichen ,gebet‘ — das geht die an, die nichts haben. So gibts ein Wort ums
andre, dal} dieser Text von solchen Leuten spricht, die unsrer Werke bediirfen. Das soll das
erste sein, dafl Christus hier gute Werke gebietet, die herunter gehdren zu den Menschen, die
ithrer bediirfen, und nicht hinauf zu Gott oder den Engeln. Also besteht christliches Leben
nicht in dem Wesen, das die Monche erfunden haben, und jagt nicht in Wiisten und Kldster.
Dafl du die Menschen verlassen sollst, das befiehlt nur der Teufel. Gott
aber schickt dich umgekehrt zu den Menschen, die deiner Werke bediir-
fen. Welch falsche Weisheit, die Menschen zu verlassen, und welch erbarmlich Ding, in die
Wiiste zu laufen — da dienst du dem Teufel. Nein, willst du fromm sein, so bleib unter den
Leuten, du wirst genug Menschen finden, die deiner Barmherzigkeit bediirfen. [74]

Nu wollen wir ein Stiick nach dem andern vornehmen. Seid barmherzig — in diesem Stiick ist
zusammengefaflt, was hernach vom Richten und Geben gesagt ist; das alles sind Stiicke der
Barmherzigkeit. Es steht aber dabei: gleichwie euer Vater im Himmel barmherzig ist. Er ist
barmherzig iiber alle, gibt und erweist Barmherzigkeit mit der Tat und verheif3t sie auch fiir
spater. Wenn nicht Gott dir aus Erbarmen Geld gibe, so wérst du ebenso arm als ein andrer
Bettler, du hast es nicht um deiner blonden Haare willen, allein die Barmherzigkeit hat dich
mit deinem Gelde von jenem Bettler unterschieden. Darum sei auch du wiederum barmherzig
gegen ihn. Du hast dazu auch noch die VerheiBung, dal du noch mehr Barmherzigkeit erlan-
gen wirst; denn der Vater ist vorher und nachher barmherzig. Der andre hat nichts und Gott
wills ihm durch dich zuteil werden lassen, denn auch du hast von einem andern empfangen.
Hast du Verstdndnis der heiligen Schrift und der andre nicht, (so teil ihm von dem Deinen
mit). So nimmt Christus mit diesem Wort ,seid barmherzig® uns alles hinweg, zieht uns nackt

Luther - Predigt Uber Lukas 6,36-42 1 15.02.2020



und blof} aus, damit wir wissen sollen, dal3 wir alles von Gott haben, und uns andrer Leute
erbarmen. Das ist das allgemeine Stiick in diesem Evangelium, ,seid barmherzigst*.

Nu fiihrt er aus, was er mit dieser Barmherzigkeit will. Die ersten drei Stiicke betreffen den
Geist: richtet nicht, verdammt nicht, vergebet. Vom weltlichen Richten spricht er hier nicht
und verdammt es nicht. Du muf}t sehen, mit wem er in diesem Evangelium spricht, ndmlich
mit seinen Jiingern, nicht mit Herodes Kaiphas und Pilatus. Mit der weltlichen Macht hat er
nichts zu schaffen, die liberldt er dem Kaiser. Ihr habt ja nu schon viel davon gehort, daf3
man einen Unterschied machen muf3 zwischen den zwei Reichen. Das geistliche Reich richtet
nicht, sondern besteht im Geben und Vergeben. Das weltliche Reich aber soll richten ver-
dammen und nicht vergeben. Dessen aber nimmt sich Christus nicht an, denn er ist ein evan-
gelischer Prediger. Er ist nicht zu Hofe und kein Jurist. Im weltlichen Regiment heil3ts: du
sollst richten und verdammen und nicht vergeben. Bei Christus heifts: du sollst vergeben.
Aber was geschieht? Was man tun soll, das 143t man, und was man lassen
soll, das tut man. Ein jeder wollte gerne Gott sein und herrschen. Aber wenns zum Tref-
fen kommt, dann tut die weltliche Macht, die nun doch in aller Welt richtet, gar nichts. Ich
wollts auf einem Salzwagen hinausfiihren, (was an weltlichem Gericht tatsachlich geiibt
wird). Und gleichwie sie ihr Amt vernachldssigen, so wir das geistliche Regiment. Sie sind
faul und lassen die Siinde ungestraft. Ich will lieber keine Unlust haben, sprechen sie, und all
den Unflat ausfegen und damit allen Neid und HaB auf mich laden. Die nicht vergeben
sollen, die vergeben, die aber vergeben sollen, die tuns nicht. Das weltli-
che Regiment ist ein Regiment des Zorns, das toten morden hidngen und radbrechen soll;
darum fiihrt es das Schwert. Aber Christi Regiment ist ein Regiment der Gnade und des
Lebens, das nicht richtet, sondern vergibt. [75]

Richtet nicht! Was ist das? Dall man im Geist urteilt: der ist ein Siinder, ein Ketzer, lebt in
Stinden. Richtet nicht d.h. ihr sollt nicht klug und Meister sein wollen. Aber alle Welt hat
eben damit zu schaffen. Da fallt der Bauer iiber uns her: tétet er uns nicht mit dem Schwert, so
doch mit der Liige: das ist ein verdammter Mensch! Alle Welt richtet und verdammt die Un-
schuldigen, wie man vordem die Martyrer verdammt hat. Sie tut das aus groBer Klugheit und
meint, was sie richtet, sei recht. Und so verfillt sie darauf, die zu richten, die ihre Richter sein
sollten. So haut auch der Pobel einen jeden auf die Fleischbank. Die besten Leute stecken tief
in diesem Laster. Je frommer und weiser einer ist, je mehr richtet er und hat kein barmherzig
Herz gegen die Siinde, alle mif3t er nach seiner eigenen Regel. Wenn man einen anders leben
sieht als man selber lebt oder in Siinde fallen sieht, so lacht man und hat seine Freude dran.
Also hat kein Herz Barmherzigkeit, wenn nicht der Glaube an Jesus Christus in ihm ist. Sonst
ists voll von solchem Gericht, und je rechtschaffener und begabter einer ist, desto mehr. Je
heiliger und eingezogener einer ist und lebt, desto mehr richtet er ande-
re. Die ehrbarsten Weiber haben die giftigsten Miuler: sieh der! sieh die!
Denn sie vergleichen ihr Leben mit dem des andern; da muf3 solch Gericht folgen. Ein Christ
tut das nicht, denn er hat aus dem Evangelium gelernt, dafl Christus gekommen ist, um dem
Richten und Urteilen zu steuern. Er hat alle Werke und all unsre Gerechtigkeiten abgetan, so
daf} niemand mehr einen andern richten kann. Niemand wird durch seine Werke selig. Rein ab
damit, sonst rieht ich mir nur ein Ungliick an. Ein Christ weil3: es ist einer so fromm als der
andre, Paulus kommt nicht anders daher als der Schiacher am Kreuz und die ehrbare Jungfrau
nicht anders als Maria Magdalena. So muB sich einer in sein Herz hinein schimen, wenn er
einen andern richtet. Ich bin aber doch kein Ehebrecher, Hurer und Bosewicht, sprichst du.
Aber das ist die Rechtschaffenheit der Werke und Sitten, die der Phariséder hatte (Lk. 18,11),
darauf griindest du dein Urteil. Wenn aber nu einer kiime und risse diesen Baum aus und spré-
che zu dir: deine Gerechtigkeit ist verdammt, dann verdorrt der Baum. Das tut Christus, in-
dem er spricht: vor Gott gilt dein gut und heilig Leben nicht. Ja, vor der Welt ists ein gewaltig
Ding, wenn ein Weib von guten Sitten ist. Vor der Welt soll sie groBere Ehre haben als ein

Luther - Predigt Uber Lukas 6,36-42 2 15.02.2020



schlechtes Weib, desgleichen ein rechtschaffener Mann. Es soll kein Bube kommen und
sprechen: zwar bin ich ein Bube und du ein gutes Weib, aber ich bin dennoch ebenso gut als
du! Auf Erden ist der eine besser als der andre: da bist du ein Schelm und jener ein frommer
Mann. Da sollst du nicht daherstolzieren mit dem Evangelium, sonst ists dreifach arger als
zuvor. Du sollst anerkennen, dafl du ein rechtschaffen Leben fiihren sollst vor der Welt. Aber
vor Gott gilts nicht. Da kann eine Hure in einer Stunde den besten Glauben erlangen und Gott
angenehm sein. Darum Hab ich gesagt: solch Werk der Barmherzigkeit, daf3 er einen andern
nicht richtet, tut niemand als ein Christ. Ein andrer hat die Meinung, die Werke titens. Wer in
dieser Meinung steht, der richtet und spricht: dieser ist verdammt. Darum lernet, dafl niemand
[76] einen andern richte d.h. sich nicht {iber den andern erhebe. Denn einer wie der andre be-
darf der Gnade Gottes, das ehrbare Weib gleichermalfien als die unziichtige Hure, es ist eine
einzige Gnade iiber alle. Dann kann man das Richten lassen. Denk vielmehr so: jene siindigt
mit Ehebruch, ich mit Hochmut, jener mit Zorn, ich mit Unglauben. Dennoch bleibts vor der
Welt wahr, daB3 jene eine Ehebrecherin ist, ich aber nicht. Aber darauf bau ich nicht, weil vor
Gott alle gleich gelten, wiewohl sie vor der Welt ungleich sind. So reifit der Glaube
den Junker aus, der andre richtet. Die Jungfrau bedarf der Gnade ebenso wie die
Mutter, der Mann ebenso wie das Weib. So ist unser Leben unter die Siinde verschlossen, auf
daB es sich aller erbarme.

Das lehrt der Glaube, nicht die Vernunft. Die Vernunft richtet. Darum ist Nicht-richten ein
Werk der Barmherzigkeit. Und wenn ein Mensch ohne Glauben lebt und nach der Vernuntt,
so ists unmoglich, daBl er konnte barmherzig sein, nicht richten und geben. Denn der allein ist
barmherzig, der nicht richtet. Der Mensch au3erhalb der Gnade und des Glaubens ist, je hei-
liger er ist, desto wiitiger und tyrannischer und ohn alles Erbarmen, wie heutzutage die Ver-
folger des Evangeliums sind. Was hilfts, dall du einen Menschen, der gefallen ist, auch noch
richtest? Ist der nicht ein Tyrann, der seinen Néchsten im Elend liegen sieht und ihn auch
noch verdammt? Es ist, wie wenn du einen der Armsten schier Hungers sterben sihst und es
briachte ihm einer ein Stiick Brot, du aber ndhmst es ihm weg und spréichst: er ists nicht wert,
daB3 er am Leben bleibt! So sind all die gesinnt, die einen irrenden und fallenden Menschen
richten. Wenn man ihn der Gnade beraubt, ist er in Gefahr, von der Kirche abgesondert zu
werden und in des Teufels Stricke zu fallen. Mit allen Kréften solltest du thn Herausreif3en.
Aber du lachst: ei, ist der ein solcher! Die Vernunft erkennt solch tyrannische Herzen nicht.
Das sind die allergrofSten Tyrannen auf Erden, die so unbarmherzig sind. Der, der der groften
Barmherzigkeit bedarf, an dessen Schande freu ich mich noch, da ich doch das Widerspiel tun
sollte! Drum versteht die Vernunft nicht, was dieser Text heute sagt. Auf allen Kathedern wis-
sen sie nicht, was sie reden. Es ist ein hohes Werk der Barmherzigkeit, wenn du nicht richtest
und vielmehr dem Fallenden aufhilfst. Aber du kaufst dartiber hin. Drum sei still und richte
nicht in deinem Herzen, sondern erzeige die Frucht der Barmherzigkeit. Richte nicht, sondern
schilt vermahne und bete fiir ihn. Kitzle dich nicht damit, daB3 er so schmutzig ist und du
nicht; du bist zehnmal schlimmer. Wie du missest, so wird auch dir gemessen werden. Du
siehst den Splitter in deines Bruders Auge, aber in deinem Auge ist ein Balken. Du bist blind
und willst ein Meister sein, eh du gelernt hast. Summa summarum: wer nicht glaubt, der bleibt
ein Tyrann und ein unbarmherziger Mensch, der kein Mitleid hat. Darum hat St. Gregor recht
gesagt: die wahre Gerechtigkeit hat Mitleid, die falsche ist ein Wiiterich.
Es ist einer der besten Spriiche, die er gesagt hat. Wenn einer auf seine eigene Gerechtigkeit
vertraut, ist er unbarmherzig. Die wahrhaftige Gerechtigkeit aber glaubt an Christus und wird
um seiner Gnade willen, die allen gilt, nicht iibermiitig. Da sehen die Christen, [77] was ihnen
fehlt. Christen sind demiitige Leute und lassen sich von den Niedrigsten helfen, helfen auch
andern von Herzen gern. Sie haben das Wort: richtet nicht. Andre miissen Wiiteriche sein.

Verdammen, das heif3t richten im Herzen, dall man so oder so in seinem Herzen denkt. Das
Wort zeigt an, wie wir unser Herz gegen den Nichsten stellen sollen, wenn er féllt. Wir sollen

Luther - Predigt Uber Lukas 6,36-42 3 15.02.2020



ihn nicht richten, sondern uns selber an ihm zurechtweisen, wie man in den Véterleben von
einem Altvater liest, da3 er gesagt habe: jener hats gestern getan, ich heute. Er spricht nicht:
jener gestern, ich morgen, sondern er setzt die Zeit noch ndher an den andern heran. Der hat
den Fall des Néchsten sich selbst zu einem Schrecken und nicht zu einem Urteil (iiber den
Nichsten) werden lassen. AuBeren Fall in grobe Siinden erkennt ein jeder, aber das geistliche
Fallen ist verborgen, das sehen die Werkheiligen nicht. Wenn ein Christ einen andern fallen
sieht, erschrickt er darum vor seinem eigenen Fall, richtet nicht und redet nicht. Solch ver-
dammen geht mit dem Munde, da3 man einen andern vor der Welt so verdammt, wie man ihn
schon zuvor im Herzen verdammt hat.

Das dritte ist: ein christlich Herz soll vergeben, wenn der Néchste wider es siindigt. So soll
dein Herz gerichtet sein, dall du verzeihst. Das konnen die Werkheiligen auch nicht. Sie kon-
nen nur richten und verdammen. Wenn man sie trifft und ihnen Unrecht geschieht, so haben
sie kein Erbarmen, sondern nur Rache und Zorn. Sie sprechen: ich Hab Recht, jener tut mir
Unrecht; das kann ich nicht ungestraft lassen, man soll das Recht lieben und das Bose hassen.
So gehn sie dahin. Man kanns heute an den Tyrannen sehen, wie sie so rachgierig sind. Was
man ihnen auch tut, ist alles zu wenig. Dabei bin ich doch gleichermaflen ein Siinder wie der
Dieb, den man héngt. Unser keiner wird das Vaterunser umstof3en: vergib uns unsre Schuld,
wie wir vergeben unfern Schuldigem. Wenn du also selber Siinde hast, so muflt du sprechen:
vor Gott geschieht mir Recht, (wenn der Néchste mir ein Lied zufiigt). Vor der Welt kanns
wohl sein, daf} dir Unrecht widerféhrt, aber vor Gott ist nicht darauf zu bauen. Vor Gott muf}
man sprechen: es geschieht mir kein Unrecht, wenn der andere mir ein Leid tut, ich will mich
drum nicht rdchen. Darum muf} das Herz zerflieBen und sprechen: Lieber, Lieber, flirchte dich
nicht vor mir, ich werd dir die Nase nicht abbeif3en, du tust mir wohl Unrecht vor der Welt,
aber vor Gott geschieht mir nicht Unrecht, denn ich siindige téglich. So sieht ein Christ allzeit
seine eigene Schuld an und daf3 der Néchste sich selber mehr Schaden tut als einem Christen.
Darum kann ein christlich Herz barmherzig sein und vergeben. Vernunft aber sieht allein das
eigene Recht und des andern Unrecht. Wenn einer einen andern bis nach Rom getragen hitte
und setzt ihn einmal unsanft nieder, so ist vergessen alle Guttat. Da ist der Grund dazu gelegt,
dall man nicht mehr barmherzig sein kann. Christen aber, die urteilen, dafl ihnen Recht ge-
schehen sei, haben keine Ursache mehr, sich zu rachen, zu ziirnen und zu hassen. Darum pre-
digt man dies den Gottlosen und den Frommen, den Gottlosen, daB sie sich bessern, den Chri-
sten zum Trost, damit sie fortfahren, nicht zu richten. [78]

Gebet, so wird euch gegeben. Das geht nu von innen nach auflen und sind die dulleren Werke
der Barmherzigkeit. Die Werke zuvor waren geistlicher Art, ndmlich nicht richten, sondern
Mitleid haben mit allen Gebrechen, die da geschehen, und das mit Herz und Mund. Da sind
soviel Haufen guter Werke, dal} wir viel zu wenig Sicke dazu haben, wenn ein Mensch nur
(z.B.) mit allen irrenden Herzen Geduld hat. Solche Werke, dafl man mit den Irrenden Mitleid
hétte und fiir sie betete und seufzte mit Herz und Mund, séh ich gern in den Kldstern. Aber
nach diesen Werken gehts nu hinaus ins Zeitliche, da3 man die Nackten kleide, die Hungrigen
speise, die Durstigen tranke, wie Mt. 25 geschrieben steht. All diese Werke sind gefaf3t in das
Wort ,Gebet‘. Wir sind geneigt zum Nehmen, aber schwerfillig zum Geben, wiewohl alles,
was wir haben, Geld, Haus, gesunde Glieder lauter Gabe ist. Von Kind auf sind wir das Neh-
men gewohnt, wenns aber zum Geben kommen soll, (dann gehts nicht). Ein gottlos Herz
ist unbarmherzig auch in den duBBeren Werken; denn, was es hat,

schreibt es alles seiner eigenen Arbeit zu und spricht: das Gut ist mein,
ich mag damit machen, was ich will. Solang solch Denken bleibt, ists unmoglich,
barmherzig zu sein. Ein Christ aber weil3, daf3 nichts sein eigen und alles dazu gegeben ist,
daB er andern damit diene, wo es not tut, und es nicht brauche nach seinem eigenen Diinken.
Wo es not tut, sage ich; denn viele stellen sich nur arm und beschei3en uns. Das ist der Obrig-

Luther - Predigt Uber Lukas 6,36-42 4 15.02.2020



keit Schuld. Man sollte in jedem Land wissen, wer bediirftig ist. Das kann man in einer jegli-
chen Stadt wohl erfahren und sollte die Schilke nicht verwéhnen. Wo aber Schwache sind,
die nicht arbeiten konnen, (denen soll man helfen). Denn Christus spricht: kleidet die Nack-
ten, speiset die Hungrigen usw. Er spricht nicht: kleidet die Bekleideten und speiset die, die
satt sind: Ein Christ bedenkt, dal} seine Giiter nicht sein sind, sondern ihm aus lauter Barm-
herzigkeit gegeben. Darum ist er barmherzig und gibt, wo es not tut, Brot, Rock oder Essen.
Und solch Werk soll geschehen und ist befohlen fiir die, die es nicht tun; und die es tun, sollen
Trost daraus empfangen.

Wenn ihr diese vier Stiicke treibt, so seid ihr voll guter Werke und konnt euch mit solchen
Werken eurer Berufung und Erwéhlung versichern, wie 2. Petr. 1, (V. 10) geschrieben steht.
Du brauchst nicht nach guten Werken suchen, hier hast du genug, sie sind befohlen und miis-
sen sein, dazu sind ihnen VerheiBungen und Drohungen hinzugefiigt: mit eben dem Maf3, mit
dem ihr messet, wird man euch wieder messen. Wenn wir fromm wéren, so sdhen wir Verhei-
Bung und Drohung gar nicht an, sondern es sollte einem sanft tun, dal man solch grof3en
Haufen guter Werke tun darf. Aber der Herr 146ts nicht dabei bleiben, sondern verheif3t und
spricht: wenn ihr nicht richtet, sollt auch ihr nicht gerichtet werden, ich will mich eures Fehls
und Gebrechens annehmen und darnach trachten, daf3 ihr daraus herausgerissen werdet. Das
sollte einen bewegen, dall man das Maul hielte und nicht richtete. So werdet auch ihr nicht
gerichtet, so werdet ihr nicht verdammt, — was konnte Herrlicheres verheilen werden! Ich,
spricht Gott, und alle Kreaturen und Engel werden dich nicht richten, sondern Mitleid mit dir
[79] haben; wenn du vergibst, so vergebe ich dir und soll nimmermehr dessen gedacht sein,
was du getan hast. Wir horen solche Worte viel zu kalt an; wir sinds nicht wert, Wasser zu
trinken, geschweige solch Malvasier. Ein voll gedriickt gertittelt und {iberfliissig Maf will er
uns geben d.h.: gibst du einen ,lundischen® Rock, so will ich dir einen samtenen geben. Aber
was hilfts, daB3 er solch herrliche VerheiBung gibt: wenn du gibst, so sollst du und deine Nach-
kommen genug haben, denn das MaB soll voll und gertittelt und tiberfliissig sein. Daher
kommts auch, daf die Geschlechter, die barmherzig waren, bleiben und umgekehrt die Burgen
(der Unbarmherzigen) fallen. Diese VerheiBungen bediirften einer eigenen Predigt.

Sieh aber auch die Drohungen und Fliiche an: wenn du nicht barmherzig bist und richtest, so
wirst du gerichtet. Wenn du nicht gibst, ists soviel, als wenn du nihmest, und es soll dir
wieder genommen werden. Und so gehts auch in der Welt. Jeder Reiche, spricht Hieronymus,
ist entweder ein Bosewicht oder eines Bosewichts Erbe. Christus nennt den Reichtum Mam-
mon, weil er ein gestohlen Gut ist. Nimmst du, so soll dir wieder genommen werden. Wollt
ihr nicht geben, so 1aBit es; es soll einer kommen, der wirds nehmen. Ich Habs euch oft gesagt,
wenn ihr eurem Néchsten nichts gebt, so wird Junker Hans Landsknecht kommen, Sankt
Velten, Quirin und Pestilenz schreien und wird dirs lohnen. Alles rei3t und sammelt nur fiir
sich. Thr nehmt und gebet nicht, darum wird auch euch wiederum gleiches widerfahren. Ich
will sehen, ob ihr den Mann Christus zum Liigner macht, der da spricht: wer nicht gibt, dem
wird auch nicht gegeben. Aber ihr glaubets nicht, bis der Junker Hans Landsknecht kommt.
Jetzt lacht ihr und legt die Schreckenberger zusammen, darnach wirds euch auch gehen. Man
hat jetzt einen gemeinen Kasten, aber niemand gibt etwas dafiir, ein jeder denkt, es sei genug
gegeben. Aber es wird ein Fiirst oder Landsknecht kommen, der soll euch plagen, daf} die
Schwarten krachen. Das sage nicht ich, sondern der, der Christus heif3t. Was du hast, soll dir
schiandlich genommen werden, weil du sprichst, es sei dein, und ist doch nicht dein, sondern
des, der es bedarf. Einen andern Dieb hingt man, du aber hasts hundertfach verdient. Wers
nicht glauben will, der erfahrs. Ich Hab euch oft vermahnt, daf} ihr zum gemeinen Kasten
geben sollt, aber ihr seid so gesinnt: wenn wir nur das Evangelium los wiren und das Geld
selber hitten! Aber ihr werdet das Euere damit verlieren und wird euch nach dem Evangelium
gehen: mit welcherlei MaR ihr messet, wird euch gemessen werden. Du bist ein Dieb, darnach
wird dirs gehen; du nimmst, man wird dir auch das Deine nehmen. Darum vermahne ich euch,

Luther - Predigt Uber Lukas 6,36-42 5 15.02.2020



dafB3 ihr euch angreift und den armen Leuten helft. Ich gebe mein Teil zum Kasten, wiewohl
ich ein armer Bettler bin. Willst du nicht, so muft du dem antworten, der hier im Evangelium
spricht, nicht mir.

WA 29, 402-412 (Rohrer- bzw. Lauterbach-Nachschrift einer Predigt vom 20. Juni 1529

Quelle: Erwin Miihlhaupt (Hrsg.), D. Martin Luthers Evangelien-Auslegung, Dritter Teil:
Markus- und Lukasevangelium, Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht #1968, S. 73-79.

Luther - Predigt Uber Lukas 6,36-42 6 15.02.2020



