Predigt iiber Matthius 18,23-35

Von Hans Joachim Iwand

Die Geschichte, die wir eben gehort haben, hat eine doppelte Seite. Die eine Seite ist hell, die
andere dunkel. Auf der einen Seite sehen wir, dall der Himmel sich auftut, und wir werden
Zeugen einer wahrhaft koniglichen Handlung. Hier ist nichts als Gnade. Hier kann man fas-
sen, was flir ein groler Augenblick es ist, wenn einem Menschen das widerféhrt: Vergebung.
Hier wird einem Menschen die Gelegenheit gegeben, sein Leben ganz neu anzufangen, hier
geschieht genau das, woran uns der Bufitag erinnert und weswegen wir heute zusammen sind.
Hier ist ein Konig, der Gericht hilt. Sein Gericht heif3t Vergebung. Und hier ist ein Mensch,
der Strafe verdient hat, aber sie trifft ihn nicht! Ihm und allen, die ihm nahe sind, Weib und
Kind, wird die Moglichkeit geschenkt, neu anzufangen.

Aber dann ist da die andere Seite, die dunkle Seite, wo alles wieder ausgeldscht wird, was wir
eben sahen. Da ist derselbe Mensch, dem seine Schuld vergeben wurde, er geht hin und holt
seinen Mitknecht und fordert von ihm die Schuld zuriick, die dieser an ihn hat. Es ist seltsam,
wenn wir diese beiden Handlungen, die eine, wo der Mensch der Schuldner ist, und die ande-
re, wo derselbe Mensch den Richter spielt, wenn wir diese beiden Szenen aus dem Leben des
einen Menschen nebeneinanderhalten, wie es hier im Gleichnis geschieht. Sind wir nicht alle
betroffen liber diesen Widerspruch? Sagen wir nicht: Wie kann derselbe Mann, dem eben alle
Schuld erlassen wurde, so handeln? Wie kann er hingehen und Richter spielen an seinem Mit-
knecht, der ihm so lacherlich wenig schuldete und bereit war, alles zuriickzuzahlen? Hat er
denn ganz vergessen, was er selber eben erlebte, als er vor seinem Konig stand, als er nieder-
kniete und nichts anderes vorzubringen wullte, als flehentlich zu bitten: »Herr, habe Geduld
mit mir, ich will dir alles bezahlen.« Genau dasselbe hatte ihn dann der Mitknecht, der Mit-
mensch gebeten, und er hatte ihm nichts geschenkt. Dort ging es um eine ungeheure Schuld.
10 000 Pfund, sagt unser Text. Hier geht es um 100 Groschen, um so eine Kleinigkeit, um ein
Nichts im Vergleich zu dem, was er dem Konig schuldete. Wir fragen nun: Hat dieser Mann
denn ganz vergessen, daB3 er selbst ein Schuldner war? Erinnert er sich nicht in seinem Bruder,
der jetzt vor ihm am Boden liegt und ihn bittet: Habe Geduld mit mir!, an seine eigene Lage,
wie er gebeten hatte: Habe Geduld mit mir, ich will dir alles bezahlen? Was ist hier los? Wie
kommt es, daf sich derselbe Mensch so und so auffiihrt?

Nicht wabhr, jetzt wissen wir, warum es auf der einen Seite hell und auf der anderen dunkel ist.
Diese Dunkelheit ist nicht eine Sache fiir sich, diese Dunkelheit muf} nicht sein, sie entsteht
nur darum, weil dieser Mensch, der hier handelt, sich selbst im Licht steht. Er tritt selbst her-
aus aus der Gnade, er wihlt die Dunkelheit. Er hat vergessen, was hinter ihm liegt. Was fiir
eine helle, schone, grole Stunde wurde ihm geschenkt, als sich der Kénig seiner erbarmte, als
er ihn authob und an sein Herz zog, ihm alle seine Schuld erlieB3, als er die Tiir auftat und mit
seiner koniglichen Macht ihm einen neuen Anfang seines ganzen, schon verloren geglaubten
Lebens schenkte. Das alles hat er vergessen.

Er ist offenbar in seiner groBBen Stunde kein Konigskind geworden, sondern ein Knecht ge-
blieben. Das ist das Schreckliche. Er hat nicht begriffen, da3 er einbezogen wurde in die
Gottesherrschaft Jesu Christi, unter das konigliche Recht der Gnade. Dorthin, wo niemand
mehr fragt: Wie oft, wievielmal kann man eigentlich seinem Mitbruder vergeben? Dieser
Mann ist trotz allem ein Knecht geblieben, in der ganzen Niedrigkeit eines Knechtes, der nun,
kaum daB3 er selbst frei ist, sich aufmacht, um seinerseits Herr zu spielen. Er selber tritt wieder
hinaus in die Finsternis, aus der ihn Gottes Gnade herausgerissen hatte. Er selbst verldt den
Weg der GroBmut und der Geduld. Er selbst spielt sich als Richter auf und versucht, unge-
schehen zu machen, was ihm geschehen ist! Eben damit bringen wir uns um das Licht, eben-

Iwand - Predigt iiber Matthdus 18,23-35 1 03.02.2020



damit wihlen wir die Finsternis. In diese Welt des Richtens und Réchens, in diese Welt der
Knechtseligkeit geht das Licht der Gnade Gottes nicht mit uns ein.

Wie gesagt, wenn dieses beides so nebeneinandersteht, wenn wir sehen, wie es eigentlich nur
ein Schritt ist von hier nach dort, von dem Stehen vor Gott zu dem Stehen vor den Menschen,
von der Gerechtigkeit Gottes zu dem Recht-haben-Wollen der Menschen, dann werden wir
wohl bald fragen: Wie kann ein Mensch so sein? Wie kann er so etwas tun? Wir begreifen,
daB3 Jesus damit etwas abgemalt, ins Bild gefal3t hat, was bei uns alle Tage geschieht. Wir
begreifen, dal Jesus hier einen Spiegel vorhélt, um uns das Unbegreifliche, das Rétsel zu
zeigen, das wir mit uns herumtragen, wer wir sind, wie wir sind, wie wir die helle, lichte,
freudenvolle Gnade Gottes in dem Augenblick verspielen, vertun, preisgeben, wenn wir aus
seinem Saal heraustreten, wie wir immer wieder abirren aus der Vergebung, aus der Freude
des neugeschenkten Lebens in das qualvolle Miteinander des Réachens und einander in den
Schuldturm Bringens. Jesus setzt beides in eins, was wir trennen, das, was wir vor Gott tun,
und das, was wir mit unserem Bruder tun. Jesus zeigt den Sonntag und den Alltag, er zieht es
in eins zusammen und macht dadurch das ganze Leben anschaulich und sagt: Danach werdet
ihr beurteilt werden, nicht nach eurem Sonntag allein. Jesus zeigt, da3 das Licht Gottes nicht
unentwegt licht ist, gleichgiiltig, wie wir uns dazu verhalten, sondern daf} es sich in Dunkel-
heit verwandelt, wenn wir es nicht heraustragen, so wie es uns geleuchtet hat, auf daf3 es allen
leuchtet, die im Hause sind.

Jesus zeigt, da3 das Gesetz der Gottesherrschaft die Vergebung ist, d. h. ein Gesetz, unter dem
wir alle leben, das wir nicht anwenden konnen, wenn wir wollen, und aul3er Kurs setzen kon-
nen, wenn es uns paflt und es fiir uns giinstig ist. Das tun wir doch meistens. Wir begreifen
nicht und wollen es auch nicht begreifen, dall uns Gott mit der Vergebung der Schuld zu sei-
nen Kindern macht, zu Kénigskindern, die nun auch so géttlich zu denen sich stellen sollen,
die vor ihnen schuldig wurden, wie sie das von Gott selbst erfahren haben. Die Vergebung der
Schuld ist das grof3e Ja und ist das oberste Gesetz im Gottesreich, — aber dieses Gesetz will
gelten auf Erden! Wer in seinem Licht gestanden hat, der kann sich nicht mehr dem anderen
Gesetz zuwenden, dem Gesetz des »Auge um Auge, Zahn um Zahn«, dem, was die Menschen
Recht nennen, dem Spruch: »Bezahle, was du mir schuldig bist«, ohne daf3 das Licht fiir ihn
erlischt, ohne daf3 alles, was er eben noch zu haben meinte, hinfillig wird und er damit in das
Schattenreich, in den Zornbereich des Konigs tritt. Ich denke, meine Freunde, wenn wir das
Gleichnis so in uns reden horen, dann erst begreifen wir, was fiir eine todernste, gefahrliche
Sache es um die Vergebung ist, um die Vergebung, die uns Gott geschenkt hat in Jesus Chri-
stus und die wir einfach Tag um Tag, Stunde um Stunde nétig haben, um zu leben, um den
Berg von Schuld abzutragen, hinter uns zu bringen, der zwischen Gott und uns steht. Aber
dann kommen die anderen, die uns sagen, es seien zwei Dinge, die Vergebung vor Gott und
die Vergebung dem Bruder gegeniiber. Dort bin ich demiitig, dort ist mein Sonntag, dort ist
mein BuBltag, dort habe ich nichts, was ich vorbringen kann, vor Gott leben wir — natiirlich,
selbstverstidndlich — alle aus reiner Gnade. Aber hier auf Erden kann das nicht gelten, hier
mul jeder bezahlen, was er schuldig ist, hier darf ich mich nicht erinnern, da3 ich eben selbst
in die Knie ging vor dem Richter und mein Leben neu empfing aus reiner Gnade. Hier geht
alles korrekt zu, hier muf} alles seine Ordnung haben, hier muf3 bezahlt werden, was wir ein-
ander schuldig sind.

Meine Freunde, kennen wir das nicht, erfiillt dieses Doppelspiel, dieser Wechsel von Hell und
Dunkel nicht unser aller Leben, wenn anders das noch Leben genannt werden darf? Ist das
nicht die tiefste, innerste Spaltung unseres Wesens, da3 wir vor Gott andere sind als vor unse-
rem Néchsten; da3 wir dort auf den Knien liegen und hier um unser Recht kimpfen; daf3 wir
dort auf Erbarmen angewiesen sind und bleiben und doch hernach uns weigern, diese beiden
Seiten der einen groflen Lebenswirklichkeit, die wir die Menschheitsgeschichte nennen, so

Iwand - Predigt iiber Matthdus 18,23-35 2 03.02.2020



nahe aneinanderzuriicken, dafl der Himmel die Erde, da3 das Tun Gottes unser Tun bestimmt:
Dein Wille geschehe, wie im Himmel also auch auf Erden? Nein — das sind zwei Reiche. Das
Gebet ist falsch. Das Geschehen des Willens Gottes kann unsere Erde nicht ertragen! Darum
lernen wir zu unterscheiden: den Feiertag, da wir vor Gott stehen, und den Alltag, da unser
Bruder vor uns steht. Darum richten wir eine uniiberschreitbare Scheidegrenze auf, damit kein
Strahl von driiben hertiberfdllt und wir ganz vergessen, woher wir kommen, wodurch wir
leben. Auf dem Vergessen ruht das Recht, den anderen, der vor uns auf den Knien liegt, in
den Schuldturm zu werfen.

Was fiir ein Licht, was fiir eine Erkenntnis konnte von dieser Geschichte ausgehen! Es ist ja
noch nicht lange her, da lag unser ganzes Volk so vor Gott auf den Knien und sah seine grof3e
Schuld und sah seinen Untergang vor sich. Und dann wurde uns vergeben. Nicht nur von Gott
her, sondern auch von den Menschen. Wir vergessen immer wieder, was flir grole Dinge da
geschehen sind, dal3 uns viel Schuld erlassen wurde, dall wir wieder leben durften. Und auch
die anderen Volker sollten das wissen nach dem entsetzlichen Morden, das hinter uns allen
liegt, daB3 auch sie aus der Vergebung leben, allein aus dieser Vergebung. Die Japaner haben
ja doch wohl einiges auf dem Herzen gegeniiber den Amerikanern und die Asiaten gegeniiber
den Européern, und die Menschen, die aus den Konzentrationslagern herausgekommen sind,
haben doch wohl etwas auf dem Herzen gegen die, die sie einsperrten. Wenn wir leben wol-
len, sollten wir uns einmal daran erinnern lassen, dafl wir mehr noch als frithere Zeiten darauf
angewiesen sind, von der Vergebung zu leben. Wir werden uns heute von Gott daran erinnern
lassen miissen — sonst wird dies kein Landes- Bu3- und Bettag sein — da3 es einem Menschen
nicht ansteht, dem der Konig die Schuld erlassen und den er trotz seiner Schuld zu sich her-
aufgezogen hat, zuriickzufallen in das Knechtsdenken der Abrechnung und in das Aneinan-
der-Rache-Nehmen der Knechte.

Aber kénnen wir das? Steht etwas davon zu lesen in unseren Zeitungen, ist etwas davon zu
spiiren in den internationalen Beziehungen, ist etwas davon zu spiiren in dem Denken unserer
Menschen? Wenn dem so wire, konnte unser Reden und Handeln nicht so erschreckend hart
geworden sein, kdnnten wir nicht so reden, als ob der andere, dem wir die Rechnung machen,
nicht ein Gleichnis wire unseres eigenen Selbst und unserer eigenen Verlorenheit. Gilt das
alles nicht? Gilt das nur fiir die private Existenz im Niemandsland der Religion oder gilt die
Vergebung Gottes, gilt Golgatha und gilt der zerrissene Schuldbrief vom Kreuz fiir die ganze
Wirklichkeit unseres Lebens? Konnten wir dort Konigskinder sein und hier wieder Knechte
spielen? Das ist es, was der Bruder uns heute fragt. Vielleicht in letzter, in entscheidender
Stunde. Der Bufitag erinnert uns an die grof3te und entscheidendste Stunde unseres Lebens;
Jesus erinnert uns daran, wie der Konig, sein und unser Vater, einen Weg fand, um uns die
Schuld abzunehmen. Der Weg war nicht leicht, und wir wissen alle, daB3 Gott die Schuld nicht
aufgehoben hat wie ein Kaufmann, der einen Passiv-Posten in seinem Geschéaftsbuch durch-
streicht. Dazu war die Schuld viel zu groB3. Schuld zwischen Gott und Mensch ist kein Re-
chenexempel. Dann miifite Gott nicht Gott sein.

Wir brauchen nur einmal an das zu denken, was vor uns steht, wenn wir einen Augenblick
unsere Augen zuriickwenden: die Schuld aus unserem allerengsten Lebensbezirk und die
Schuld aus dem allergrof3ten und weitesten Lebensbezirk. Unsere Zeit hat es nicht schwer,
sich das anschaulich zu machen. In einem kiirzlich erschienenen Buch iiber die letzten sieben
Tage Europas, die wie die Schopfungstage seine Ausloschungstage sind, kommt am Ende eine
Szene vor, in der weile Flocken vom Himmel fallen, einige Kilometer entfernt ist eine Atom-
bombe geworfen, und die Kinder greifen danach und rufen »Warmer Schnee!« — und dann
sinkt alles um, und der Tod hélt seine absolute Ernte. Wir miissen einmal die Welt, in der wir
heute leben, mit den Augen eines Kindes ansehen, mit den Kinderaugen, die nicht wissen, was
die Erwachsenen an ihnen tun, um zu ermessen, wie und was unermefliche Schuld ist. Schuld

Iwand - Predigt iiber Matthdus 18,23-35 3 03.02.2020



heif3t, da} nicht nur unser eigenes Herz verdorben wird, sondern da3 wir auch den Unglauben,
den Schrecken, die Selbstsucht, die Mammonsgier, den Lebensgenuf3 in die anderen Men-
schen hineinpflanzen, da3 wir die Kinder in der Jugend verderben und die Verderber noch mit
Lob und Ehre preisen. Das ist Schuld, das ist das nie Wiedergutzumachende, was am Men-
schen geschieht. Das sind die 10000 Pfund, die ich nicht 16sen kann, wenn ich mich und ande-
re um meine Seele gebracht habe. Das ist die Schuld, um deren Authebung es Gott zu tun ist,
die Gott, Gott allein, hinwegzunehmen vermag; das ist das Verderben, das Gott auf sich
nimmt, indem er selbst ins Verderben geht. Das ist der Untergang der Menschheit, den wir in
Szene setzen und den er authilt, indem er fiir uns alle untergeht. Das ist das Konigsein Gottes,
daB3 von ihm her die Botschaft und der Befehl ausgeht, den wir von Natur aus nicht zu glauben
vermogen: »Wenn eure Siinde blutrot wire, so soll sie doch schneeweill werden; und wenn sie
ware wie Scharlach, so soll sie doch wie Wolle werden.« Das ist der helle Schein ohne Schat-
ten, in den zu treten wir heute alle gerufen sind, mit aller unserer Schuld, mit aller unserer
Siinde. Das Alte ist vergangen; was war, soll nicht mehr sein! Gott will unser Konig sein. Gott
will in der Weise unser Konig sein, dafl wir durch ihn sehen und erfahren, daf3 dies alles
nichts ist. Dal}, sobald wir drinnen sind in seinem Haus, in seinem Palast, in seinem Reich,
das Schwere von uns abfillt, was nie zu fallen schien, und das an uns wahr wird, was nie wahr
werden wollte. Wir werden nun und wir diirfen nun seine Mitarbeiter sein, und ebendies sol-
len wir nun kénnen, nachmachen, verwirklichen auf Erden in unserem Miteinander, das, was
er, Gott, im Gericht der Gnade, in seinem Sieg iiber Schuld und Siinde, fiir uns getan hat.

Werden wir auch wieder zuriickfallen: Bezahle mir, was du mir schuldig bist? Nein, nein,
dreimal nein! Wer einmal in diesem Saal gestanden hat, wer einmal in die makellose Hellig-
keit des Erbarmens Gottes geschaut hat, der wird sich nimmermehr verfiihren lassen, wieder
nach den Gesetzen der Dunkelheit und der Finsternis zu leben. Wer einmal selbst sein Leben
so gerettet, vor dem Abgrund des Zorns gerettet sah, der wird auch seinen Bruder, den er
scheitern sieht, aufnehmen in der koniglichen Vollmacht der Vergebung. Der Bereich, da ich
mit Gott neu leben darf und der, wo ich meinem Nichsten begegne, sind das zwei Bereiche,
die nichts miteinander zu tun haben? Unser Gleichnis sagt uns, dall wir so denken; aber Gott
denkt anders. Und ebendarum ist Jesus Mensch geworden, damit wir wissen: Gott denkt
anders. Sein Wille will geschehen im Himmel und auf Erden, im Glauben und in der Liebe.
Da ist ein Leben und ein Gesetz, da ist ein Gott und ein Mensch.

Laft mich damit enden, liebe Freunde. Es gébe unendlich viel mehr von hieraus zu sagen, es
lief3e sich jetzt zeigen, was alles wir zu tun haben, wenn wir erst einmal diesen Punkt, diesen
einen Punkt festhalten. Miiten wir dann nicht hineingehen in jenes Reich des Richens und
Richtens der Schuldknechte und sie auseinanderreien, miilten wir nicht denen wenigstens,
die sich mit dem Namen Christi schmiicken, sagen, woher sie kommen, sie erinnern, was das
heif3t, ein Christ zu sein? Miiiten wir nicht diese beiden Rdume, den des Glaubens und den
der Liebe, den Saal, in dem mir vergeben wird, und den anderen, in dem wir mit unseren
Briidern rechten, so eng nebeneinanderlegen, da3 wir horen, was hier und was dort geschieht?
Miifite es nicht damit ein Ende haben, dal} sie schalldichte Mauern aufrichten zwischen der
Kirche hier und der Welt dort, zwischen dem Reich Gottes hier und der Politik dort, zwischen
unserem Glaubensverhéltnis hier und unseren sozialen Verhiltnissen dort? Sie, damit meine
ich die Schalksknechte, die vergessen haben, was ihnen erlassen wurde. Jesus reit mit seinem
Gleichnis diese Mauern ein, die sie dazwischen aufgerichtet haben. Jesus scheut sich nicht,
Petrus auf seine Frage, wie oft er seinem Bruder vergeben soll, zu antworten: 7mal 70mal,
also unendlich oft, ohne Ende. Jesus scheut sich nicht, das Gesetz der Vergebung als Lebens-
gesetz fiir uns alle aufzurichten, von Mensch zu Mensch, eben weil es das Gesetz seines eige-
nen Lebens, seiner Geschichte auf Erden ist, das Gesetz, das er aufgerichtet hat, ein fiir alle-
mal, zwischen Gott in der Hohe und uns Menschen in der Tiefe.

Iwand - Predigt iiber Matthdus 18,23-35 4 03.02.2020



Den Bufitag recht verstehen, das hie3e also, das alles wegnehmen und einreillen, was unsere
menschlichen Theorien aufgebaut haben, um das Licht der Vergebung unwirksam werden zu
lassen in unseren realen Verhaltnissen auf Erden, und zwar in Recht und Politik, in dem Fami-
lisren genauso wie im Offentlichen.

Aber dies Evangelium am Bulltag recht verstehen, hieBe noch mehr. Es hiel3e: es gibt auch
dies Dunkle, es gibt die Gnadenwahl Gottes und die gnadenlose Wahl des Menschen. Es gibt
dies, da3 die Menschen ihr Recht allein wollen, ihr Recht, wonach sie sich gegenseitig in den
Schuldturm werfen, moralisch und — wenn sie kdnnen — praktisch, und daf sie dieses ihr
boses, mitleidloses Recht Gottes Recht nennen. Wer dieses Recht wihlt, der soll nach diesem
Recht selbst behandelt werden. Wer so denkt, der wihlt sich selbst seinen Richter. Der kann
nicht, wenn das Gericht an ihm vollzogen wird, plotzlich um Gnade betteln. Er hat die Gnade
sich selbst verscherzt. Der Mann in unserem Gleichnis hatte das neue Leben in seiner Hand,
warum konnte er seinen Mitknecht nicht mit hineinnehmen in sein neues Gliick und in seine
neue Freiheit? Warum mul} er den neuen Wein in die alten Schlduche fiillen, warum vergifit er
iiber dem, was er dank der Gnade Gottes ist, das, was er dank seiner eigenen Schuld eben
noch war? Warum erwihlte er die Finsternis des Hasses, nachdem ihn Gott erwéhlt hatte im
Lichte unendlicher Vergebung? Warum wihlen wir die Finsternis, warum schreien wir es
heraus, wir, ausgerechnet wir, wo wir nur konnen: Bezahle, was du mir schuldig bist!? Die
Jiinger Jesu aber wullten, was nunmehr fiir sie galt. Im Sichtbaren féllt die Entscheidung, die
in der unsichtbaren Welt Gottes ihre Wurzel hat. Wer seinen Bruder, den er sieht, nicht
liebhat, wie kann der Gott lieben, den er nicht sieht? So la3t uns denn alles tun, dal3 das Licht
von oben auch das Licht hier unten werde, und denen widerstehen, die die Scheidewand
aufrichten mochten zwischen dem, was Gott an uns getan, und dem, was wir aneinander
darum zu tun schuldig sind.

Gehalten an Buf3- und Bettag 1958 in Bonn.

Quelle: Joachim Konrad (Hrsg.), Bonner Universitdtspredigten, Neukirchen-Vluyn:
Neukirchener Verlag, 1959, S. 22-29.

Iwand - Predigt iiber Matthdus 18,23-35 5 03.02.2020



