Predigt iiber Lukas 6,36-42
Von Hans Joachim Iwand

Darum seid barmherzig, wie auch euer Vater barmherzig ist. Richtet nicht, so werdet ihr auch
nicht gerichtet. Verdammet nicht, so werdet ihr nicht verdammt. Vergebet, so wird euch ver-
geben. Gebet, so wird euch gegeben. Ein voll, gedriickt, geriittelt und iiberfliissig Maf} wird
man in euren Schof; geben; denn eben mit dem Maf3, mit dem ihr messet, wird man euch wie-
der messen. Und er sagte ihnen ein Gleichnis: Kann auch ein Blinder einem Blinden den Weg
weisen? Werden sie nicht alle beide in die Grube fallen? Der Jiinger ist nicht iiber seinen
Meister; wenn der Jiinger ist wie sein Meister, so ist er vollkommen. Was siehest du aber
einen Splitter in deines Bruders Auge, und des Balkens in deinem Auge wirst du nicht ge-
wahr? Oder wie kannst du sagen zu deinem Bruder: Halt stille, Bruder, ich will den Splitter
aus deinem Auge ziehen, — und du siehst selbst nicht den Balken in deinem Auge? Du Heuch-
ler, zieh zuvor den Balken aus deinem Auge und siehe dann zu, daf3 du den Splitter aus deines
Bruders Auge ziehest! (Lukas 6,36-42)

Vor einiger Zeit ging eine Rede durch einige Tageszeitungen, der Vortrag eines Professors,
der etwa Folgendes gesagt hatte: daf3, wenn die Weltanschauung und das Weltbild, auf das wir
heute hinstreben, vollkommen und geschlossen und total werden soll, zwei Begriffe ver-
schwinden miissen aus dem Denken, aus dem Sprachschatz des deutschen Volkes, und diese
beiden Begriffe nannte er Schopfung und Bule. Wenn man das las, dann fragte man sich, ob
denn hier nicht zwei Dinge zusammengestellt sind, die gar nichts miteinander zu tun haben,;
denn das sind wir ja gewohnt, da3 heute ein Kampf gefiihrt wird gegen die Bufe und gegen
die Siinde und gegen die Erlosung und gegen die Erlosungsbediirftigkeit des Menschen; das
ist uns ja so geldufig, wie der Wind, der weht, wie da3 die Sonne aufgeht, so geldufig, ja
schon zur Phrase geworden ist das, was dagegen gesagt wird. Aber Schopfung! Von Schop-
fung ist bei uns immer bisher im positiven Sinne die Rede gewesen, von Schopfungsordnun-
gen, vom Schopfergott. Man sagte immer, man wollte nicht atheistisch sein, man wolle daran
glauben, dafl Gott uns geschaffen hat, dall Gott uns regiert, da3 Gott die Vorsehung sei; und
nun sagt auf einmal dieser Mann, einer der schirfsten Vorkdmpfer moderner Weltanschauung,
zwel Worte miissen weichen, Bulle und Schopfung. Es ist ein kluger Mann, der das gesagt
hat; dieser Mann sieht viel schérfer, viel radikaler als die meisten bei uns, die immer noch
glauben, man konne den zweiten Artikel streichen und den ersten behalten, man kénne Gott
behalten und man konne Jesus Christus streichen. Der Mann sieht ganz radikal bis auf den
Grund; er sieht so radikal wie unser Text, den wir eben gehort haben, er, der Feind des christ-
lichen Glaubens, sicht ebenso scharf wie die Worte unseres Herrn Jesu Christi selbst.

Denn das ist das Entscheidende bei dem Text, den wir eben horten, dafl Jesus Christus zwei
Dinge miteinander verbindet, die Umkehr, die Bule des Menschen und die Verkiindigung,
dafl Gott lebt: «Seid barmherzig, wie euer Vater im Himmel barmherzig ist!» So gewiB, als
Gott die Welt geschaffen hat, so gewil3, als sein Herz getragen, bewegt wird von der Barmher-
zigkeit, so gewill konnt ihr nur S6hne des Hochsten sein, als auch ihr seid, was Gott ist; das ist
der Tenor des Ganzen, was wir horten. Es ist so, als ob pldtzlich mitten in diese Welt hinein
ein Ruf erschallt: «Seid doch, was ihr artgeméal sein solltet von Gott her, was ihr sein miifitet,
wenn ihr der Schopfung, der Bestimmung der Schopfung Ausdruck geben solltet in allem
eurem Sein!»

Wenn Jesus mit seinem Wort in unsere Welt hineintritt, dann geht es uns immer wieder so,
dal3 wir seine Worte horen als Worte aus einer total anderen Welt; dal3 sein Ruf: Seid barm-
herzig! hineinragt mitten in die Unbarmherzigkeit unseres Lebens, in die Harte des Berufs-
lebens, des Kampfes ums Dasein, in die Harte des Volkerkampfes; wo ein Volk dem andern

Iwand - Predigt iiber Lukas 6,36-42 1 03.02.2020



das Licht und den Platz an der Sonne streitig macht, das Lebensrecht nimmt, wo um Brot, um
die Futterplédtze, um die Rohstoffpliatze der Menschheit Blut um Blut vergossen wird, wo alles
bewegt ist von einem ganz anderen Gesetz, da3 wir ndmlich entweder Hammer oder Ambof3
sein miissen, daf3 jeder lieber Hammer als Ambof ist und jeder lieber oben ist als unten. Und
mitten in die Welt hinein, wie sie ist, da sagt Jesus dieses Wort: «Seid barmherzig!» So, als ob
er uns alle anspriche, als ob nicht irgendeiner noch da wére, den er mit diesen Worten treffen
konnte, der aus diesem Wort lernen konnte, wie Gott eigentlich diese unsere Welt, dieses un-
ser Zusammenleben von Mensch und Mensch gemeint hat. Es ist so, als ob Jesus in die Welt
hineinkdme wie ein Kind, als ob er zu uns spréche, als sei diese Welt wirklich noch Gottes
Welt, wie ein Mensch, der nichts weill von Siinde und von Not und von Bruderhal3 und Zwist,
und durch dessen Mund auf einmal das tiefste Lebensgesetz der Welt aufbricht; und dieses
Lebensgesetz ist das Lebensgesetz Gottes selbst. Es heilit kurz vorher in unserem Text: «So
werdet ihr Kinder des Hochsten sein!» Dann werdet ihr Gottes Kinder sein, ihr werdet sein
wie Gott! Haben wir das nicht schon einmal gehort? Kam dieser Ruf nicht schon einmal zu
den Menschen: «Ihr werdet sein wie Gott?» Aber war es nicht aus einem ganz anderen Mun-
de?» «lhr werdet sein wie Gott und wissen, was gut und bdse ist!» Und nun kommt dieser Ruf
noch einmal zu uns, gleichsam als ob uns gesagt werden sollte: Jawohl, es ist etwas Rechtes
daran, ihr sollt wirklich Gott dhnlich sein; ihr sollt wirklich seines Wesens sein, seine Kinder,
seines Geistes Kinder, ihr sollt sein wie Gott! Aber das Sein wie Gott, das ist festgelegt, das
ist bestimmt in einem Punkt: Es gibt gleichsam iiber dem weiten Graben, der da zwischen
Gott und Mensch ist, eine Briicke, einen Steg, da begegnen sich Gott und Mensch; den Steg
miift ihr finden, da wird Gott menschlich, und da kénnt ihr Menschen gottlich werden, und
diese eine Briicke heillt Barmherzigkeit. Da, wo Gott sich herabneigt in seiner Menschheit, da
zieht er euch herauf zu seiner Gottheit. Alles Streben des Menschen nach Gottidhnlichkeit, das
nicht an diesem Punkt einsetzt, fithrt zu einer furchtbaren Hybris, zu einer Selbstvergotterung
und Selbstiibersteigerung. Das liegt uns von Natur, so méchtig zu sein wie Gott, so unabhén-
gig zu sein wie Gott, Gott zu gleichen in seiner Macht und in seiner Kraft, in seiner Gewalt
und in seinem Wissen. Die Menschheit strebt ja schlieBlich danach, alles zu kénnen und zu
haben, so dal} sie Gottes nicht mehr bedarf; aber eines fehlt, und darum ist die Gottdhnlichkeit
der Menschen so furchtbar, so grausig, darum wird dadurch aus der Erde die Holle, weil das
Ganze nicht getragen ist von einem Herzen, weil diese Menschen, die nach Gottidhnlichkeit
streben, die sich wie Gotter fithlen und behandeln lassen, die Gottheit nicht begriffen haben in
threm Innersten, in ihrer Barmherzigkeit, in Jesus Christus: da begriffen haben, wo sich
Gottes Herz aufschliefit, wo er ein Mensch wird, wo er seinen Sohn ans Kreuz gehen 148t, wo
er seinen Sohn dienen 14Bt, leiden 14Bt, flir uns bitten 14Bt. Sie haben nicht begriffen, was da
geschah, als die Not und die Siinde und die Verlorenheit des Menschen bis zum Himmel
heraufschlug, und Gottes Barmherzigkeit gleichsam 16ste, so daf3 der Vater sich herabneigte
auf die Erde, uns das Kind in die Wiege legte, den Mann ans Kreuz fiihrte. Das ist es. Wir
sind eigentlich als Christen mit diesen Gewaltmenschen, mit diesen Ubermenschen in einem
ganz einig: dall der Mensch von Gottes Art ist, da3 er gottdhnlich ist, aber mit dem einen
Unterschiede, daB wir wissen: diese Ahnlichkeit zu Gott, die wird nur an einem Punkte
erworben, die ist nur an einem Punkte echt: wenn wir da Gott finden, wo er uns sucht, in der
Barmherzigkeit. Wenn ein Mensch Gewalt hat, oder wenn er Wissen, oder wenn er Macht hat
wie ein Gott, und er ist nicht barmherzig, dann ist er nicht ein Abbild Gottes, sondern dann ist
er ein Abbild des Satans. Das ist es, was wir mit Grausen in dieser Welt erleben; das ist es,
wozu Jesus Christus auf rief: Seid wie Gott, das heil3t, lernt Barmherzigkeit! Gott ist nicht
unmenschlich, sondern er ist der menschlichste aller Menschen; er ist der Barmherzige, der
Helfende, der Niedrige, der, der sich der Elenden und Niedrigen erbarmt, das ist Gott. Das ist
das Grundgesetz alles giitlichen Lebens. Nicht wahr, wir verstehen meistens noch gar nicht,
was Barmherzigkeit wirklich heiflt; wir verwechseln Barmherzigkeit sehr oft mit Almosen,
wir denken: das ist barmherzig, wenn wir hier etwas geben, oder da etwas tun, vielleicht auch

Iwand - Predigt iiber Lukas 6,36-42 2 03.02.2020



viel tun und viel geben. Das ist noch nicht Barmherzigkeit, sondern das nur ist Barmherzig-
keit, wenn uns das Herz bricht iiber der Not und der Siinde unseres Nachsten, wie Gottes Herz
gebrochen ist liber der Not und Verlorenheit des Menschen, das ist Barmherzigkeit. Das ist
Barmherzigkeit, wenn Gott uns das steinerne Herz aus der Brust nimmt und uns ein fleischer-
nes Herz einsetzt, ein Herz, mit dem wir alle Note unseres Néchsten spiiren und tragen, das
dariiber verblutet, das dariiber miide und matt wird, ein Herz, das kdmpft, das leidet, das betet,
auf das sich die ganze Not der Welt legt, das dariiber zerbrechen kann, das ist Barmherzigkeit.
Ich mochte sagen: barmherzig sein, das heilit, ausgeliefert sein, preisgegeben sein an die Not
der Menschheit, so preisgegeben sein, dal3 man sich gar nicht retten kann davor, daf} sie uns
im Herzen bewegt, uns keinen Frieden und keine Ruhe 14Bt. Als Kain sagte: «Soll ich meines
Bruders Hiiter sein?» da sprach er das Wort, das Stichwort des Menschen aus, der kein Herz
mehr hat; aber als Jesus kam und das Volk sah — wie es von ihm heif3t: «Es jammerte ihn des
Volkes, denn sie waren wie eine Herde ohne Hirten» — da war wieder der Mensch unter uns,
der ein Herz hatte, von dem wir alle wieder lernen, ein Herz zu haben. Darum ist diese Barm-
herzigkeit, von der Jesus redet, auch so klar; sie hat gar nichts Weiches an sich, sie hat nichts
Sentimentales an sich, sondern eher etwas Hartes, Scharfes, Ménnliches.

Es ist eben doch wohl so, daB} hier Jesus die letzten Grundgesetze unseres Seins aufdeckt, so
wie wenn ein verschiittetes, ein iibermaltes und verdecktes Bild freigelegt wird, und der
Goldgrund des Bildes wieder offenbar wird. Und so legt Jesus uns alle frei in dem, worin wir
uns gegen diese Barmherzigkeit verschlieen. Richtet nicht! Vergebt! Gebt! Das heiflit Barm-
herzigkeit. Es ist so, als ob er mitten hineingriffe — ja, ich mochte schon einmal sagen, in das
Maul der beiBlenden, richtenden, verurteilenden Menschen, als ob er ihnen allen entgegentrite
und sagte: Willt ihr denn nicht, daf} ihr mit eurem Richten und Verdammen, Verurteilen und
Zugerichtsitzen euch selbst das Gericht setzt? Der Mal3stab, den ihr anwendet, der wird
einmal bei euch angewendet werden, sowie es im Alten Testament heif3t: Ich will alles dieses
in deinen Busen legen, der du die Leute richtest und richtest dich selber nicht. Der du sagst:
du sollst nicht stehlen! und stiehlst selber. Der du sagst: du sollst nicht ehebrechen! und
brichst selber die Ehe. Der du sagst: du sollst nicht Gotzendienst treiben! und treibst selber
Gotzendienst. Und, meine Briider und Schwestern, wir stehen hier vor der Grenze der
menschlichen Moral. Jeder, der etwas erfahren hat vom menschlichen Leben, wird es wissen:
wir kdnnen nirgends richten, ohne daf3 wir uns darin verurteilen. Wo wir auch immer glauben,
mit unserer Moral, mit unserem Wissen von Gut und Bose die Menschen richten zu kénnen,
da richten wir uns selbst, ganz gleich was es sei. Wenn die Kirche heute die da drauf3en rich-
tet, richtet sie sich selbst, und wenn die drau3en heute die Kirche richten, richten sie sich alle
selbst. Wenn sich heute die Leute hinstellen und die Moral predigen — es pfeifen uns ja die
Spatzen von allen Déchern, es ist so, als ob wir alle das Lied singen kdnnten: Was richtest du
einen anderen und dich selber nicht? Die ewigen Gesetze Gottes erfiillen sich hier {iber Men-
schen, die da glauben, andere richten, andere verdammen, andere verurteilen zu kénnen; und
es weill doch die ganze Welt, da3 wir selber genauso sind wie die, die wir richten. Das sagt
Jesus. Es ist so, als ob er ein grofes Halt hineinruft in dieses grausame menschliche Gericht,
das wir vollziehen, ein: Haltet an, ihr wift ja nicht, was ihr tut. Ihr baut die Mauer des Ge-
fangnisses, in das ihr selbst einmal eingeschlossen werdet, in diesen Maf3stab der Unbarmher-
zigkeit des Gerichts, da werdet ihr selbst eingeschlossen sein in Ewigkeit. Thr baut heute
schon mit eurer Hartherzigkeit die Mauern des ewigen Gefangnisses!

Und dann, nicht wahr, auch wieder unweltlich fremd, aber doch im Letzten von Gott her
wahr: «Vergebt, so wird euch vergeben. Gebt, so wird euch gegeben!» Wir glauben es ja
nicht, es sieht ja ganz anders aus. Aber, wenn wirs glauben konnten, dann wiirde es gesche-
hen. Es ist doch niemand davon arm geworden, daf3 er den Armen geholfen hat, es ist noch
niemand daran zerbrochen, daf3 er seinem Bruder die Schuld vergeben hat. Reich in Gott
werden, das heilit geben, reich in Gott werden, das heilit vergeben. Wer das kann, der lebt

Iwand - Predigt iiber Lukas 6,36-42 3 03.02.2020



gottlich. Das sagt Jesus, mitten hinein in diese Welt ruft er diesen Ruf zur Umkehr, der Um-
kehr in dem Sinne, als ob er sagen wollte: Wenn ihr wieder in Gottes Welt leben wollt, wenn
ihr Gottes Kinder sein wollt und wenn ihr etwas spiiren wollt davon, dal Gott euer Vater ist
und ihr seine Kinder, daf3 ihr in der Schopfung Gottes lebt, dann mii3t ihr umkehren, dann
miiflt ihr Barmherzigkeit lernen, dann miif}t ihr das Richten, das Verdammen verlernen, dann
mifBt ihr vergeben lernen, geben lernen, dann lebt ihr nach den Gesetzen des Reiches Gottes!

Dann steht mitten drin das Bild vom blinden Blindenfiihrer: «Wehe euch, ihr blinden Blinden-
fithrer!» sagt Jesus bei Matthéus zu den Phariséern. Nicht wahr, das Wort ist ja sprichwdrtlich
geworden; es geht heute durch aller Menschen Mund, aber es ist ein furchtbares Bild. Stellen
Sie sich einen Zug von Menschen vor, alle in furchtbarer Not, alle sind blind. Einer fa3t den
anderen an, keiner weil}, wohin der Weg geht. Alle sind in einer furchtbaren Ratlosigkeit, sie
miissen vorwirts und sie wissen doch nicht, wohin geht es. Aber sie leben alle von dem Glau-
ben, dal3 der, der ganz voran geht, daf3 der sieht, dal das ein sehender Mensch ist, darauf ver-
trauen sie. So geht der Zug der Menschheit durch die Zeit, immer aufs neue hat sich wieder
ein Mensch an die Spitze gesetzt bei diesem Zug und sagt: Ich sehe. Und die Menschen, die
seinerzeit in Jerusalem diese Leute waren, die an der Spitze waren, diese Sehenden, die Fiihrer
des Volkes, das waren die Pharisder, zu denen sagt Jesus: Ihr blinden Blindenfiihrer! Ich kann
euch dieses nicht ersparen, ich muf} es euch allen sagen, dem ganzen Volk: Thr seid alle blind.
Es ist eine Illusion, wenn ihr glaubt, der da vorne geht, an der Spitze, der sdhe. Der sieht nicht
mehr als ihr. Thr miifit die Wirklichkeit des Lebens verstehen, ihr, die ihr euch alle aneinander
angefalt habt: Ihr seid einer so blind wie der andere. Keiner weil3, in welchen Abgrund ihr
taumelt, auf welchen Abgrund ihr zutreibt! Wieder, nicht wahr, wie ein Ruf, ein grofles Halt!
Es ist nicht wahr, da3 wir den Weg wissen; wir sind alle blind, die gefiihrt sind von Blinden;
das ist der Zug der Menschbheit.

Nicht wahr, wenn Jesus hier nicht von sich selbst sprache, wenn das das letzte Wort wire,
dann miiliten wir verzweifeln; aber er spricht von sich selbst. Er spricht von sich selbst in
geheimnisvoller Form, wie er das gern tut: «Ein Schiiler ist nicht iiber seinen Lehrer, und
wenn der Schiiler so ist wie sein Lehrer, dann ist er vollkommen.» Als ob er sagen wollte:
Mitten hier in diesem Blindenzuge, da steht einer, der ist der Lehrer. Mitten im Volk, das im
Finstern wandelt, da geht mitten aus der Finsternis ein Licht auf. Ich bin das Licht der Welt.
Ich zeige euch nicht nur den rechten Weg, sondern ich mache euch sehend. Die grof3e Barm-
herzigkeit Gottes, die geht auf iiber euch wie ein Licht, ja mehr noch, wie ein Licht, das se-
hend macht alle, die blind sind. Das ist also echtes Fiihrertum. Wo die Kraft wire, die Men-
schen, die blind sind, sechend zu machen, nicht nur sehend fiir ihr Gliick und nicht nur sehend
fiir das, wie wir den nichsten und den {ibernachten Tag {iberstehen werden, sondern sehend
fiir Gott, sehend fiir Gottes Schopfung, sehend fiir Gottes Willen, sehend fiir die echten letzten
Gesetze unseres Lebens. Und jetzt werdet ihr alle das verstehen, das letzte Wort in unserem
Text, das Wort, das ihr ja alle kennt, das gehort hier hinein; das ist jetzt gleichsam die Opera-
tion, die der Arzt an uns vollzieht; jetzt wird uns der Star gestochen, jetzt sollen wir alle
sehend werden. Was sagst du zu deinem Bruder: Halt, ich will dir den Splitter aus deinem
Auge ziehen! Du Narr, zieh’ zuerst den Balken aus deinem Auge und dann geh’ hin und zieh’
den Splitter aus deines Bruders Auge! Das ist die Operation, so kommt dieser Lehrer Jesus zu
uns, das ist der Griff an unser Auge, um uns sehend zu machen. So hart, ja, so schmerzhaft
greift Gott in unser Leben ein, damit wir sehend wiirden. Das heifit Bu3e: Sieh zuerst den
Balken in deinem Auge! Als ob Jesus uns sagen wollte: Ist denn dein Auge rein? Wie kannst
du deinem Néichsten raten, deinen Nichsten heilen, deinen Nachsten beurteilen? Hast du auch
das klare Auge dazu? Ist in deinem Auge nichts drin? Hast du zunéchst an dich gedacht? Ach,
nicht wahr, das ist der entscheidende Wendepunkt, wenn ein Mensch einmal bei sich den
Fehler erlebt hat, der ihm bei anderen auf geht; wenn er einmal versucht hat, den Balken her-
auszuziehen, den er bei anderen herausreiflen mochte, dann wird er erleben, wie schwer das

Iwand - Predigt iiber Lukas 6,36-42 4 03.02.2020



ist, ja, wie unmoglich das ist. Das ist sehr leicht, bei unserm Nichsten das zu beurteilen, da
sagen wir: Er ist ein ehrgeiziger Mensch; aber wenn wir einmal versucht haben, den Ehrgeiz
bei uns selber herauszuziehen, das Unkraut herauszurei3en, dann merken wir, dann miissen
wir den alten Menschen mit herausrei3en. Wir sagen, das ist ein liederlicher Mensch, ein
fauler Mensch; aber wenn wir einmal bei uns selbst erlebt haben, wie bequem wir sind, oder
auch, wie wir umgeben sind von Leidenschaften und Lust, oder wie hart es uns doch anliegt,
dal wir ans Geld gebunden sind oder an unseren Verstand, an unseren Geist, an unsere geisti-
ge Uberlegenheit, das beurteilen wir bei den anderen sehr leicht. Man kann sogar die Beob-
achtung machen, daf} die Menschen, die unter diesen Sachen leiden, das bei den anderen am
allerscharfsten sehen. Da sagt Jesus: Halt! Du gehorst selbst auf den Operationstisch. Mach es
erst mal bei dir, dann mach es bei den anderen! Wenn du gemerkt hast, wie das bei dir geht,
dann wirst du ein Arzt werden fiir die anderen.

Jetzt bliiht gleichsam am Schluf3 eine Hoffnung auf, eine wunderbare Gnade Gottes. Es konn-
te ndmlich Menschen geben — wir alle sollten solche Menschen sein —, die den andern Men-
schen helfen aus dem Wissen um die Not heraus, die den andern Menschen von seiner Siinde
befreien, so vorsichtig, so freundlich, so barmherzig, so gnédig, als wére es ihr eigner Augap-
fel, aus dem sie den Splitter herausziehen. Ja, wenn wir solche Menschen wiirden, dann wiir-
den wir wieder Eltern sein fiir unsere Kinder, Méanner fiir unsere Frauen, Freunde fiir unsere
Freunde, Volksgenossen fiir unsere Volksgenossen, Néchste fiir unsere Néchsten; dann wiir-
den wir vielleicht alle etwas davon spiiren, dal3 wir doch in Gottes Welt leben, weil wir alle
miteinander verbunden sind durch das eine, dafl wir alle Barmherzigkeit nétig haben, da3 wir
alle die grofBe Barmherzigkeit Gottes nétig haben, da3 wir alle unseren Herrn Jesus Christus
n6tig haben. Er ist der Weg, die Wahrheit und das Leben.

Wohl 1939 gehalten.

Quelle: Hans Joachim Iwand, Nachgelassene Werke, Bd. 3: Ausgewdhlite Predigten, Miin-
chen: Chr. Kaiser Verlag 1963, Seiten 67-75.

Iwand - Predigt iiber Lukas 6,36-42 5 03.02.2020



