Versuch zu einer Theorie ethischer Urteilsfindung

Von Heinz Eduard Todt

1. DER ZUGANG ZUM NORMENPROBLEM AUS DER PERSPEKTIVE DES URTEILENS

1.1. Das Problem der Normen ist nicht mit dem Problem der Ethik identisch. In unserer Zeit
haben nicht ganz wenige Autoren ihre fiir die Ethik relevanten Gedanken beziehungsweise
Konzepte ohne Bezugnahme auf Normenprobleme entwickelt. Ich erinnere daran, dal3 in Hei-
deggers Werk »Sein und Zeit«' der Begriff »Normen« keinen Platz findet, und daran, daf
Bultmann’ seine zahlreichen Uberlegungen zur neutestamentlichen und gegenwirtigen Ethik
unter bewufltem Ausschlufl des Normenproblems entwickelt hat. Seine Interpretation des
Lebensvollzuges, die vom vor-gldubigen wie vom glaubenden Selbstverstindnis des Men-
schen ausgeht, 1a6t Normen nur jenseits des Kernbereiches personaler Beziehungen zu, und
dort gelten sie als theologisch irrelevant. Fiir Fletcher wird dhnliches bereits in dem deutschen
Titel seines Buches »Moral ohne Normen«? angekiindigt. »Christliche Situationsethik redu-
ziert das Gesetz von einem festgefiigten Vorschriftenkatalog auf den ausschlie8lichen Kanon
der Liebe.«* Liebe ist die einzige Norm, sagt eine Kapiteliiberschrift — was immer denn hier
noch unter »Norm« verstanden werden mag. Die Situationsethiker von der Pragung wie Flet-
cher und Bultmann haben bei ihrer Stellung zum Normenproblem offensichtlich primér die
Abwehr des »Gesetzes« als einer heteronomen Grofie im Auge, wobei sie Gesetz dann weit-
gehend als Inbegriff oder Sammlung von autoritativen Normen verstehen, die zwar Gehorsam
fordern, nicht aber eigene Einsicht und Beteiligung des eigenen Selbst in der Entscheidung
oder in der Handlung.

Immerhin: diese Abwehrstellung signalisiert ein Problem. Namlich dieses, daf3 sich Normen,
Normengruppen, Normenwelten verselbstindigen, sozusagen zu eigenen Entitdten werden
und als solche einer spezifischen Pflege von Generation zu Generation bediirfen. Evangeli-
schen Theologen erscheint meist katholisches Naturrechtsdenken und katholische Kasuistik
als ein Denken, das an eine verselbstindigte Normenwelt gebunden ist. Im »Lexikon fiir
Theologie und Kirche« findet sich im Artikel »Kasuistik« folgende, von Béckle formulierte
Definition: »In der Moraltheologie ist Kasuistik eine methodische Anleitung, die allgemeinen
Normen des Sittengesetzes auf Einzelfille (Casus conscientiae) anzuwenden.«’ Es wird hier
die konkrete sittliche Forderung, die bei dem betreffenden Casus gelten soll, durch allgemeine
Normen, wie sie im Sittengesetz vorliegen, verpflich-[82]tend gemacht. Und eben diese Gel-
tung allgemeiner Normen als Sittengesetz gilt dann den Evangelischen als »gesetzlich«. Sie
akzeptieren eher ein Ethos, in welchem sich bestimmte Normen mit geschichtlichen Erfahrun-
gen verbunden haben beziehungsweise gar aus diesen hervorgehen.

Das mag geniigen, um zu zeigen, dal Normengruppen die Chance haben, zu relativ eigen-
standigen, situations- und zeitiiberdauernden Gebilden zu werden. Und manche soziologische
Fassungen des Norm-Begriffes tendieren in eben diese Richtung. Bei Popitz zum Beispiel
werden soziale Normen definiert als (1) allgemeine Regel menschlichen Verhaltens, (2) die in

' M. Heidegger: Sein und Zeit, 10. Aufl., Tiibingen 1967.

2 R. Bultmann: Glauben und Verstehen I, S. 229-244; 11, S. 133-148, 274-293 usw.

3 J. Fletcher, Moral ohne Normen, Giitersloh 1967 (urspr.: Situation Ethics, The New Morality, London 1966.
4Ebd. S. 59.

5 F. Bockle: Art. »Kasuistik«, in: LThK, 2. Aufl., Bd. IV, Sp. 18-20.

Todt - Versuch zu einer Theorie ethischer Urteilsfindung (ZEE) 1 20.01.2020



einer bestimmten gesellschaftlichen Gruppe in Geltung sind und (3) die Chance haben, Zu-
stimmung und Gehorsam zu finden (Max Weber)®.

1.2 Mein Thema nétigt mich nun, das Normenproblem von einer anderen Seite her anzuge-
hen. Ich muB3 danach fragen, welche Rolle der Umgang mit Normen in dem konkreten Prozefs
der ethischen Urteilsfindung spielt. Eine Theorie solcher Urteilsfindung ist mir in der Ethik
bisher nicht bekanntgeworden. Darum habe ich mich zu einem eigenen Entwurf veranlaf3t
gesehen. Ich behaupte nun nicht, da3 durch eine solche Theorie der Urteilsfindung das Prob-
lem der Normen maf3gebend oder gar abschlieBend geldst wird. Vielmehr interessiert es mich,
wie sich das Normenproblem ausnimmt, wenn man es in einem solchen Zusammenhang eror-
tert.

Der Einfachheit halber konfrontiere ich Sie zundchst mit einem idealtypisch konstruierten
Schema der Schritte, durch die hindurch der Urteilende zu einem Ergebnis kommt, wenn er
sein Urteil zu einem Abschluf bringt. Ich habe das Schema nicht ad hoc konstruiert, sondern
es seit Mitte der sechziger Jahre in zwei Zusammenhéngen benutzt.

Erstens als Hilfe bei der Analyse konkret vorliegender ethischer Urteile, zum Beispiel bei den
Weisungen, die der Apostel Paulus 1 Kor 8-10 seiner Gemeinde in Korinth gibt, als er hort,
daB die Starken und die Schwachen sich ganz verschieden zu dem Problem stellen, ob man
Fleisch essen darf, das den Gotzen geweiht ist; oder bei der Analyse kirchlicher Denkschrif-
ten; oder etwa von Studien zum Problem der Gewalt; oder seien es auch Schriften wie die von
Luther zum Thema »Kaufhandel und Wucher«; oder auch bei Fall-Berichten, die aus der Be-
ratungspraxis kommen.

Neben diese analytische Funktion tritt zweitens eine orientierende Funktion des Urteils-
schemas. Wenn Studenten, wie es bei uns im Examen iiblich ist, zu einem konkreten ethi-
schen Problem sich ein Urteil erarbeiten, dann ist es fiir sie manchmal dienlich, einen metho-
dischen Anhalt zu haben, mit welchen Schritten man hier zum Ziel kommen konnte. Aber
auch fiir Gremien, die ein Gutachten entwerfen, konnte dieses Schema niitzlich sein.

In analytischer wie in anleitender Funktion ist das Schema vielfiltig ausprobiert und in ganz
unterschiedlichen Gruppen, wie zum Beispiel Studenten-Tutorien, Pfarrerkonferenzen und
dhnlichem, diskutiert worden. Es hat Vorteile und Nachteile, es kann niitzlich sein und Gefah-
ren enthalten. Aber das werden Sie vielleicht am unmittelbarsten empfinden, wenn ich jetzt
das nackte Schema vortrage. Erst im nachhinein will ich dann ver-[83]suchen, die Kritik, zu
der das Schema provoziert, abzuarbeiten und hinsichtlich der Rolle der Normen zu einigen
Schliissen zu kommen.

2. SECHS SCHRITTE BEZIEHUNGSWEISE SACHMOMENTE DES ETHISCHEN URTEILS

2.1 Problemfeststellung: Klarung der Frage, was denn wohl in dem betreffenden »Fall«, der
ein Urteil erfordert, das eigentliche Problem ist. Uberlegung, wie der Urteilende von der »Sa-
che«, um die es geht, betroffen wird, in sie involviert ist, welchen Zusammenhéngen sich die-
ses Problem verdankt, welche eigenen Bediirfnisse und Interessen es beriihrt und inwiefern es
sich nicht um rein »technisch« zu 16sende Probleme handelt, sondern das eigene ethische

¢ H. Popitz: Der Begriff der sozialen Rolle als Element der soziologischen Theorie, Tiibingen 1967 (Recht und
Staat in Geschichte und Gegenwart, 331/332).

Todt - Versuch zu einer Theorie ethischer Urteilsfindung (ZEE) 2 20.01.2020



Urteil herausgefordert ist.

2.2 Situationsanalyse: Untersuchung des »realen Kontextes«, in dem sich das Problem stellt,
zum Beispiel des gesellschaftlichen, politischen Rahmens, des personlichen oder gruppenarti-
gen Lebens- und Handlungszusammenhanges, um herauszufinden, wie das Erfassen und Lo-
sen des betreffenden Problems durch diesen Kontext bedingt ist. Probleme ergeben sich fiir
den Menschen aus seiner komplexen Welt und in ihr; die »Situation« entsteht durch Ausgren-
zung aus der komplexen Umwelt fiir den einzelnen oder fiir mehrere oder viele interagierende
Subjekte als »meine«, als »unsere« Lage. Auch sogenannte »innere« Probleme ergeben sich in
einem inneren Umfeld, das mit d&ulleren Umfeldern vielféltig verflochten ist. Das Ergebnis der
Analyse ist ein Situationsschema.

2.3 Verhaltensalternativen: Auf Problemstellungen beziehungsweise Problemsituationen rea-
giert man durchweg mit der Frage: Was ist zu tun? Fiir die in Betracht gezogenen Handlungs-
alternativen und ihre voraussehbaren Folgen stellt sich die Frage, ob »gut« sei, sich so oder so
zu verhalten (Kontrollfunktion des Gewissens, Frage nach der Identitdt oder Integritit des
oder der Handelnden). Dabei kommen Normen ins Spiel.

2.4 Normenpriifung: Sichtung und Wahl ethisch relevanter Entscheidungskriterien. Die
menschliche Lebenswelt ist von einer Vielfalt von Normen, oft mit relativem Eigenleben,
durchflochten. Im Urteilsgang sind die herangezogenen Normen von ihrer sachlichen Funk-
tion her zu begreifen: Eine Norm ist das, wodurch man im Urteil ein(e) Situationsschema) mit
einer Handlung (Verhaltensweise) verkniipft. Sittliche Normen intendieren, diese Verkniip-
fung in sittlich vertretbarer (das heif3t die Integritdt der Handelnden durchhaltenden) Weise
geschehen zu lassen.

2.5 Der Urteilsentscheid: Aus dem Erkennen des situativen Sachverhalts, der moglichen
Verhaltensalternativen, der einschlagigen Normen ergibt sich — im Blick auf das anstehende
Problem — als ein synthetischer Akt das Urteil(sergebnis). Dieses impliziert eine Handlung
des Sich-Selbst-Bestimmens. »Ich entscheide mich, das und das zu tun.«

2.6 Die riickblickende Addquanzkontrolle: Urteilsentscheide werden oft nur vorldufig und
tentativ getroffen. Gerade ethische Entscheidungen werden oft noch einmal oder viele Male
riickblickend iiberdacht. Dabei wird zum Beispiel erwogen, ob denn nun das Ergebnis wirk-
lich dem festgestellten Problem addquat ist, ob es eine »Losung« ist, ob die Schritte einzeln
und in der gesamten Linienfithrung des Urteilsverlaufes stringent verkniipft sind, ob sich nicht
noch neue, noch neue, unberiicksichtigte »Faktoren« melden, und so weiter. [84]

3. AUFARBEITUNG NAHELIEGENDER EINWANDE

3.1 Sachlogischer und psychologischer Verlauf des Urteilens. Zunéchst dringt sich die Frage
auf, ob denn Urteilen wirklich so verlduft. Auch wenn man die sechs Schritte des Urteilswe-
ges sich bewulit vor Augen hélt, wird man wohl kaum einmal in der hier skizzierten Reihen-
folge die Schritte vollziehen. Es 148t sich kaum voraussagen, wo der Urteilende mit seinen
Uberlegungen ansetzt; er wird zunichst wohl probeweise verschiedene Sachmomente mit-
einander verkniipfen, diese Verkniipfungen vielleicht wieder verwerfen oder sie erweitern,
eventuell an einer neuen Stelle ansetzen und so erst allmihlich seine Gedanken und schlieB3-
lich das Urteil strukturieren.

Psychologisch gesehen handelt es sich also offenbar um einen vielfach iterativen Prozef3. In

Todt - Versuch zu einer Theorie ethischer Urteilsfindung (ZEE) 3 20.01.2020



unserem Schema beziehungsweise Modell haben wir die einzelnen Sachmomente dieses
Prozesses (idealtypisch) herausprapariert und in eine sachlogische Reihenfolge gebracht.

Die bewuBte Beriicksichtigung des Urteilsschemas konnte in dreifacher Hinsicht niitzlich
sein. Erstens fiir die Strukturierung der eigenen Uberlegungen und fiir die Selbstpriifung, ob
wichtige (Gruppen von) Sachmomente(n) ungekléart oder unberiicksichtigt geblieben sind.
Zweitens fiir die Kooperation, fiir die Interaktion mehrerer oder vieler bei der Urteilsfindung.
Zum Beispiel, wenn eine Initiativgruppe oder eine kirchliche Institution eine Stellungnahme,
eine Denkschrift oder dhnliches erarbeitet. Drittens bei der kritischen Auseinandersetzung mit
den Urteilen anderer. Gerade weil psychologisch die Urteilsfindung ganz verschieden ver-
lauft, kann ein sachlogisches (idealtypisches) Schema (Modell) der Verstidndigung dienen.

3.2 Zum Theoriecharakter des Urteilsschemas. Der Theoriebegriff wird in der heutigen Dis-
kussion sehr vielfaltig, oft sehr unbestimmt verwendet und bedarf daher fiir unser Thema
einer ndheren Bestimmung.

In recht allgemeiner Formulierung hei3t 7heorie: ein System prézisierter Begriffe und Aus-
sagen, das dazu dient, die Erkenntnisse {iber einen Bereich von Sachverhalten zu ordnen, Tat-
bestdnde in ihrem regelhaften Zusammenhang zu erkldren und eventuell sogar vorherzusagen.

In solcher Theorie, das heil3t einer Gruppe solcher prizisierter Begriffe und Aussagen, stecken
explizit und implizit Annahmen und Hypothesen, die der immer erneuten Uberpriifung an
dem betreffenden Sachbereich bediirfen. Der Sachbereich, um den es sich bei unserem Thema
handelt, ist der Urteilsverlauf, bezogen auf das urteilende Subjekt (einzelne, viele) in seinem
Herausgefordertsein durch die Situation.

Was von dem nun, das eine Theorie leisten miiflte, leistet das Urteilsschema? Man kann ant-
worten: Es ordnet die fiir den Urteilsverlauf relevanten Sachverhalte, indem es jene sechs
Schritte ausgrenzt, miteinander verkniipft und so weiter.

Aber vermag das Schema auch etwas zu erkldren? Ich denke doch. Es erklirt zum Beispiel,
wie die Situation mit Verhaltensalternativen verkniipft wird, ndmlich durch Normen. Damit
erklart es zumindest eine Funktion der Normen.

Erlaubt das Schema Vorhersagen? Offenbar nicht im tiblichen Sinne der Prognose, ndmlich
des Eintretens bestimmter Ereignisse unter bestimmten Bedingungen in einem [85] bestimm-
ten Zeitraum. Vielleicht aber in einem ganz anderen Sinne. Man kann ndmlich voraussagen,
dal} im Urteilsergebnis ein erkennbares Defizit auftritt, wenn eines der Sachmomente im
Urteilsverlauf vernachldssigt wurde.

Ist das Schema empirisch zu iiberpriifen? Zwei Moglichkeiten zeichnen sich ab: Man kann
seine Relevanz bei der Analyse und Kritik vorliegender ethischer Urteile, zum Beispiel
anhand von Denkschriften der Evangelischen Kirche in Deutschland oder ethischen Gutach-
ten, tiberpriifen. Und man kann seine konstruktive Brauchbarkeit bei Versuchen eigenen
Urteilens erproben.

SchlieBlich: Lassen sich Bedingungen angeben, die erfiillt sein miissen, damit das Schema als
Theorie im strengen Sinne gelten kann? Ich will an einem Beispiel noch etwas genauer sagen,
was ich meine: Den Ubergang zum Urteilsentscheid, den fiinften Schritt, habe ich als »synthe-
tischen Akt« charakterisiert, bei dem die anderen Sachmomente zur Einheit des Urteils zu-
sammengefafit werden. Diese Synthesis ist eine Handlung. Aber wie verlduft sie? Nach wel-

Todt - Versuch zu einer Theorie ethischer Urteilsfindung (ZEE) 4 20.01.2020



chen Regeln? Wie werden denn nun die verschiedenen Momente — Situation, Handlungsalter-
nativen, Norm — miteinander verkniipft? Nach welchem Prinzip, nach welchem Schema? Erst
wenn der Schematismus dieses synthetischen Aktes auf gewiesen wére, kdnnte ich von einer
Theorie im strengen Sinne reden.

Dazu kurz eine Analogie: Kant hat in seiner Theorie der Erfahrung gezeigt, wie das empiri-
sche Anschauungsmaterial mittels der Verstandesbegriffe (Kategorien) und der Vernunftideen
sowie der transzendentalen Einheit der reinen Apperzeption zur Synthesis gebracht wird. Den
in diesem Verfahren wirksamen Schematismus weist Kant auf. Der Schematismus ist die
Handlung, in welcher einem Begriff die objektive Realitdt durch die ihm entsprechende An-
schauung zugeteilt wird. Leider ist es Kant nur gelungen, fiir die theoretischen Urteile, nicht
aber flir die praktischen, moralischen Urteile solche Synthesis durchsichtig zu machen. Was in
einer strengen Theorie der Urteilsbildung geleistet werden mii3te, das wére also unter ande-
rem auch der Aufweis des Schematismus, dessen Wirksamkeit ausmacht, da3 die Synthesis
des fiinften Schritts nicht beliebig ist, sondern strengen Regeln folgt. Auf dieses Problem kann
ich freilich im Rahmen dieses Vortrages nicht weiter eingehen.

3.3 Urteilsbildung und Problemlésungsverfahren. Warum die Bezeichnung »Schema
ethischer Urteilsfindung«? Ein Schema ist eine Regel, ein Formular fiir ein Verfahren. Ein
solches Formular ermdglicht, die einzelnen Schritte des Verfahrens geordnet zu tun und die
Vollstindigkeit und Angemessenheit des Urteilsverlaufes zu iiberpriifen.

Heute erfreuen sich sogenannte Problemldsungsverfahren einer gro3en Beliebtheit. Man
versucht die einzelnen Schritte so zu operationalisieren, dal moglichst eindeutig zwischen
richtigen und falschen Wegen der Problemlosung unterschieden werden kann. Dabei ergeben
sich dann »technische« beziehungsweise »denktechnische« Modelle der Problemldsung.
Meines Erachtens sind solche Modelle zu einfach fiir den ethischen Urteilsverlauf. Technische
Modelle setzen voraus, daB3 es sich um Probleme blo8 im Bereich des Objektiven, um objek-
tive Sachaufgaben handelt. Das ethische Urteil hingegen hat zu beriicksichtigen, daf3 das
urteilende Subjekt immer schon selbst involviert ist in das Sachproblem, so daf es im Urteils-
entscheid immer zugleich auch iiber sich selbst entscheidet, sich selbst [86] zu etwas be-
stimmt, sich selbst als etwas wihlt, indem es eine Handlung, ein Verhalten wihlt. Beim ethi-
schen Urteil ist also die objektivierende Trennung von Subjekt und Objekt nicht mdglich;
vielmehr ist immer auch der Selbsteinsatz des oder der Urteilenden gefordert.

3.4 Das ethische Urteil im Verhdltnis zu den Bediirfnissen und den Interessen des einzelnen.
Ethik gerét heute leicht in den Geruch, sich in idealistischer Postulatorik zu erschépfen und
sich also oberhalb der realen Lebenssphére des alltidglichen Menschen zu bewegen. Dieser
Verdacht kann verstirkt werden, wenn man von einer Theorie der ethischen Urteilsbildung
ausgeht. Setzt sie nicht etwa doch voraus, dall der Mensch, der da urteilt, sich durch seine
Urteile bestimmen 146t, sich nach ihnen und in ihnen orientiert, wiahrend er tatsdchlich von
seinen Bediirfnissen und Interessen oder zum Beispiel von seiner Gruppensituation und Klas-
senlage bestimmt wird? Verengt man nicht in einer solchen Theorie das zu Entscheidungen
gedringte, das zur Wahl zwischen den realen Moglichkeiten genétigte Subjekt zum theoreti-
schen, zum intellektuellen Subjekt? Klammert man also nicht in einer solchen Theorie das
Begehren und Bediirfen, die Interessen und die Wiinsche, die Siichte und Bindungen aus, also
gerade jene Komponenten, die im Fiihlen und Wollen und nicht im Denken des Menschen
eine Rolle spielen und die grofle Macht iiber ihn haben?

Ich denke, daf diese Fragen nicht nur Probleme einer Theorie der Urteilsbildung sind, son-
dern der Ethik iiberhaupt und der in ihr immer enthaltenen Anthropologie. Freilich wird Ethik

Todt - Versuch zu einer Theorie ethischer Urteilsfindung (ZEE) 5 20.01.2020



zu eng und eventuell idealistisch konzipiert, wenn sie nur die Antwort sucht auf die eine Fra-
ge: »Was sollen wir tun?« Ebenso grundlegend ist die andere Frage: »Wie kénnen wir leben,
wenn wir durch ein ethisches Sollen herausgefordert sind zu einem autonomen und theono-
men Handeln? Und darin ist schon die dritte Fragedimension der Ethik eingeschlossen, also
die Frage: » Wer sind wir, und was wollen wir werden? «

Aber wo ist das Verhéltnis zu unseren Interessen und Bediirfnissen in den Schritten des Ur-
teils zu berilicksichtigen? Nun, es taucht bei allen Schritten auf. Es ist schon bei der Feststel-
lung des Problems, dann bei der Analyse der Situation, bei den Verhaltensalternativen und
den Normen zu beriicksichtigen. Unser Schema macht ja gerade deutlich, daB sich das ethi-
sche Subjekt nicht abseits von der Welt bloB in seiner Gesinnung konstituieren kann, sondern
nur in seiner Welt, in seiner Verflochtenheit in sein inneres und dulleres Umfeld. Gerade
darum ist eine abstrakte Situationsethik, die von konkreten Normen absieht, nicht angebracht;
denn soziale Normen vermitteln ja gerade zwischen Menschen, die meist nicht in rein perso-
naler Beziehung zueinander stehen, sondern in Verhéltnissen, die durch den Bezug auf Sa-
chen, oft auch durch den Streit um Sachen bedingt sind. Gerade im sozialen Konfliktfeld
haben Normen ihre Funktionen.

4. DAS URTEILSSCHEMA IM VERHALTNIS ZUR TRADITION

4.1 Ethik hat uralte Traditionen hinter sich, fiir uns insbesondere die jiidisch-christlich-
griechischen. Eine Theorie der Urteilsfindung aber scheint neu. Hat sie iiberhaupt Anhalt in
den Traditionen? Bei der Beantwortung dieser Fragen stof3t man auf Schwierigkeiten. [87]
Verfolgen wir das Stichwort »Urteilen, so lassen uns die theologischen Lexika im Stich, und
die philosophischen behandeln nur bestimmte ausgewdhlte Stringe aus der Logik, der Er-
kenntnislehre und Metaphysik, die mit dem ethischen, aber auch dem juristischen Urteil oder
auch der Entscheidungsfindung zum Beispiel im 6konomischen wenig zu tun haben. Fiir uns
stellt sich das ethische Urteil als ein integrierter Erkenntnis- und Willensakt dar, in welchem
der Urteilende zu einem ihn herausfordernden Sachverhalt Stellung nimmt und dabei auch
iiber sich selbst in seinem Verhéltnis zu diesem Sachverhalt mit entscheidet.

Dennoch ist es moglich, in den Traditionen die einzelnen Sachmomente des Urteilsschemas
aufzusuchen. Man kann analysieren, welche Rolle sie dort gespielt haben, wo man in unserem
Sinne urteilte, zum Beispiel im Alten Testament oder im Neuen Testament der Normen durch
den Titel Gesetz Gottes, Wille Gottes, Gebot, lex aeterna, lex naturae oder in den christlichen
Traditionen. Es diirfte nicht unzweifelhaft sein, dal das Sachmoment présentiert wird. Solan-
ge der Mensch nicht das Bediirfnis hat, autonom zu sein, und das heif3t auch die sittlichen
Normen und die Seinsnormen seiner Welt selbst zu konstituieren, ist das als Gesetz Gottes
verstandene Offenbarungsrecht und Naturrecht die Quelle der Normen.

Wie man in der Tradition mit diesen Normen umging, wird man freilich erst erkennen, wenn
man sie wenigstens mit einer anderen Instanz korreliert, nimlich der syneidesis, der conscien-
tia. Das Kommen des christlichen Glaubens bedeutet ganz gewil} eine Neubestimmung der
syneidesis beziehungsweise des Umganges mit der syneidesis. Die glaubende Selbstbesinnung
in der Priifung des Gewissens erschlie3t der Seele jenen Innenraum, in dem sich die abendlan-
dische Moralitét in ihren christlichen und sékularisierten Formen erst entfaltet hat. Die Entfal-
tung dieser Innerlichkeit und ihr Ubergang in die neuzeitliche Subjektivitit ist oft genug dar-
gestellt worden. Die Wendung zur Subjektivitdt fiihrte freilich in der abendldndischen Ge-
schichte tendenziell zu einer Verengung. Man legte ndmlich nun die Bewuf3theit des Men-
schen, sein Wissen um sich als Reflexion aus, und das heif3t als Riickbezug (Riickbeugung)

Todt - Versuch zu einer Theorie ethischer Urteilsfindung (ZEE) 6 20.01.2020



des denkenden Ich auf sein eigenes Denken. Die Willensbeziige, die im christlichen Gewis-
sensverstdndnis mit thematisiert waren, traten dadurch zunichst zuriick. Nun konnte der
Mensch sich selbst — als denkend — zum fundamentum inconcussum des Wissens um Wirk-
lichkeit stilisieren, das heifit zum Fundament des Wissens um seine Welt machen. Ich denke
hier an die Wendung, die Descartes reprasentiert. Schaltet sich nun, auf dieser Stufe, der
Wille wieder ein, so duf3ert er sich in der Absicht, aus der eigenen Vernunft heraus der Welt
die Gesetze vorzuschreiben. Urteilen wird zur Funktion des autonomen Subjektes und Wissen
zum Herrschaflswissen.

4.2 Mir kommt es in diesem Zusammenhang auf eine Einsicht an: In der vorneuzeitlichen
Lage urteilt das Gewissen und entfaltet sich die Innerlichkeit nie ohne den Bezug auf die /ex
dei und die lex naturae. Alles Urteilen bewegt sich in der Korrelation zwischen Gewissen
(Innerlichkeit) und Gesetz Gottes. Fiir die neuzeitliche Subjektivitét in ihrem Willen, sich
selbst aus sich selbst und damit die eigene Welt zu konstituieren, wird jener Normen-Kosmos
(das Gesetz Gottes) zum grof3en Problem. Dem vorneuzeitlichen Menschen begegnet Gott
sowohl im Gewissen als auch im Gesetz, in den Normen, und das in verschiedener Weise;
dem neuzeitlichen Menschen begegnet er allenfalls im Gewissen, viel-[88]leicht noch in der
»unbedingten Forderung« als dem neuprotestantischen Platzhalter des Gesetzes Gottes — aber
nicht mehr in den Normen. Der Weg von der »unbedingten Forderung« zu den Normen ver-
dunkelt sich. Die Konkretisierung des Gesetzes Gottes, des Willens Gottes, der »unbedingten
Forderung« im Felde konkreter Normen ist das gro3e Problem neuprotestantischer Ethik. Hier
hat es viele Fehlgriffe gegeben. Die sozialen Normen haben sich von der unbedingten For-
derung, dem Gesetz Gottes, abgelost. Wenn nun den Normen keine iiberempirische Geltung
innewohnt, wird ihre Begriindung schwierig. Jetzt liegt der Satz von Hume nahe: » We cannot
go front Is to Ought«” — aus einem kognitiven Satz, in dem erkannt wird, was ist, kann kein
Sollenssatz, kein normativer Satz abgeleitet werden. Normative Sétze, insbesondere morali-
sche, fallen dann, wie der Positivismus will, in den Bereich des bloB subjektiven Meinens
oder Vorschlagens. Humes »Sichel« zerschneidet die Verbindung zwischen Seinserkenntnis
und Sollenserkenntnis, zwischen Theorie und Moral, zwischen objektiver Geltung und nor-
mativem Gewissensurteil. Sie zerschneidet das, was vorher im abendldndischen Denken durch
die Bezugnahme auf Gott zusammengehalten war. Wenn Gott im Sein wie im Gesetz, in der
Normen weit und im Gewissen begegnete, so lag eben die Einheit dieser Bereiche in Gott
selbst — was die Metaphysik denn auch in stets neuen Varianten herausgearbeitet hat. Wir
konnen die Metaphysik nicht einfach fortfiihren, wohl aber miissen wir uns fragen, ob wir fiir
die Probleme, die in ihr erkannt und gelost wurden, eigene Antworten haben, ob wir also
Seinserkenntnis und Sollenserkenntnis stringent miteinander verbinden kénnen.

Mein Urteilsschema unterstellt nun nicht die Existenz eines transzendenten Normenkosmos.
Wohl aber unterstellt es die Mdglichkeit, kognitiv erfalite Momente der Situation bei dem
Abwigen von Handlungsalternativen mit Normen zu verkniipfen. Diese Normen werden in
dieser Verkniipfung in gewisser Hinsicht neu definiert. Freilich nicht aus dem Nichts, sondern
im Riickgriff auf traditionelle Normen. Indem man diese in einer spezifischen Verkniipfung
von Situation und Handlungstendenzen geltend macht, geschieht in gewisser Weise eine
bestitigende Neuerzeugung derselben. Die Begriindung, wieso es moglich ist, die Seinsaus-
sagen liber die Situation mit den Sollensaussagen der Normen zu verbinden, ist ein weiteres
Grundproblem einer solchen ethischen Urteilstheorie.

4.3 Es diirfte deutlich geworden sein, dal3 unser relativ harmloses und technisches Urteilssche-

7 Der Sache nach, jedoch nicht wértlich in D. Hume: A Treatise of Human Nature, hg. von T. H. Green und T. H.
Grose, Vol. II/III, Nachdrude: Aalen 1964, S. 245.

Todt - Versuch zu einer Theorie ethischer Urteilsfindung (ZEE) 7 20.01.2020



ma nun doch einige weittragende Konsequenzen enthélt. Wirkt sich das auch fiir das Ver-
standnis der Ethik im ganzen aus? Offensichtlich! Das Schema macht den Akt des Urteilens
als gewichtige Komponente der Ethik geltend, das hei3t zum Beispiel die immer neue Anwen-
dung, Umformung und Vergewisserung von Normen in der Verkniipfung von Situation und
Handlungsalternativen. So konnte das Schema geradezu den Gedanken nahelegen, da3 die
Normenwelt im Urteilen erzeugt wird, daB sie aus stdndig neuen Urteilen hervorgeht. Indessen
miissen wir diesen Eindruck revidieren.

Betrachte ich zum Beispiel die evangelische Ethik, wie sie von der Generation unserer Viter
betrieben wurde und wird, so konnte man, grob vereinfacht, sagen: Nicht jenes konkrete Ur-
teilen, und das heifit Neubestimmen von Normen, versteht sie als ihre elemen-[89]tare Aufga-
be, sondern vielmehr die Pflege des christlichen Ethos. Ethos ist fiir sie gewill mehr als die
Summe von Normen. Zumindest tritt zu den Normen geschichtliche Erfahrung hinzu. Schaut
man sich die Lehrbiicher evangelischer Ethik an, so reprasentieren sie durchweg den Versuch,
aus eigener Perspektive, in einem eigenen Konzept das Ethos mit seinen Normen erneut
durchsichtig zu machen, Widerspriiche in ihm aufzuhellen, neue geschichtliche Erfahrungen
einzubringen. Oder aber, wie Bultmann es tut, die Normen im Ethos zu ersetzen durch Auf-
weis der Grundlinien eines glaubenden Selbstverstindnisses, woraus aber wiederum ein Ethos
hervorgeht — bei Bultmann eines, das sich von Humanismus und Idealismus eine Grundnorm
vor geben 146t und vom Liberalismus gewisse konkrete Normen der Gesellschaftsgestaltung.
Natiirlich nimmt man im praktischen Leben von diesem Ethos aus auch zu konkreten Fragen
Stellung. Aber diese Stellungnahme ist eher intuitiv und stellt relativ unmethodisch die Ver-
bindung zwischen Grundlinien des Ethos und dem konkreten Einzelfall her.

4.4 Das Schema der Urteilsfindung verweist auf eine andere Dimension in der ethischen
Aufgabe: die stindige Normenkritik, nicht nur als Folge eines jeweils verfeinerten Verstind-
nisses des Ethos, sondern infolge der Anwendung konkreter Normen im Urteilsvollzug.
Normen, die sich in der Verkniipfung von Situation und Handlungsalternativen wiederholt
nicht bewdhren, verlieren an Geltung. Normen hingegen, die in der Verkniipfung beider und
zugleich in der Relation auf Identitdt und Integritdt des Urteilenden sich als relevant erweisen,
erfahren einen Geltungsgewinn, der sich auch schlieSlich im inhaltlichen ethischen Konzept
niederschlagen mufl. Wéhrend die Normen des traditionellen Ethos kaum oder nur in ldngeren
geschichtlichen Zeitrdumen scheitern konnen, werden sie im Urteil immer wieder auf die
Probe gestellt.

Nun verkenne ich nicht, dall Normen nicht einfach als funktionale Grof3en wirken, sondern
vielfaltig psychisch besetzt sind. Menschen investieren in ihre Normenwelt Emotionen, Iden-
tifikationen und Projektionen, eigene Lebensentscheidungen und Gefiihle, unbewuf3te und
bewufte Motive. Wer empirisch darzustellen hat, wie ein Ethos wirkt und sich fortpflanzt,
zum Beispiel in der religidsen und sittlichen Motivation, der wird vielleicht das Ubergewicht
all dieser lebensgeschichtlichen und sozialpsychologischen Faktoren erkennen. Er wird ver-
mutlich beobachten, daf} dem reflektierenden Verfahren der Normenkritik innerhalb von
bewuliten Urteilsvollziigen geringere sozialpsychologische Relevanz zukommt. Die Geltung
reflektierter Ethik in unserer heutigen Welt ist zweifellos recht begrenzt.

4.5 Versuchen wir, den Unterschied zwischen der bisher dominanten Ethik und einem Kon-
zept, das die Urteilslehre beriicksichtigt, uns zu verdeutlichen. Die traditionelle Auffassung

formuliert Trillhaas so: »Ethik hat einen sekundiren, nachgéngigen Charakter. Wir bezeich-
nen mit Ethos den Inbegriff der Gesinnungen und sittlichen Verhaltensweisen eines Men-

Todt - Versuch zu einer Theorie ethischer Urteilsfindung (ZEE) 8 20.01.2020



schen, seinen sittlichen Stil, auch das fiir ihn charakteristische Wertsystem, das seiner Person-
lichkeit Profil verleiht und nach dem er andere Menschen beurteilt.«® Fiir Trillhaas ist die
eigentliche Macht der Ethik »die Besinnung auf das Allgemeingiiltige [90] und Allgemein-
menschliche in dem verpflichtenden Zusammenhang einer Tradition von zweieinhalb Jahr-
tausenden«’. Eine Urteilslehre hat hier keine wichtige Funktion, da es offensichtlich nicht die
Urteile sind, in denen sich die Triager eines Ethos mit den Herausforderungen der Situation
auseinandersetzen, da auch jene tausendjdhrige Traditionen kaum durch konkrete Erfahrungen
in Frage gestellt werden, obwohl sie natiirlich immer neu angeeignet werden miissen und sich
dadurch verdndern. Die Bedeutung des Ethos des sittlichen Stils von Personen und Gruppen
habe ich in der Perspektive der Urteilslehre nicht zu bestreiten. Wohl aber tritt jetzt bewul3t
neben die intuitiven Akte, durch die solches Ethos sich speist, jenes methodische Urteilen und
wirkt auf das Ethos ein.

5. PROBLEME DES URTEILSSCHEMAS

Ich verzichte darauf, die sechs Schritte oder Sachmomente des ethischen Urteils im einzelnen
zu erldutern, und greife nur wenige Fragen heraus.

5.1 Seit der dialektischen Theologie hat die Situationsethik sich verbreitet. Thre spezifische
Voraussetzung ist die, daB3 die Kriterien einer Entscheidung aus der Situation selbst, aus dem
Augenblick hervorspringen. Diese Voraussetzung erweist sich als abstrakt; in ihr wird ein
spezifisches Moment im Urteilsgang verallgemeinert, ndmlich das Moment der Entscheidung.
Dabei wird nicht mehr gesehen, dafl die Entscheidung sich selbst als eine Synthesis verschie-
dener Momente vollzieht und dal3 die Situation selbst entscheidungsrelevante Komponenten
enthdlt. Versteht man die Situation aber nicht blof3 abstrakt, sondern konkret, dann erkennt
man auch die groen Schwierigkeiten, die jede qualifizierte Situationsanalyse zu bewiltigen
hat. Die Situation ist, wie ich zeigte, nicht einfach eine objektive Grof3e; sie definiert sich blo3
auf die Subjekte hin, die meinen, daB sie sich in der betreffenden Situation befinden. In den
Situationsdefinitionen dominieren Erfahrungen und Erwartungen von einzelnen oder auch von
Gruppen. Diese Erfahrungen und Erwartungen werden durch sprachliche Symbole zwischen
den Interagierenden ausgehandelt, was freilich nicht immer im Konsensus endet, sondern viel-
leicht ebenso hiufig zu Konflikten fiihrt — und eben solche Konflikte sind dann wiederum ein
Moment, das die Situation mit bestimmt. Meine Urteilstheorie versucht nun, die in der Situa-
tionsethik isolierte Komponente »Situation« in den ganzheitlichen Zusammenhang des Ur-
teilsverlaufes wieder einzubinden.

5.2 Chr. Frey hat in seinem Studienbuch der Dogmatik'® ein Schema dogmatischer Urteilsbil-
dung konzipiert und gezeigt, wie dieses mit dem ethischen Urteilsverlauf korreliert. Bei
etlichen Schritten des ethischen Urteils sind eigene dogmatische Uberlegungen erforderlich,
die ihrerseits ihren eigenen Verlaufsweg nehmen. So zum Beispiel bei der Situationsanalyse.
Die dogmatische Reflexion macht hier Gesichtspunkte geltend, welche eine christliche Ethik
nicht ibergehen kann. Manchem modernen Menschen dréingt es sich zum Beispiel auf, auch
konkrete Situationen nihilistisch zu interpretieren und sich dementsprechend zu verhalten. Die
Auseinandersetzung mit einer solchen nihilistischen Definition [91] der Situation verstehe ich
als eine innerhalb der christlichen Ethik zu vollziehende dogmatische Reflexion. Dem Nihi-

8 Evangelisdies Staatslexikon, hg. von H. Kunst u. a., 2. Aufl., Stuttgart 1975, Sp. 566 (ebenfalls in der ersten
Auflage).

° Ebd. 1. Aufl., Sp. 449.

10 Chr. Frey: Studienbuch Dogmatik, Giiterslohe977, TiiTebl undl. 6.

Todt - Versuch zu einer Theorie ethischer Urteilsfindung (ZEE) 9 20.01.2020



lismus wird hier zum Beispiel ein christliches Verstdndnis von Schépfung und von Mdglich-
keiten eines Verstdndnisses des Selbst entgegengesetzt.

5.3 Wodurch unterscheidet sich aber der ethische Urteilsgang vom dogmatischen? Lege ich
Freys dogmatisches Urteilsschema zugrunde, so zeigt sich, dal der dritte Schritt in meinem
Schema, ndmlich die Reflexion auf die moglichen und gebotenen Verhaltensalternativen,
nicht Gegenstand der Dogmatik ist. Dementsprechend sind auch dogmatische Normen etwas
durchaus anderes als ethische Normen; denn ethische Normen verkniipfen ja gerade ein Situa-
tionsschema mit einem Verhaltensschema. Dennoch reicht wiederum der vierte Schritt der
Normenpriifung in die dogmatische Reflexion hinein und bedarf ihrer. Ich habe bei 2.4, »Nor-
menpriifung«, im letzten Satz darauf hingewiesen, daB sittliche Normen die Situation mit der
Handlung in einer sittlich vertretbaren Weise verkniipfen wollen, so ndmlich, da3 die Inte-
gritdt des Handelnden nicht verletzt wird. Was aber hat es mit der Integritdt des Selbst auf
sich? Der Theologe wird alsbald an die groBen Muster der Rechtfertigungslehre denken, in
welchen die aus dem Glauben geschenkten Moglichkeiten des Selbstseins thematisiert sind.
Kurzum: Ein Eindruck, daf} das Verlaufsschema des ethischen Urteils die Ethik von der Dog-
matik isoliere, wére ganz verkehrt. Vielmehr 148t sich jetzt viel praziser angeben, wie und wo
das Zusammenwirken beider sich vollzieht.

5.4 Ich wende mich nun wieder dem Normenproblem zu. Bei meinem ersten Entwurf eines
ethischen Urteilsschemas Mitte der sechziger Jahre ergab sich eine andere Reihenfolge der
Schritte, ndmlich: Situation — Norm — Handlung. Diese Reihenfolge ist nicht unbedingt
verkehrt. Es gibt ja Menschen, denen an ihrem Normensystem sehr viel gelegen ist. Sie lassen
sich von dem Gesichtspunkt leiten, die Normen in jeder Situation zur Geltung zu bringen,
wobei ihnen vielleicht weniger an der Situationsgerechtigkeit als an der Normentreue gelegen
ist. Prinzipienmoral, Kasuistik, ein iberméchtiges Ethos kénnen dazu veranlassen. Bei einem
solchen Konzept 148t sich dann aus der Verkniipfung der Situation mit den Normen die ge-
schuldete Handlung ableiten. Dieses Deduktionsverfahren setzt freilich voraus, daf3 die Situa-
tion addquat zu erkennen und daf3 der Normenbestand in bezug auf den vorliegenden situati-
ven Fall suffizient ist. Die Kasuistik rechnet zum Beispiel damit, da3 die menschliche Lebens-
wirklichkeit sich zureichend in kasuistischen Falldarstellungen beschreiben 14B8t. Wir neigen
dazu, das fiir einen rigiden Moralismus zu halten, sollten jedoch die berechtigten Elemente in
der Kasuistik beriicksichtigen. Mit Recht beanstandet Denecke in seinem Buch »Wahrhaftig-
keit«!'! den meist unkonkreten Charakter jener evangelischen Ethik, die iiberhaupt nichts mehr
von Kasuistik wissen will. Fiir uns wird die Kasuistik wieder interessant, einmal durch die
Technik der medizinischen, psychologischen und psychoanalytischen Fallbeschreibungen und
zudem durch die moderne Methode der Fallstudien.

Aber kann man die mangelnde Konkretion in der evangelischen Ethik tiberwinden, wenn man
weiterhin von dem Schema ausgeht, da3 bei gegebener Situation, bei gegebenem [92] Fall
durch Benutzung der einschldgigen Norm die Handlung definiert und postuliert werde? Mir
scheint eher, dall Menschen angesichts konkreter Probleme zunéchst die Frage stellen: »Was
kann man da tun? Was soll man tun?«, und dann bei den in Aussicht genommenen Varianten
des Handelns priifen, ob sie gut sind. Erst bei Erwégung der Handlungsalternativen kommen
also die Normen ins Spiel, und sie miissen konkret gefaf3t werden, da es ja um konkrete Hand-
lungsalternativen geht.

5.5 Wie aber ist es moglich, dall Bu/tmann und manche andere Theologen und Ethiker mei-
nen, ohne Normen auszukommen? Einfach deshalb, weil es ihnen in der christlichen Ethik
auch nicht um konkrete Handlungsalternativen geht. Darin zeigt sich meines Erachtens der

' A, Denecke: Wahrhaftigkeit, Gottingen 1971.
Todt - Versuch zu einer Theorie ethischer Urteilsfindung (ZEE)10 20.01.2020



»spatidealistische« Grundzug vieler theologischer Konzepte und vieler situationsethischer
Entwiirfe. Die Ausklammerung der Handlungsdimensionen, der konkreten Verhaltensalter-
nativen und also der Normen wird hiufig damit begriindet, da3 die christliche Ethik keine
Programme anzubieten habe oder, wie Bultmann immer wieder sagt: keine Programme der
Sozialgestaltung. Bei Bultmann kommt also eine individualistische Komponente hinzu.
Obendrein unterstellt er in seinen Aussagen, dal3 die ethische Entscheidung, insbesondere in
der liebenden Verbundenheit mit dem Nichsten, die Bezugnahme auf sachliche Normen gar
nicht vertrage. Sie soll ja eine Entscheidung des ganzen Menschen sein, aus seiner eigenen
Einsicht stammend, ganz von der Person selbst getragen. Normen hingegen sind fiir Bultmann
etwas Fremdbestimmtes, und Handlungen bewegen sich nach seinem Verstdndnis in jenem
Feld innerweltlicher, praktischer Zusammenhénge, innerhalb derer der Mensch immer schon
an die Eigengesetzlichkeit des Relativen ausgeliefert sei. Demgegeniiber will Bultmann an der
radikalen Forderung der Entscheidung festhalten.

Nun ist nicht zu bezweifeln, dal3 die christliche Ethik — man denke nur an die Bergpredigt —
radikale Forderungen enthélt, zum Beispiel die Forderung der Néchstenliebe, das heif3t die
Aufforderung, das Leben des anderen wie das eigene Leben zu respektieren und zu bewahren.
Das aber ist eigentlich keine Norm, sondern eine Meta-Norm, von der her und auf die hin alle
partikularen Normen zu interpretieren sind. »Die Liebe ist des Gesetzes Erfiillung.« Die sozia-
len Normen hingegen, die im Medium von Recht, Moral und Konventionen sich bilden, sind
Forderungen oder Richtlinien flir das Verhalten, die sich aus unserem Leben miteinander
ergeben; sie sind vielfdltig durch Sachbeziige, Institutionen und dergleichen vermittelt. Aber
eben: sie ergeben sich aus jenem Zusammenleben, in das wir selbst verflochten sind, an dem
wir selbst teilnehmen, und sind schon deshalb nicht v6llig heteronom, »gesetzlich«. Und vor
allem: sie fordern nicht bloen Gehorsam, sondern verstindigen Umgang mit ihnen, also
Einsicht, Ermessensurteile und so weiter. Wer konnte zum Beispiel Kinder nach der Norm
»Miindigkeit, Reife« erziehen, wiirde er nicht weite Spielrdume des Ermessens wahrnehmen
und wiirde er nicht selbst ein Verstindnis von Miindigkeit haben? Die radikale Forderung, das
Lebens des anderen liebevoll zu bewahren'?, ist daher nicht einfach antithetisch zu solchen
sozialen Normen zu verstehen, sondern ist eine Metanorm, die es erlaubt und gebietet, soziale
Normen einheitlich [93] zu interpretieren. Als Metanorm ist die radikale Forderung aber auch,
soll sie verwirklicht werden, auf die Einsichten angewiesen, die sich in den sozialen Normen
niederschlagen.

5.6 Geschlossene Normensysteme verdecken oft nur die in ithnen liegenden Normenkonflikte.
Legt man solche Normenkonflikte, die ja auch meist Interessenkonflikte sind, offen, so erkennt
man, da der Umgang mit konfligierenden Normen der Meta-Normen bedarf, die es erlauben,
das betreffende Problem auf eine hohere Reflexionsebene zu verlagern, um den Konflikt ent-
scheidbar werden zu lassen. Als Beispiel sei der Normenkonflikt von 1. Korinther 8-10 heran-
gezogen: Die Starken, die Pneumatiker sagen, sie hétten die volle Erkenntnis, da3 es mit den
Gotzen nichts sei, und daher konnten sie jederzeit unbedenklich Goétzenopferfleisch essen. Die
Schwachen, die Skrupuldsen machen geltend, da3 die Machtsphére der G6tzen doch wirksam
sei und daB3 man sich radikal zwischen der Sphére der Gemeinschaft mit Christus und der
Gemeinschaft mit den Gotzen entscheiden miisse, also keinesfalls Gotzenopferfleisch essen
diirfe. Paulus gibt den Starken hinsichtlich ihrer Erkenntnis recht, daB} alles auf der Erde Gott
und nichts den G6tzen gehort. Aber er sagt sofort: Dieses Wissen allein bldht nur auf, macht
arrogant. Erst das Wissen verbunden mit der Liebe — hier konkret also mit der Riicksicht auf
die Schwachen — zeigt in Wahrheit, wohin das Problem gehort: auf die Ebene der Erbauung
der Gemeinde. Auf diese hohere Reflexionsebene verlagert, bekommen weder die Normen der

12 K. E. Logstrup: Die ethische Forderung, 2. Aufl., Tiibingen 1968, S. 17 ff.
Todt - Versuch zu einer Theorie ethischer Urteilsfindung (ZEE)11 20.01.2020



Starken noch die der Schwachen recht. Vielmehr zeigt die Metanorm der Liebe, wie der Kon-
flikt zu 16sen ist.

6. SCHLUSSUBERLEGUNGEN: DAS PROPRIUM CHRISTLICHER ETHIK

Natiirlich wird ein Konzept theologischer Ethik, das in der skizzierten Weise eine Urteilslehre
enthélt, in der Diskussion vor die Frage gestellt: Wie steht es hier mit dem Proprium christli-
cher Ethik? Wo kommt das spezifisch Christliche zum Zuge? Es diirfte evident sein, da3 sich
dieses Spezifische jedenfalls nicht bei einem einzelnen Sachmoment oder Schritt des Urteils
findet, zum Beispiel nicht isoliert in den Normen zu suchen ist. Eher schon in der Weise des
Umganges mit Normen. Aber ganz grundsétzlich ist zu sagen, da3 immer bei mehreren Sach-
momenten, bei mehreren Schritten die theologische Dimension prasent sein kann und muB8.
Fiir den Glaubenden wird das Verstdndnis des anfallenden Problems ebenso wie die Analyse
der Situation, die Erwdgungen der Handlungsalternativen und die Wahl der einschlagigen
Normen in einigen Hinsichten anders ausfallen als fiir den Nichtglaubenden. Um das deutlich
zu machen, habe ich oben (5.2) auf das Zusammenspiel von ethischer und dogmatischer Re-
flexion hingewiesen. Es gibt also kein christliches Proprium, das man an einer Stelle des
Urteilsverlaufes dingfest machen konnte. Das Urteilsschema erlaubt vielmehr, die pauschalen
Gegeniiberstellungen — hier Glaube, hier Vernunft; hier Kirche, dort Welt — durch differen-
zierte Fragestellungen zu ersetzen. Hier, im einzelnen, bei jedem konkreten Schritt muf3 sich
dann zeigen, ob sich die Urteilsfindung im Horizont des Glaubens und seines geprigten Ver-
standnisses von Selbst und Welt bewegt oder auerhalb desselben.

Vortrag auf der Konferenz deutscher evangelischer Sozialethiker in Tutzing am 23. Juni 1976.
Der Vortragsstil wurde beibehalten.

Quelle: Zeitschrift fiir evangelische Ethik (ZEE), Nr. 21, Heft 1 (1977), S. 81-93.

Todt - Versuch zu einer Theorie ethischer Urteilsfindung (ZEE)12 20.01.2020



