Predigtmeditation zu Lukas 18,31-43 (Estomihi 1950)

Von Hans Joachim Iwand

Wer iiber unser Evangelium predigt, wird sich vornehmlich zwei Fragen vorlegen miissen:
einmal, warum gehen in der Passionsgeschichte Leidensverkiindigungen dem Leiden selbst
voraus? Gehort es zum Leiden Christi, da3 ihm die Vorhersage des Leidens vorangeht? Er
selbst, Christus, stellt sie ausdriicklich und verhiillt immer wieder dem Ereignis vor. was will
er damit tun? Eins jedenfalls ist damit grundsédtzlich negiert und aufgehoben, was freilich auch
zum Schrecklichsten in der modernen Theologie gehdrt, als ob ndmlich die Lehre bzw. die
Verkiindigung Deutung des zunéchst einmal als Faktum hingenommenen Geschehens sei.
Nicht das Geschehen geht voran, sondern das Wort, die VerheiBung. Das Ereignis bestitigt
nur das Wort, wir sind darum auch in unserem Glauben ans Wort gewiesen, und nicht an die
,Heilstatsachen®, denn die Heilstatsachen erscheinen uns ja zunichst eben nicht als Heils-,
sondern, wie eben hier den Jiingern, als Unheilstatsachen. ,,Denn wenn Gott redet, so kann er
nicht anderst reden, denn von Sachen, welche die Natur nicht verstehet noch fassen kann.
Darumb soll mans glauben, und wenn mans geglaubt hat, als denn soll mans auch erfahren,
das es war sei*!, denn Gottes Taten bleiben Seine Taten, sie sind nicht im vorhinein ,,einsich-
tig®, sondern erst von hinterher: ,,das alle Gottes werck die art haben, wenn man davon redet,
ee sie geschehen, so sind sie nit zubegreyffen?. Aber was hat unser Glaube davon, wenn wir
wissen, dal} Jesus sich klar war tiber das, was ihm bevorstand? Der Satz von der Allwissenheit
Jesu ist als solcher noch kein Glaubenssatz. Offensichtlich soll der Unterschied hervorgeho-
ben werden zwischen dem Unverstand der Jiinger und der Weissagung Gottes (vgl. Lk.24,25).
So bezieht sich die Leidensverkiindigung im Munde Jesu auch nicht auf das Vorwissen des
Faktums, sondern auf die Entschlossenheit, mit der er selbst gerade diesen Weg geht. Die
Notwendigkeit des Leidens und die Freiwilligkeit, mit der Jesus diesen weg ,.hinauf nach
Jerusalem® wihlt, sind eins. Und zwar sind sie nicht an sich, nicht in uns, sondern nur in ihm
eins! Sein Wille ist Ereignis des gottlichen, unumstéBlichen Ratschlusses (Eph. 1,11;

Hebr. 6,17 usw.). Insofern ist sein Leiden und sein Tod [208] von anderer Notwendigkeit,
thnen liegt ein anderes Mulf} zugrunde, als unserem Tod und unserem Leiden und wir sollten
nicht die Passion Jesu von irgendwelchen Arten unserer Passion aus verstehen wollen. Es gibt
keinen Zugang von auflen, um das Nutz dieses Weges Jesu nach Jerusalem zu ,,verstehen®.
Solange die Welt besteht, werden sich die Jiinger Jesu immer wieder daran, an diesem Mutz
seiner Verwerfung, stofen. Sie trdumen ja davon, ihn, Jesus, ganz anders zur Nacht, zur Gel-
tung zu bringen. Es gibt offenbar ein grundsitzliches Nichtbegreifen, da3 Christus leiden
muBte, denn die Passion Jesu ist ja noch keineswegs ,,voriiber*, wir stehen ja noch keineswegs
in der ecclesia triumphalis, was hier in Jerusalem geschieht, wird immer wieder geschehen,
wenn auch nicht mehr mit Christus selbst, so doch mit seinem Evangelium. Dal} diese Blind-
heit von uns genommen werde, darum geht es. Also um die Aufhebung eines Nichtverstehens,
das noch nicht damit behoben ist, dall ,,man* weil, da} Jesus gelitten hat, wie das eben alle
Welt weil}. Es kommt darauf an, ob uns ein Licht aufgeht, dal wir begreifen, warum er leiden
mutzte und dal3 er leiden wollte.

Das aber fiihrt zweitens zur Frage nach dem homiletischen Zusammenhang. Die beiden Er-
zahlungen, die Leidensverkiindigung und die Geschichte von der Heilung des blinden Barti-
méus (Mk. 10,46) sind aus Grund der kirchlichen Lesung zu einem Predigttext zusammenge-
schlossen. Bei Mt. und Mk. steht die Geschichte vom Wettstreit der Jiinger dazwischen. Es
muf} also zum mindesten nicht so nahtlos weitergehen wie bei Lk. Aber was meinte wohl Lk.,
wenn er die Geschichte von der Blindenheilung unmittelbar folgen lieB3, und vor allem, was

! Luther, WA. 52, 165,22fT.
2 Luther, WA. 52, 165,22ff.

Iwand - Predigtmeditation zu Lukas 18,31-43 (Estomihi) 1 17.01.2020



meinte die kirchliche Lesung, wenn sie gerade diese beiden Stiicke verband? Schon Gregorius
ist der Meinung, dal3 es sich homiletisch um eine Antithese handelt. Was die ,,carnales disci-
puli nicht verstehen, das ,,sieht” der Blinde®. DaB nimlich Jesus gerade als der von den Men-
schen — ,,Altesten, Hohenpriestern, Schriftgelehrten* (Lk. 9,22; vgl. 17,25) — verworfene Stein
(vgl. Acta 4,11) der Davids Sohn ist. Davids Sohn aber bedeutet: der Messias-Konig! Denken
wir uns einmal das ,,historische* aus der Situation ,,von damals* weg, was bleibt dann? Ein
schuldhaftes, weil dem Prophetenwort entgegenstehendes Unverstehen der Jiinger {iber dem
Leiden Jesu und das Wunder des Messias-Konigs, der mit seinem Machtwort den Blinden
sehend macht: ,,Sei sehend! Dein Glaube hat dir geholfen®. Er ist also ,,dennoch* ein Konig.
Er ist es gerade als der von den Hohenpriestern und Schriftgelehrten — man fiirchtet sich fast,
das in unsere Sprache zu iibersetzen! — verworfene, der an die Heiden preisgegebene — auch
das erleben wir und haben wir erlebt —, als der auch von seinen eigenen Jiingern nicht verstan-
dene. Er ist, was er ist, nicht von unten her, vom dem her, was er ,,fiir mich* ist, sondern, er
kann fiir mich eintreten, weil er der verheillene Konig ist! Weil er kommt, die Welt zu retten.
Weil er, als Davids Erbe, Herr sein wird iiber Siinde und Tod. Darum ereignet sich all dieser
Masse von Bosheit, Intrige, Roheit und Unversténdnis in den eigenen Reihen gegeniiber, un-
mittelbar vor den Toren Jerusalems zwischen dem auf seinem Weg ganz einsamen, ganz
koniglich auf sich gestellten Jesus Christus und dem Bettler am Wege das Wunder der O f-
fenbarung. Gott verklirt durch diesen blinden Bettler seinen Sohn. Er muf uns allen be-
zeugen, daB wir blind sind, er ist der Sehende unter tausend Blinden, weil er der Glaubende
ist. Und um Christus zu erkennen, mufl man zuvor ein Glaubender sein, ehe man ein Sehender
wird. [209] Wie kreuz und Auferstehung die beiden Seiten einer Sache sind, eines Gesche-
hens, so dal} auch nicht einmal der Gedanke eines Andersseins hier Platz hat (Act.2,22b), so
sind Leidensverkiindigung und Blindenheilung ein Offenbarwerden des einen Herrn. Auch
die Heilung weist in die Zukunft! Ist Zeichen der Auferstehung und des Lichtes, das von da
her tiber alle ,,blinden Bettler am Wege* erstrahlen wird. Begreifen, Christus und seinem Weg
ins Leiden gegeniiber ein verstehender, ein Begreifender werden, daf3 hieBe nun eben doch
zum Bettler werden und mit diesem um das Licht der Erkenntnis schreien: Du Sohn Davids,
erbarme dich mein! Gerade auch die Jiinger sind nicht iiber den Bettler hinaus. Denn Chri-
stus und seinen Weg erkennen ist seine Gabe, ist eine unserem Vermogen entzogene Tat des
thn verklarenden Geistes. Nun kann es vielleicht verstindlich werden, warum die Kirche diese
Perikope an den Eingang der Passionszeit gestellt hat: es geht darum, daB3 wir sehend wer-
den!

II.

Die Passionszeit erinnert uns ndmlich daran, dall im Leiden Jesu Christi sich ereignet hat,
was die Zeit zu threm Ende bringt. Die Frage nach dem Ende der Zeit, aller Zeit, der Zeit in
ihrem Noch-Nicht, in ihrem stets Uber-sich-hinausweisen, in ihrer Unruhe und Grenzenlosig-
keit ist hier beantwortet. Der Tod, wie wir ithn erleiden, zeitigt die Zeit, der Tod ist zur Grenz-
scheide geworden zwischen Zeit und Ewigkeit. Aber der Tod Jesu hebt den FluB3 der Zeit auf,
macht sie stillstehen, setzt jenes neue ,,heute®, jenes besondere ,,Jetzt”, zu dem alle Zeit gleich
fern und gleich nahe ist. ,,Es wird alles vollendet werden, was geschrieben steht durch die
Propheten von des Menschen Sohn.* hier werden die letzten Dinge des Menschen zu Ende
gebracht werden, seine letzte und tiefste Bosheit und seine — von Gott her gesehen — hochste
und gnadenvollste Moglichkeit. Das eine wird von unserer Seite her gesehen, und dabei wer-
den sich gerade die von Amtswegen berufenen Leiter der Kirche am erschiitterndsten kompro-
mittieren. Gerade in Jerusalem und gerade von den geistlichen Fiihrern wird Jesus, Gottes

3 So auch Schniewind: ,,Die Frommen bleiben blind, aber die Geringen werden sehend!* zu Mk. 10,46fT.
Iwand - Predigtmeditation zu Lukas 18,31-43 (Estomihi) 2 17.01.2020



Offenbarung in Person, verworfen und an die — Heiden ausgeliefert werden! Was niitzt alle
Sorge um die Reinheit des Gesetzes, um die Heiligkeit des Kultes, wenn dann der Heilige
Gottes an die Heiden preisgegeben wird. Es gibt das — wie die Passionsgeschichte lehrt, und
hier enthiillen sich unsere letzten Moglichkeiten. An diesem Stiick Kirchengeschichte ist die
Eindeutigkeit des Wortes Kirche ein fiir allemal zerbrochen, fiir immer! Denn es gibt offenbar
eine Kirche, die das heilige konserviert, aber den heiligen preisgibt! Es gibt eine Kirche, in
der sich die Gottlosigkeit in ihrem hochsten und schrecklichsten Maf3e erfiillt. Wenn man das
bedenkt, kann man erschrecken, daf} bei diesem Gericht Gottes iiber alle Welt die Kirche auch
auf die Seite der Gerichteten zu stehen kommt! Es gibt ein Biindnis, bei dem beide, Kirche
und Welt, Fromme und Heiden, eine gleich furchtbare Rolle spielen — Jesus gegeniiber! Da-
rum ist hier kein Unterschied, darum wird hier — indirekt — die Voraussetzung dafiir geschaf-
fen, daB3 das Evangelium beiden gleich gilt, Juden und Heiden, denn ,,hier ist kein Unter-
schied®. Bei der Leidensverkiindigung fillt auf, daB sie eigentlich keine ,,Leidens* Verkiindi-
gung allein ist, sondern mit der Voraussage der Auferstehung schlie3t. Das Dennoch Gottes,
Gottes letztes Wort auf all das, was an menschlichem Spott und menschlicher Gewalttat vor-
angeht, fehlt auch in der Weissagung nicht, der Menschensohn wird — auferstehen! So werden
nun auch in Jesus, und zwar in ihm allein, die letzten Dinge offenbar, die Auferstehung,
das neue Leben, der Sieg, der dem gehorsamen Menschen, dem Menschen ohne Siinde ver-
heiBen ist. Auch hier geht es um eine letzte, positive, keineswegs engelhaft-geistige, sondern
[210] gerade menschlich-leibliche Moglichkeit. Der Menschensohn wird auferstehen.
Aber diese Moglichkeit wird allein in einem Menschen als die ihm zukommende greifbar, in
dem Menschen Jesus Christus. Fiir alle anderen nur in ihm und durch ihn. Jesus Christus ist
der ,,Gerechte* der Psalmen und des Deuterojesaja, seine Geschichte wird jetzt ,,erfillt* wer-
den. Sie wird sich erfiillen auf der Seite des Leidenden, kraft der justitia passiva, exempla-
risch vorgelebt in dem Menschen Jesus. Unsere Geschichte aber ist die Geschichte der justitia
activa, deren tiefster, abgottischer, gegen Gott und sein Kommen aktiv gerichteter Affekt
hier aufgedeckt ist.

Das sind die Dinge, die geschehen werden. Und sie sind wahrlich damit nicht abgetan, daf sie
einmal geschehen sind. Nur insofern sind sie unwiederholbar, als wir ihn, Jesus, nicht wieder
ins Grab legen konnen. Er ist auferstanden — das hei3t doch wohl: da3 wir ein fiir allemal in
diesem Kampf gegen Gott verloren haben, ,,wir wissen, da3 Christus, von den Toten aufer-
weckt, nicht mehr stirbt.” Der Tod ist selbst entmachtet, ist in dem Leiden und Sterben Jesu
»entmythologisiert”. Aber die Figuren, die in der Passionsgeschichte austreten, kommen im-
mer wieder, versuchen immer wieder dasselbe, versuchen es immer wieder mit demselben
Ergebnis, daB sich im Kampf um Jesus Christus die letzten Dinge enthiillen. Das heil3t Jerusa-
lem. Das ist seine unvergleichliche Rolle unter allen anderen Stddten der Welt. In keiner ande-
ren Stadt ist solches geschehen und konnte solches geschehen. Martin Kéhler sagt mit Recht,
daB Jesus nicht in Rom oder Athen hitte hingerichtet werden konnen. Man braucht nur diesen
Gedanken zu denken und man begreift, wie absurd er ist, man begreift, dal der Name Jerusa-
lem ein Gegenstiick im Himmel hat. ,,Meine Zunge soll an meinem Gaumen kleben, wo ich
dein nicht gedenken, wo ich nicht lasse Jerusalem meine hochste Freude sein.*

I11.

Jerusalem ist Davids Stadt und Jesus ist Davids Sohn. Das zu sagen, ist der Blinde am Wege
da (Jes.35,5; Mt. 11,5). Der blinde Bettler — das heil3t der Mensch, der von sich aus eben nicht
die Moglichkeit oder Zdhigkeit mitbringt, zu sehen. Der, welcher gesehen werden soll, der
Davids-Sohn in diesem zum Leiden gehenden Jesus, bringt uns erst die Moglichkeit, sehend
zu werden (Joh. 8,12; Eph.1,18). Wo sein Weg, besser noch, wo die Runde seiner Gegenwart,

Iwand - Predigtmeditation zu Lukas 18,31-43 (Estomihi) 3 17.01.2020



den blinden Menschen trifft, da ist der ,,Augenblick® der Entscheidung, der Hilfe da. Da heif3t
es bitten. Die Bitte ist das Zeichen des Glaubens, der die Mdéglichkeit der Hilfe nicht in sich,
aber in dem ,,voriibergehenden® Herrn (Ambrosius)* sucht. Das ist der Augenblick, auf den es
ankommt. Der Augenblick, da es gilt, den Herrn bei meinem Elend stillstehen zu machen. Das
aber vermag keine Gewalt des Himmels und der Erden als allein der Ruf: ,,Herr, erbarme
dich.” Man konnte an dieser Stelle einmal ausfithren, was das heif3t! Erbarme dich der Nacht,
in der ich zu leben gendtigt bin. ,,Finsternis® ist der Inbegriff der Gottesferne (Rom. 1,21),
Machtbereich alles Bosen (Kol. 1,13; Eph. 6,12), Deckmantel fiir die Taten, die das Licht
scheuen (Joh. 3,20). Niemand kann Gemeinschaft mit Gott haben und zugleich in der Finster-
nis wandeln (Joh. 1,6). Der Schrei nach Erbarmen bedeutet die Bitte, Gott mége diese Blind-
heit autheben, indem er uns mit hineinnimmt in die Gemeinschaft seines unwandelbaren (Jak.
1,17) Lichtes. In der Finsternis leben, heiflt angewiesen sein auf die ,,blinden Blindenfiihrer*
(Mt. 15,14). Kein Wunder, [211] daB, je dichter die Finsternis wird, desto mehr menschliches
,Fuhrertum* sich vordréngt, um seine verhdngnisvolle Rolle zu spielen. Aus diesem Verfal-
lensein an Fiihrer, dem Angewiesensein auf einen, der ihn leitet, will der Blinde frei wer-
den. Sehend werden heif3t frei werden, seinen Weg selbst zu gehen! ,,An sich* konnte das die-
ser Mensch wohl, er hat ja alle Moglichkeiten, er konnte gehen, er konnte sich recht bewegen,
konnte aus dem geraden Wege wandeln — nur eins fehlt: das Licht. Der blinde Mensch ist ein
Gleichnis dessen, was wir alle sind. Durch diesen ,,Defekt* sind alle unsere Mdglichkeiten
durchgestrichen. Er bringt uns um unsere eigenste Moglichkeit. Das ist das Furchtbare an
unserer Lage.

Aber dieser Blinde an der Strae, da Jesus auf seinem Weg nach Jerusalem voriibergeht,
nimmt den Augenblick wahr und wird ein Glaubender und weil er ein Glaubender wird, so
kann er bitten, und weil er sich nicht schdmt, Jesus zu bitten, schreit er laut und vernehmlich
um Erbarmen! Er durchbricht das verstockte Schweigen aller derer, die Jesus nicht verstehen,
er schreit. Er breitet sein Elend vor dem Herrn aus. Er wirst es ihm vor die Fiile und 1463t
ithn nicht voriiber. Nicht zufillig steht diese Geschichte vom blinden Bettler gerade in dem
Kapitel, das auch das Gleichnis von der bittenden Witwe und vom Zollnergebet enthilt. Der
Blinde ist nicht nur ein Bild des in die Finsternis gestolenen Menschen, sondern er ist zu-
gleich ein Vorbild des aus der Finsternis herausgerissenen, geretteten, um seines Glaubens
willen befreiten Menschen. Er ist ein Zeichen dafiir, daB3 ,,bei Gott moglich ist, was bei den
Menschen nicht moglich ist* (ob Lukas bei dem blinden Bettler vielleicht doch ein wenig den
Kontrast zum reichen Jiingling Mitschwingen lassen wollte, der nur bis zur Traurigkeit kam,
aber nicht zum Schrei: Du Sohn Davids, erbarme dich mein?), ,,das also difl Exempel dahyn
dient, das wir sollen unverschampte bettler sein und geylen lernen und uns nit lassen miid
machen, sondern sagen: Herr, war ists, ich bin ein armer, unwirdiger siinder, das weil3 ich
wol. Aber — hier gilt nicht disputirens, ob ich fromm sey. Das eynige stiick ist genug, das ich
notdurfftig bin und du gerne geben wilt, was mir zu leyb und seel niitzlich ist* (Luther). So
endet unser Text mit dem Gebet und seiner Erhérung — und wenn man noch eine Mahnung
dazu setzen will, dann kann man sich von Gregorius mahnen lassen: ,,Caecus a Domino non

aurum, sed lucem quaerit; et nos non falsas divitias, sed lucem quaemmus5 e

Die Aufgabe der rechten Verkiindigung dieses Evangeliums miiite demnach wohl eine Dop-
pelte sein: einmal miifite uns an Hand der Leidensverkiindigung, deutlich werden, dafl man
,,sehen und doch nicht sehen kann®, also das — trotz des Wissens um die Faktizitit des Leidens
Jesu — fortbestehende effektive Blindsein miifite uns zum BewuBtsein kommen. Und dann

4 Caecum igitur clamantem Dominus transiens audivit, stans illuminavit — Den schreienden Blinden erhérte der
voriibergehende Herr, der stehen bleibende machte ihn sehend (Ambrosius, de illuminatione caeci).
3> Der Blinde erbittet nicht Geld, sondern Licht; so wollen auch wir nicht falsche Schiitze, sondern Licht suchen.

Iwand - Predigtmeditation zu Lukas 18,31-43 (Estomihi) 4 17.01.2020



miifite der Blinde, der eben diese unsere Lage wirklich ist, wihrend wir sie durch ein ver-
meintliches Sehen verdecken, mit seinem Schrei auch uns bitten, glauben und um Erbarmung
schreien lehren.

Als ein gutes Lied zu unserem Text, obwohl es zu Lk. 1,78 gehort, kann vielleicht das von
Johann Rist genannt werden: ,,Werde licht, du Stadt der Heiden!* obschon manches darin ein
wenig zu sehr aus der Nahe zur Aufklarung (illuminiation) gesagt und gedacht ist. Ebenso ist
J. G. L. Allendorfs Lied: ,,Jesus ist kommen, Grund ewiger Freude* ein passendes Lied zu
unserem Text. Beides Epiphaniaslieder, da die eigentlichen Passionslieder vielleicht gerade
das Ende der Perikope nicht so treffen wiirden.

Quelle: Hans Joachim Iwand, Predigtmeditationen, Gottingen: Vandenhoeck und Ruprecht
1963, S. 207-211.

Iwand - Predigtmeditation zu Lukas 18,31-43 (Estomihi) 5 17.01.2020



