Das Gebot des gnidigen Gottes'
Von Karl Barth

Was will der gnadige Gott von dem ihm — nur ihm, ihm aber, weil er sein, der ihm gnadige
Gott ist, unmittelbar und unausweichlich — verantwortlichen Menschen?

Diese Frage ist natiirlich nicht die Scheinfrage: ‘Was soll ich tun?’ des reichen Kornbauers
(Lk. 12, 17), der, was er tun will, ja nur zu gut weiss. Sie ist die offene Frage des zum Taufer
Johannes an den Jordan eilenden, durch seinen Bussruf in der Ankiindigung des kommenden
Richters aufgeschreckten Volkes, der Zollner und der Soldaten: ‘Meister, was sollen wir tun?’
(Lk. 3, 10f.). Sie ist die offene Frage des reichen Jiinglings, der nach Mk. 10, 17 auf Jesus
zulief und sich vor ihm auf die Knie warf mit den Worten: ‘Guter Meister, was soll ich tun,
damit ich das ewige Leben ererbe?’ und von dem es nachher ausdriicklich heisst, dass Jesus
ihn liebte. Sie ist die offene Frage derer, denen, als sie die Pfingstrede des Petrus, seine Ver-
kiindigung Jesu, den Gott zum Herrn und Christus gemacht hat (‘den ihr gekreuzigt habt’),
horten, ein ‘Stich durchs Herz’ ging: ‘Was sollen wir tun?” (Apg. 2, 36f.). Sie ist aber auch die
offene Frage des Saulus an den ihm vor Damaskus jidh erscheinenden Jesus: ‘Was soll ich tun,
Herr?’ (Apg. 22, 10). Es ist aber offenbar dieselbe offene Frage, zu der dann Paulus auch die
Christen veranlassen und aufrufen will, wenn er die Spitze der von ihm geforderten ‘Wand-
lung durch Erneuerung eures Denkens’ dahin beschreibt: sie mochten es lernen, zu priifen, zu
erforschen, zu erkennen, was der Wille Gottes sei, das ihnen gebotene gute, ihm wohlgefilli-
ge, vollkommene Tun (R6m. 12, 2, vgl. Phil. 1,10, Eph. 5,10, 17). [281]

Diese Frage kann, soll sie eine ernstliche, fruchtbare, weil echte Frage sehr, nicht im leeren
Raum, sondern nur innerhalb einer bestimmten Situation gestellt werden: erwachsend aus der
Erkenntnis dieser Situation und aus der dieser zugrunde liegenden Erkenntnis Gottes und des
Menschen. Es geht um die durch die Epiphanie Jesu Christi bestimmte Situation. Indem das
Reich Gottes nahe herbeigekommen, indem es bestimmten Menschen auf den Leib geriickt
ist, indem sie sich auf einmal in den Umkreis des Gnadenbundes versetzt sehen, indem es
thnen an ihrem Ort deutlich wird, dass sie zu einer der Aktion Gottes entsprechenden Reak-
tion aufgerufen und gendtigt sind, indem es ihnen aber noch nicht oder nicht mehr deutlich ist,
wie diese Reaktion, sollte sie verantwortlich vollzogen werden, beschaffen sein miisste, indem
es ihnen weiter gewiss ist, dass sie sich die Anweisung dazu nicht selbst geben konnen, dass
sie thnen als Befehlswort, als Gebot gegeben werden muss — so und damit kommt es zu ihrer
Frage: Was sollen wir tun? Sie ist keine bloss rhetorische Frage, als deren Antwort der Fra-
gende doch nur das Echo der Antwort erwartet, die er sich selbst schon lange gegeben hat. Sie
kommt aber auch nicht aus dem Unbestimmten und sie zielt nicht ins Unbestimmte. Sie ist
nicht die Frage des sich selbst {iberlassenen Menschen, und so stellt sie sich nicht zufillig,
nicht willkiirlich, nicht aus irgendeiner mehr oder weniger dringlichen Neugier und auch nicht
aus dem Bediirfnis, sich unverbindlich irgendeiner Auskunft iiber das, was allenfalls zu tun
sein mochte, umzusehen und zu erkundigen. Sie kann darum auch nicht danach fragen, was
dem Menschen durch irgendeine hohere Macht oder Idee, durch irgendein ihm vorgegebenes
Prinzip oder Leitbild zu tun nahegelegt sein mochte: durch eine Instanz, die womdglich erst
zu eruieren, zu erforschen und zu definieren wire, deren Autoritit darum noch zweifelhaft
und diskutierbar sein konnte. Hier fragt der Mensch, weil er gefragt ist, als selber Gefragter
Antwort haben muss, selber aber keine Antwort weiss. Und er fragt nach dem Bescheid eben

! Das Folgende ist eine Kostprobe aus dem jetzt in Entstehung begriffenen Band IV, 4 der KD, deren friihere
Béinde mein Freund Heiko Miskotte mit einem so freudigen Verstandnis und mit so verstédndnisvoller Freude
begriisst hat, dass ich ihm hier einmal 6ffentlich dafiir danken mochte. [Vgl. Karl Barth, Das christliche Leben.
Die Kirchliche Dogmatik IV,4. Fragmente aus dem Nachlaf} Vorlesungen 1959-1961, hrsg. v. Hans-Anton
Drews und Eberhard Jiingel, Ziirich: TVZ 1976, S. 46-54.]

Barth - Das Gebot des gniddigen Gottes 1 27.01.2020



der Instanz, durch die er zuerst sich selber gefragt weiss. In diesem Sinn als echte Frage
gestellt — in jedem anderen Sinn wére sie uninteressant! — ist die Frage nach Gottes Gebot,
nach dem, was der Mensch nach Gottes Willen tun soll, bereits der Ansatz zu der der gottli-
chen Aktion angemessenen menschlichen Reaktion, ist der Mensch eben damit, dass er so
fragt, schon auf den Weg des Gehorsams getreten. Schon bewéhrt sich die von Gott begriin-
dete und geschaffene Gemeinschaft zwischen ihm und dem Menschen jedenfalls darin, dass
dieser, von Gott offenbar erreicht und ergriffen, nicht mehr einfach fortfahren kann, sich
seinem Schicksal oder irgendeiner Eigengesetzlichkeit menschlichen Handelns zu fiigen, im
Anschluss an das, was ‘man’ in seiner ndheren oder ferneren Umgebung fiir richtig hilt oder
nach eigener Willkiir dies und das zu tun. Schon hat er jedenfalls [282] seinen Meister als
solchen entdeckt und sich selbst als diesem Meister verpflichtet und verantwortlich erkannt.
Schon hat er jedenfalls auch das entdeckt, dass er sein bisheriges Tun nur unter schwerem
Zweifel, kaum oder gar nicht mit seiner Begegnung mit diesem Meister und mit seiner sich
aus ihr ergebenden Verpflichtung und Verantwortlichkeit vereinigen konnte. Schon ist er
jedenfalls erschiittert, schon von der Unruhe des Ausblicks nach einem anderen, der Situation,
in die er sich versetzt findet, besser entsprechenden Tun betroffen. Schon kann er es auch
nicht dabei bewenden lassen, danach gefragt zu sein. Schon muss er sich die Frage zu eigen
machen, sie als seine eigene zu stellen. Und schon muss er sich mit dieser Frage eben dorthin
wenden, von woher sie ihm selbst gestellt ist — das Volk von Judda an den Taufer, die Leute
von Jerusalem an die Apostel, der reiche Jiingling und spater Saulus an Jesus selber. Er tut das
offenbar bereits auf Grund einer gegeniiber dem, was er zuvor war oder zu sein meinte, neuen
Bestimmung seiner Existenz. Es leuchtet aber ein, dass sie ihm als Frage ein fiir allemal ge-
stellt ist und bleibt, dass er sie, falls er einmal Antwort auf sie bekommen und den Weg des
thm befohlenen Tuns ein Stiick weit beschritten haben sollte, nicht etwa als erledigt hinter
sich lassen kann, sondern sie als Frage immer wieder wird stellen miissen. Wie wire sie seine
echte Frage, wenn er sie fallen lassen, wenn er irgendeinmal der Meinung werden konnte, es
nicht weiter notig zu haben, sie neu zu stellen? Wann hétte er es nicht nétig, auf dem Weg des
Gehorsams neue, weitere Schritte zu tun und nach neuer Weisung dazu zu fragen? Wie konnte
es im Verhiltnis zwischen dem freien gnadigen Gott und dem ihm als solchem verbundenen,
verpflichteten und verantwortlichen freien Menschen anders zu einem Weitergehen im Ge-
horsam, zu einer kontinuierlich der gottlichen Aktion entsprechenden menschlichen Reaktion
kommen, als — das ist offenbar der Sinn des an solche, die bereits Christen sind, gerichteten
Wortes Rom. 12, 2 — indem auch der Ansatz dazu und also die Frage nach dem Willen und
Gebot Gottes immer neu Ereignis wird? Gerade Kontinuitét seines Gehorsams kann von Sei-
ten des Menschen nur dadurch garantiert sein, dass er es nicht verschméht, immer neu mit
dem Anfang und also mit dieser Frage anzufangen. Gerade wer Antwort auf diese Frage
schon bekommen hat, wird sich also (das gehort zum Grundgesetz der Situation, in der er sie
allein bekommen konnte) fiir darauf angewiesen halten, sie wieder und wieder horen und also
wieder und wieder nach ihr fragen zu miissen, vielmehr: zu diirfen.

Eine grundsétzliche Erinnerung ist hier einzuschalten. Der Begriff des Gebotes Gottes be-
zeichnet eine dynamische Wirklichkeit. Es handelt sich um das Gebot des lebendigen Gottes.
Und so redet der Begriff von Gottes Tun, sofern dieses auch ein ganz bestimmtes an den Men-
schen gerichtetes Wort ist. Der Ausdruck ‘Gottes Gebot” bedeutet, dass der gnéddige Gott,
indem er als solcher mit dem Menschen, fiir thn und an ihm handelt, nicht schweigt, sondern
thm auch etwas sagt und zwar sagt, was er mit seinem gottlichen Tun von ihm haben will,
was der Mensch seinerseits tun soll. Er redet von Gottes in und mit seinem Tun stattfinden-
dem Weisen, Fordern, Befehlen, mit dem er an die Freiheit appelliert, die er ihm in seiner
eigenen Freiheit als sein Schopfer und Versohner gegeben hat. Das Gebot Gottes ist das
Ereignis, in welchem Gott das tut: in welchem er gebietet. Es ist aber in jeder besonderen
Gestalt seines Verkehrs mit dem Menschen, in jeder besonderen Zeit, im Blick auf die Vor-
aussetzungen, Mdoglichkeiten und Konsequenzen, jedes besonderen Dranseins jedes Menschen

Barth - Das Gebot des gniddigen Gottes 2 27.01.2020



ein besonderes Gebieten. Es ist je Eines, je etwas ganz Bestimmtes, was Gott von diesem und
diesem Menschen fordert. So ist sein Gebot kein dem Menschen offenbartes und auferlegtes
Prinzip seines Handelns oder eine Sammlung solcher Prinzipien, die dieser dann, um im Ein-
zelnen das Rechte zu treffen und zu tun, nach bestem eigenen Wissen und Gewissen auszule-
gen oder auch nach dem Rat oder in Beugung unter die Autoritdt Anderer auszulegen und
anzuwenden hitte. Gerade hinsichtlich der Richtung und Art seines konkreten Tuns heute und
hier wére er ja dann doch dem Schicksal oder dem Zufall oder eben sich selbst, seinem Er-
messen und Gutfinden oder dem jener Anderen iiberlassen. Gott sagt ihm vielmehr in seinem
Gebot je ganz konkret, was er jetzt, hier, unter diesen und diesen Umstdnden tun und lassen
soll. Er begleitet den Weg des Menschen mit immer lebendiger, neuer, direkter Weisung. Im-
mer ist es Gott, der das Gute fiir ihn gewahlt hat und als Sache seiner Wahl ihm bekannt
macht. Und Sache des freien Menschen ist es immer, Gottes Gebot als Gottes konkreten An-
spruch, seine konkrete Entscheidung, sein konkretes Gericht zu vernehmen und also Gottes
Wahl nachzuvollziehen, das von Gott Gewahlte als das Gute ins Werk zu setzen. Fiir diesen
Nachvollzug der von Gott vollzogenen Wahl in seiner eigenen Erkenntnis, seinem eigenen
Willen, seiner eigenen Tat ist der Mensch verantwortlich. So fragt die Frage: ‘Was soll ich
tun?’ nach der von Gott heute, hier vollzogenen Wahl des Guten, nach der Weisung, in der
Gott sie thm bekannt macht, damit er sich an sie halte. Sie fragt nach der je ganz besonderen,
konkreten Gestalt und Art des Tuns, das Gott vom Menschen haben will. Dementsprechend
wird auch des Menschen Tun, indem es dem Gebieten Gottes Schritt fiir Schritt zu folgen hat,
ein je immer wieder besonderes sein miissen: Gehorsam, sofern es aus dem rechten Horen des
gottlichen Befehls hervorgeht und was ihm befohlen ist, ins Werk setzt — Ungehorsam, sofern
es entweder gar nicht aus solchem Horen stammt oder das Gehorte nicht wie ihm befohlen ins
Werk setzt. So oder so: Es handelt sich in der Begegnung und in dem Zusammensein von Gott
und Mensch wie liberhaupt, so auch in seinem ethischen Charakter nicht um ein statisches
Gegeniiber, dessen [284] Art und Gestalt sich ein fiir allemal fixieren liesse, sondern — weil
der freie Gott und der freie Mensch sich da begegnen und zusammen sind — immer um je ein
Stiick ihrer gemeinsamen Geschichte, immer um ein je besonderes, in seiner Konkretion
einmaliges und einzigartiges Ereignis, bzw. um eine fortgehende Reihe solcher Ereignisse.
Eben darum kann denn auch die Frage: Was soll ich, bzw. was sollen wir tun? nie zur schon
erledigten Frage werden. Keine Ethik kann dieses Ereignis, bzw. diese Ereignisse antezipie-
ren. [hre Art und Gestalt werden immer und iiberall das Geheimnis des je so oder so gebie-
tenden Gottes und des je so oder so gehorsamen oder ungehorsamen Menschen sein. Ethik
kann und soll wohl darauf hinweisen, dass es sich zwischen Gott und Mensch immer und
iiberall um dieses Ereignis, bzw. um diese Ereignisse gehandelt hat und handeln wird. Uber
das, was Gott vom Menschen will, kann sie weder vorher noch nachher entscheiden. Sie kann
also die Frage: Was soll ich tun? nicht beantworten wollen. Gottes Gebot, wie es sich dem
Menschen je jetzt und hier erschliesst, ist ihre Beantwortung. Keine Ethik kann denn auch
iiber des Menschen Gehorsam oder Ungehorsam entscheiden wollen. Dariiber entscheidet und
richtet der gebietende Gott selber, er ganz allein. Ethik kann wieder nur darauf hinweisen,
dass in jedem Jetzt und Hier auch des Menschen Gehorsam oder Ungehorsam in seinem Ver-
héltnis zu Gottes Gebot Ereignis wurde, wird und werden wird. Ethik kann also nicht selbst
Weisung, sondern nur Unterweisung geben: Unterricht in der Kirnst, jene Frage jeweils sach-
gemadss zu stellen und ihrer Beantwortung, die Gott allein geben kann und gibt, jeweils offen,
aufmerksam, willig entgegen zu sehen.

Ethik kann aber jenen Hinweis auf das Ereignis der Begegnung zwischen Gott und Mensch,
auf jenes Geheimnis des je besonderen gottlichen Anordnens, Weisens und Befehlens und des
je besonderen menschlichen Gehorsams oder Ungehorsams — sie kann Unterweisung in der
Kunst des richtigen Fragens nach Gottes Willen und des offenen Horens auf sein Gebot
geben. Sie kann es darum, weil es in aller Besonderheit seines Gebietens jetzt und hier der

Barth - Das Gebot des gniddigen Gottes 3 27.01.2020



gnddige Gott ist, der in der Situation des Gnadenbundes dem ihm als solchen verantwortli-
chen Menschen begegnet. So ist das Geheimnis seiner Begegnung mit dem Menschen nun
doch keine Finsternis, in der Alles und Jedes moglich sein und wirklich werden konnte. So ist
das je ganz Besondere, das der freie Gott vom Menschen jetzt und hier getan haben will — der
Inhalt seines Gebotes also — wohl ganz und gar Sache seines jeweiligen Verfiigens. Es ge-
schieht aber dieses sein freies, jeweiliges Verfiigen auf alle Félle in dem Zusammenhang, in
der Ordnung, die eben damit vorgegeben ist, dass es kein gestaltloses und dunkles Nomen,
sondern der allméichtige Herr ist, der dem ihm verantwortlichen Menschen wohl will, der sei-
ne eigene Ehre eben darin sucht, des Menschen [285] Heiland zu sein. Als solcher ist er sein
Herr. Als solcher nimmt er ihn in Anspruch, entscheidet er tiber ihn, richtet er ihn. Als solcher
ist er sein Gebieter. Wir konnen und sollen damit rechnen, dass sein freies Gebieten auf alle
Falle immer und {iberall dadurch charakterisiert sein wird, dass er dieser und kein anderer
Gott ist. Und dementsprechend ist nun auch der diesem Gott begegnende Mensch kein unbe-
schriebenes Blatt, seine Verantwortlichkeit keine neutrale, keine unbestimmte, in deren Wahr-
nehmung er wohl heute im Gehorsam zu tun hétte, was gestern wirklich Ungehorsam war,
heute als Ungehorsam zu lassen hitte, was gestern wirklich Gehorsam war. Der Weg, auf dem
er dem freien Gebieten Gottes in vorbehaltloser Aufgeschlossenheit und Bereitschaft zu fol-
gen hat, ist vielmehr insofern ein ganz bestimmter Weg, als er, was er nach Gottes Gebot zu
tun und zu lassen hat, auf alle Fille nur als der Mensch zu tun und zu lassen hat, der dem ihm
gnidigen Gott und keinem Anderen verbunden und verpflichtet ist. Kann also die konkrete
Weisung, die Gott dem Menschen je jetzt und hier gibt, durch keine dem Menschen tiberlas-
sene, von ithm selbst zu findende oder von anderen Menschen ithm vorzuschreibende Ausle-
gung und Anwendung allgemeiner Prinzipien ersetzt werden, so gibt es doch ein Kriterium,
an Hand dessen die dem Menschen von Gott in seinem Gebot gegebene Weisung von seinen
eigenen Einféllen oder von den Eingebungen irgendwelcher anderer Geister und Méchte klar
und deutlich unterschieden werden kann. Das Gebot Gottes wird auf alle Félle daran als sol-
ches erkennbar sein, dass es ithm als das Gebot Jesu Christi des einen Mittlers zwischen Gott
und den Menschen in der Gestalt der Gnade begegnet: gewiss nicht als Exponent seiner eige-
nen Phantasien, Wiinsche und Begierden also, aber auch nicht als das Diktat einer ihn fremd
oder gar feindlich liberfallenden Gottheit, sondern als Weisung dessen, der ihn ohne und
gegen sein Zutun und Verdienst von Ewigkeit her geliebt hat, der ihn besser versteht, als er
sich selber versteht, es besser mit ihm meint, als er selbst es mit sich meinen kann, um ihn in
diesem seinem besseren Wissen und Meinen zu seinem Heil an seine Freiheit zu erinnern, in
seiner Freiheit ernst zu nehmen, ihn zu deren allein moéglichen Gebrauch aufzurufen. Das
Gebot Gottes wird sich unfehlbar als das Gesetz des Evangeliums zu erkennen geben. Einer
strengen Anwendung dieses Kriteriums diirften keine Einfélle des Menschen selbst und keine
Einfliisterungen und Zumutungen anderer Geister standhalten. Denn dass der Gott, der die
Welt in Jesus Christus mit sich selbst versohnt hat, der wahre Gott, der in ihm mit Gott ver-
sohnte Mensch der wahre Mensch ist, das ‘hat kein Auge gesehen, kein Ohr gehort, ist in
keines Menschen Herz emporgestiegen — das hat Gott denen bereitet, die ihn lieben’ (1. Kor.
2,9). Das bedeutet hier: Gottes Gebot ist denen bereitet, die Gott darauthin, dass er sie zuerst
geliebt hat, wieder lieben diirfen. [286]

Dieses Kriterium hat die Ethik aufzunehmen und in ithrem Hinweis auf jenes Ereignis, auf das
Geheimnis des gottlichen Befehlens und der menschlichen Verantwortung je jetzt und hier in
Anwendung zu bringen.

Quelle: Woord en wereld. Opgedragen aan Prof. Dr. K.H. Miskotte naar aanleiding van zijn

aftreden als kerkelijk hoogleraar te Leiden op 14 december 1959 [Redactie A.J. Rasker, M.H.
Bolkestein, J.M. Hasselaar, G.P.H. Locher, W.C. Snethlage], Amsterdam 1961, S. 280-286.

Barth - Das Gebot des gniddigen Gottes 4 27.01.2020



