Unsere Hoffnung. Ein Bekenntnis zum Glauben in dieser Zeit

EINLEITUNG: .,.Rechenschaft iiber unsere Hoffnung* als Aufeabe der Kirche

Teil I: Zeugnis der Hoffnung in unserer Gesellschaft

1. GOTT UNSERER HOFFNUNG

2. LEBEN UND STERBEN JESU CHRISTI

3. AUFERWECKUNG DER TOTEN

4. GERICHT

5. VERGEBUNG DER SUNDEN

6. REICH GOTTES

7. SCHOPFUNG

8. GEMEINSCHAFT DER KIRCHE

Teil II: Das eine Zeugnis und die vielen Triager der Hoffnung

1. INMITTEN UNSERER LEBENSWELT

2. DAS ZEUGNIS GELEBTER HOFFNUNG

3. GLEICHFORMIG MIT JESUS CHRISTUS

4. DAS VOLK GOTTES ALS TRAGER DER HOFFNUNG

Teil II1: Wege in die Nachfolge

1. WEG IN DEN GEHORSAM DES KREUZES

2. WEG IN DIE ARMUT

3. WEG IN DIE FREIHEIT

4. WEG IN DIE FREUDE [85]

Teil IV: Sendungen fiir Gesamtkirche und Gesamtgesellschaft

1. FUR EINE LEBENDIGE EINHEIT DER CHRISTEN

2. FUR EIN NEUES VERHALTNIS ZUR GLAUBENSGESCHICHTE DES JUDISCHEN
VOLKES

DBK - Unsere Hoffnung 1 12/3/2019


Rechenschaft#_Hlk300131787
Rechenschaft#_Hlk300131787

3. FUR DIE TISCHGEMEINSCHAFT MIT DEN ARMEN KIRCHEN

4. FUR EINE LEBENSWURDIGE ZUKUNFT DER MENSCHHEIT

EINLEITUNG: ,,Rechenschaft iiber unsere Hoffnung* als Aufgabe der Kirche

Eine Kirche, die sich erneuern will, muss wissen, wer sie ist und wohin sie zielt. Nichts
fordert so viel Treue wie lebendiger Wandel. Darum muss auch eine Synode, die der Reform
dienen will, davon sprechen, wer wir als Christen und Glieder dieser Kirche sind und was
allen Bemiihungen um eine lebendige Kirche in unserer Zeit zugrundeliegt.

Wir miissen versuchen, uns und den Menschen, mit denen wir leben, ,,Rechenschaft zu geben
iiber die Hoffnung, die in uns ist* (vgl. 1 Petr 3,15). Wir miissen zusehen, dass iiber den
vielen Einzelfragen und Einzelinitiativen nicht jene Fragen unterschlagen werden, die unter
uns selbst und in der Gesellschaft, in der wir leben, aufgebrochen sind und nicht mehr
verstummen: die Fragen nach dem Sinn des Christseins in dieser Zeit iberhaupt. Gewiss,
darauf wird es schlieBlich so viele konkrete Antworten geben, wie es Gestalten lebendigen
Christentums unter uns gibt. Gleichwohl diirfen wir den einzelnen in der Feuerprobe solcher
Fragen nicht allein lassen, wenn wir nicht hilflose Vereinsamung, Indifferenz und lautlosen
Abfall (weiter) riskieren wollen und wenn wir nicht tatenlos zusehen wollen, dass die innere
Distanz zur Kirche immer mehr wéchst. Wir diirfen die Augen nicht davor verschlie3en, dass
allzu viele zwar noch einen rein feierlichen, aber immer weniger einen ernsten,
lebenspriagenden Gebrauch von den Geheimnissen unserer Kirche machen.

Sich solchen ,,radikalen* Fragen in der Offentlichkeit der Kirche zu stellen, gehort zur
Radikalitit der pastoralen Situation, in der unsere Kirche heute steht und das Zeugnis ihrer
Hoffnung weitergibt. Nur wenn unsere Kirche diese Fragen — wenigstens ansatzweise — im
Blick behilt, wird sie den Eindruck vermeiden, als gibe sie vielfach nur Antworten, die
eigentlich gar nicht erfragt sind, oder als spriche sie ihre Botschaft an den Menschen vorbei.
Nur so wird sie auch dem Vorurteil entgegenwirken, sie wolle durch letztlich miiBige
Reformen den Verlust an Sinn und Trostungskraft des christlichen Glaubens tiberspielen. Sie
darf nicht nur von einzelnen innerkirchlichen Reformen sprechen, wenn ihr tagtiglich der
Verdacht entgegenschlégt, dass das Christentum nur noch mit ver-[86]brauchten Worten und
Formen den Fragen und Angsten, den Konflikten und Hoffnungen in unserer Lebenswelt, der
mithsam verdeckten Sinnlosigkeit unseres sterblichen Lebens und unserer 6ffentlichen und
individuellen Leidensgeschichten antworte.

Hier miissen wir von unserer im Glauben gegriindeten Hoffnung selbst 6ffentlich reden; sie
ndmlich scheint vor allem herausgefordert und unter vielerlei Namen unbewusst gesucht. In
thr uns zu erneuern und aus ihr den ,,Erweis des Geistes und der Kraft* fiir unsere Zeit zu
erbringen, muss schlielich das Interesse sein, das alle Einzelerwidgungen und
Einzelinitiativen dieser Gemeinsamen Synode leitet. So wollen wir von der trostenden und
provozierenden Kraft unserer Hoffnung sprechen — vor uns selbst, vor allen und fiir alle, die
mit uns in der Gemeinschaft dieser Kirche leben, aber auch fiir alle, die sich schwertun mit
dieser Kirche, fiir die Bekiimmerten und Enttduschten, fiir die Verletzten und Verbitterten, fiir
die Suchenden, die sich nicht mit dem drohenden Verdacht der Sinnlosigkeit des Lebens
abgefunden haben und fiir die deshalb auch Religion nicht von vornherein als durchschaute
[usion gilt, nicht als ein Restbestand fritherer Kultur- und Entwicklungsstufen der
Menschheit. In dieser Absicht wissen wir uns auch dem Okumenischen Rat der Kirchen
verbunden, der seinerseits alle Christen zur Rechenschaft iiber ihre Hoffnung aufgefordert hat.

DBK - Unsere Hoffnung 2 12/3/2019



Teil I: Zeugnis der Hoffnung in unserer Gesellschaft

Wenn wir hier vom Inhalt und Grund unserer Hoffnung sprechen, so kénnen wir das nur in
Andeutung und Auswabhl tun. Die gewihlten Inhalte sind jedoch durchléssig auf die ganze
Fiille des kirchlichen Credo, das auch die Grundlage dieses Bekenntnistextes bildet. Nicht
Geschmack und nicht Willkiir lassen uns auswéhlen, sondern der Auftrag, unsere Hoffnung in
dieser Zeit und fiir diese Zeit zu verantworten. Wir wollen von dem sprechen, was uns hier
und jetzt notwendig erscheint — vor allem im Blick auf unsere Lebenswelt in der
Bundesrepublik Deutschland. Dabei ist uns bewusst, dass nicht wenigen die Auswahl dieser
Aussagen und auch ihre konkrete Entfaltung zu subjektiv erscheinen mag. Unsere Lebenswelt
ist nicht mehr die einer selbstverstandlich religios gepragten Gesellschaft. Im Gegenteil, die
»Selbstverstindlichkeiten®, die in ihr herrschen, wirken oft wie kollektive Gegenstimmungen
zu unserer Hoffnung. Sie machen es deshalb auch besonders schwer, die Botschaft dieser
Hoffnung und die Erfahrungen unserer Lebenswelt zusammenzufiihren, und sie verstirken in
vielen den Eindruck, als wéren sie von dieser Botschaft nicht mehr inmitten ihrer
Lebenssituation getroffen und gedeutet, getrostet und angespornt. Deshalb wollen wir [87]
versuchen, das Zeugnis unserer Hoffnung gerade auf diese vermeintlichen
»Selbstverstindlichkeiten unserer gesellschaftlichen Lebenswelt zu richten. Es geht uns
dabei nicht um unbelehrbare Selbstverteidigung, sondern stets auch um kritische
Selbstdarstellung; alles zielt auf die Einheit von Sinn und Tun, von Geist und Praxis, damit
sich unser Zeugnis in eine Einladung zur Hoffnung verwandle.

1. GOTT UNSERER HOFFNUNG

Der Name Gottes ist tief eingegraben in die Hoffnungs- und Leidensgeschichte der
Menschheit. In ihr begegnet uns dieser Name, aufleuchtend und verdunkelt, verehrt und
verneint, missbraucht, geschiandet und doch unvergessen. Der ,,Gott unserer Hoffnung* (vgl.
Rom 15,13) ist ,,der Gott Abrahams, Isaaks und Jakobs* (Ex 3,6; Mt 22,32), ,.der Himmel und
Erde geschaffen hat* (Ps 121,2) und den wir mit dem jiidischen Volk und auch mit der
Religion des Islam 6ffentlich bekennen, so wie wir alte Hoffnungsrufe bis in unsere Tage
weiterbeten: ,,Ich irre umher in meiner Klage. Ich bin in Unruhe wegen des Larmes der
Feinde, des Schreiens der Gottlosen... Mein Herz dngstigt sich in meiner Brust, und die
Schrecken des Todes befallen mich. Furcht und Zittern kommen mich an, und Grauen bedeckt
mich. Hatte ich doch Fliigel wie eine Taube! Ich rufe zu Gott, und der Herr wird mir
beistehen* (Ps 55,3-7a; 17)! Wenn wir solche Hoffnungsworte heute weitersprechen, dann
stehen wir nicht allein und abgesondert; dann rdumen wir vielmehr der Geschichte der
Menschheit, die schlieBlich bis in unsere Gegenwart immer auch Religionsgeschichte ist, ein
Stimmrecht, sozusagen ein Mitspracherecht bei dem ein, was wir von uns selbst zu halten
haben und worauf wir vertrauen diirfen.

Der Gott unseres Glaubens ist der Grund unserer Hoffnung, nicht der Liickenbiif8er fiir unsere
Enttauschungen. Nun versteht sich die Gesellschaft, in der wir leben, immer mehr als eine
reine Bediirfnisgesellschaft, als ein Netz von Bediirfnissen und deren Befriedigung. Wo
jedoch die gesellschaftlichen und 6ffentlichen Interessen ausschlieBlich von dieser
Bediirfnisstruktur gepragt sind, hat unsere christliche Hoffnung nur ein verschwindendes
Dasein. Denn in dieser Hoffnung driickt sich eine Sehnsucht aus, die alle unsere Bediirfnisse
ibersteigt. Wer sich vom Zwang eines reinen Bediirfnisdenkens nicht freimachen kann, wird
den ,,Gott unserer Hoffnung* letztlich nur als vergebliche Vorspiegelung, als eingebildete
Erflillung vereitelter Bediirfnisse, als Tduschung und falsches Bewusstsein kritisieren konnen,
und er wird die Religion der Hoffnung leicht als eine inzwischen durchschaute und eigentlich
schon iiberholte Phase in der Geschichte menschlicher Selbstgestaltung ansehen. Die
Gottesbotschaft unserer christlichen Hoffnung widersetzt sich einem schlechthin

DBK - Unsere Hoffnung 3 12/3/2019



geheimnisleeren Bild vom Menschen, das nur einen reinen Bediirfnismenschen zeigt, einen
Menschen ohne Sehnsucht, das heiflt aber auch ohne Fihigkeit zu trauern und darum ohne
Féhig-[88]keit, sich wirklich trosten zu lassen und Trost anders zu verstehen denn als reine
Vertrostung. Die Gottesbotschaft unserer Hoffnung widersteht einer totalen Anpassung der
Sehnsucht des Menschen an seine Bediirfniswelt.

Dadurch wird der Name Gottes nicht zum Deckwort fiir eine gefdhrliche Beschwichtigung
oder vorschnelle Aussohnung mit unserer leidvoll zerrissenen Wirklichkeit. Denn gerade
diese Hoffnung auf Gott ist es ja, die uns an sinnlosem Leiden immer wieder leiden macht.
Sie ist es, die uns verbietet, mit der Sinnlosigkeit dieses Leidens zu paktieren. Sie ist es, die in
uns immer neu den Hunger nach Sinn, das Diirsten nach Gerechtigkeit flir alle, fiir die
Lebenden und die Toten, die Kommenden und Gewesenen weckt und die es uns verwehrt, uns
ausschlieBlich innerhalb der verkleinerten Mal3stdbe unserer Bediirfniswelt einzurichten.

2. LEBEN UND STERBEN JESU CHRISTI

Unsere Hoffnung ist Jesus Christus. Wir vertrauen, dass wir gerettet werden, wenn wir ihn
glaubig anrufen (R6m 10,13). In ihm hat sich der Gott unserer Hoffnung als Vater kundgetan
und unwiderruflich zugesagt: Gottes ewiges Wort ist Mensch geworden, einer von uns.

In neuer Weise ist heute unter vielen Menschen das Interesse am Leben und Verhalten Jesu
erwacht: das Interesse an seiner Menschenfreundlichkeit, an seiner selbstlosen Teilnahme an
fremden, gedchteten Schicksalen, an der Art, wie er seinen Zuhorern ein neues
zukunftsreiches Verstindnis ihres Daseins erschlie8t, wie er sie aus Angst und Verblendung
befreit und ihnen zugleich die Augen 6ffnet fiir ihre menschenverachtenden Vorurteile, fiir
ithre Selbstgerechtigkeit und Hartherzigkeit angesichts fremden Leids, und wie er sie in all
dem immer wieder aus Horern zu Tétern seiner Worte zu machen sucht. In solchen
Begegnungen mit Jesus lassen sich wichtige Impulse und Weisungen fiir ein Leben aus der
Hoffnung gewinnen. Und es ist von entscheidender Bedeutung, dass diese Impulse das
offentliche Leben der Kirche ebenso pragen wie das Handeln der einzelnen Christen. Nur
dann kann der Zwiespalt hilfreich liberwunden werden, in dem heute nicht wenige Christen
leben: der Zwiespalt ndmlich zwischen der Lebensorientierung an Jesus und der
Lebensorientierung an einer Kirche, deren 6ffentliches Erscheinungsbild nicht hinreichend
gepragt ist vom Geist Jesu. Freilich kann dieser Zwiespalt nicht dadurch vermieden werden,
dass wir das Gottgeheimnis in Jesus zugunsten seiner vermeintlich eingdngigeren und
praktischeren Liebesbotschaft zuriicktreten oder verblassen lassen. Denn schlieBlich fiele die
Liebe, die Jesus tatsdchlich kiindete, ohne seine ewige Gottessohnschaft ins Leere. Sie wiirde
in ihrer Radikalitiit — bis hin zur Feindesliebe — allenfalls als eine groteske Uberforderung der
Menschen anmuten.

Die Hoffnungsgeschichte unseres Glaubens ist in Jesu Auferweckung unbesieg-[89]lich
geworden. Sie gewinnt im Bekenntnis zu ihm als dem ,,Christus Gottes* (Lk 23,35) ihre
lebensbestimmende und befreiende Macht {iber uns. Diese Hoffnungsgeschichte, in der sich
Jesus als der lebendige Sohn Gottes erweist, ist keine ungebrochene Erfolgsgeschichte, keine
Siegergeschichte nach unseren MaBstében. Sie ist vielmehr eine Leidensgeschichte, und nur in
ihr und durch sie hindurch konnen wir Christen von jenem Gliick und jener Freude, von jener
Freiheit und jenem Frieden sprechen, die der Sohn uns in seiner Botschaft vom ,,Vater* und
vom ,,Reich Gottes* verheiflen hat.

Der Sinn einer solchen Hoffnungsgeschichte scheint sich freilich gerade fiir den Menschen
unserer Wohlstandsgesellschaft nachhaltig zu verdunkeln. Gerét nicht unsere Gesellschaft
immer mehr unter den Bann einer allgemeinen Verstindnislosigkeit, einer wachsenden

DBK - Unsere Hoffnung 4 12/3/2019



Unempfindlichkeit gegeniiber dem Leiden? Téglich aus aller Welt {iberschiittet mit
Meldungen iiber Tod, Katastrophen und Leid und stindig neuen Bildern von Brutalitit und
Grausamkeit ausgesetzt, suchen wir uns - meist unbewusst - immun zu machen gegen
Eindriicke, die wir in dieser Fiille gar nicht verarbeiten kénnen. Viele trachten danach, sich
gegen Unbheil jeder Art zu ,,versichern®. Andere fliichten sich in Betdubungen. Wieder andere
suchen Heil in der Utopie einer leidfreien Gesellschaft. Das Leid heute ist ihnen nur
Vorgeschichte des endgiiltigen Siegs menschlicher Freiheit und oft zu problemlos mit der
Geschichte abschaffbarer sozialer Unterdriickung einfach identifiziert. Aber diese Utopien
haben ihre Kraft verloren, seit die perfekt technisierte Welt tiefe Risse zeigt. So ist Leid vielen
sinnleere Verlegenheit geworden oder Ursache kaum zu verdeckender Lebensangst.

Um dem Sinn unserer christlichen Hoffnungsgeschichte ndher zu kommen, miissen wir
deshalb zuvor das anonym verhingte Leidensverbot in unserer ,,fortschrittlichen* Gesellschaft
durchbrechen. Es geht nicht darum, den notwendigen Kampf gegen das Leid zu behindern.
Vielmehr geht es darum, uns selbst wieder leidensféhig zu machen, um so auch am Leiden
anderer zu leiden und darin dem Mysterium des Leidens Jesu nahezukommen, der gehorsam
geworden ist bis zum Tod (Phil 2,8), um uns die Umkehr zu Gott und so die wahre Freiheit zu
ermOglichen. Ohne diese Leidensfahigkeit mag es Fortschritte in der Technik und in der
Zivilisation geben. In Sachen der Wahrheit und der Freiheit jedoch kommen wir ohne sie
nicht voran. Und einer Hoffnung, die auf einen leidenden, gekreuzigten Messias blickt, nicht
einen Schritt ndher! Hier konnen wir Christen unsere Hoffnung nur in kritischer, liebender
und tatbereiter Zeitgenossenschaft bezeugen.

Freilich wendet sich die Botschaft Jesu sofort und immer auch gegen uns selbst, die wir
hoffnungsvoll auf sein Kreuz blicken. Sie ldsst es ndmlich nicht zu, dass wir iiber seiner
Leidensgeschichte die anonyme Leidensgeschichte der Welt vergessen; sie ldsst es nicht zu,
dass wir iliber seinem Kreuz die vielen Kreuze in der Welt iibersehen, neben seiner Passion die
vielen Qualen verschweigen, die ungezéhlten namenlosen Untergidnge, das sprachlos erstickte
Leiden, die Verfolgung [90] zahlloser Menschen, die wegen ihres Glaubens, ihrer Rasse oder
ihrer politischen Einstellung in unserem Jahrhundert im Machtbereich faschistischer oder
kommunistischer Systeme zu Tode gequélt werden, die verfolgten Kinder seit den Zeiten des
Herodes bis Auschwitz und bis in die jlingste Zeit. Haben wir indes, in der Geschichte unserer
Kirche und des Christentums, sein hoffnungschaffendes Leid nicht zu sehr von der einen
Leidensgeschichte der Menschheit abgehoben? Haben wir durch die ausschlieBliche
Beziehung des christlichen Leidensgedankens auf sein Kreuz und auf uns, die ihm
Nachfolgenden, nicht Zwischenrdume in unserer Welt geschaffen, Zwischenrdume des
ungeschiitzten fremden Leidens? Sind wir Christen diesem Leiden gegeniiber nicht oft in
einer erschreckenden Weise fiihllos und gleichgiiltig gewesen? Haben wir es nicht in den
,rein profanen Bereich® ausgestofen — so als hitten wir nie davon gehort, dass der, auf den
unsere Hoffnung blickt, uns gerade aus dieser ,,profanen* Leidensgeschichte entgegentritt und
den Ernst unserer Hoffnung priift: ,,Herr, wann hétten wir dich je leidend gesehen?*...
,»Wahrlich, ich sage euch, was ihr einem dieser Geringsten nicht getan habt, habt ihr mir nicht
getan® (Mt 25). Nur wo wir Christen ein Ohr haben fiir die dunkle Prophetie dieses Leidens
und ihm uns hilfreich zuwenden, héren und bekennen wir die hoffnungsvolle Botschaft von
seinem Leiden zu Recht.

3. AUFERWECKUNG DER TOTEN

Jesus hat in seiner Passion den Abgrund des Leidens bis zum bitteren Ende am Kreuz
erfahren. Gott aber hat diesen gekreuzigten Jesus auch durch das dulerste Leiden und die
letzte Verlassenheit hindurch gehalten und ihn ein fiir allemal der Nacht des Todes entrissen.
Dies bekennen wir mit dem Credo der frithen Christenheit: ,,Christus starb fiir unsere Siinden,

DBK - Unsere Hoffnung 5 12/3/2019



wie es die Schriften gesagt haben, und wurde begraben. Er ist am dritten Tag auferweckt
worden, wie es die Schriften gesagt haben, und erschien dem Kefas, dann den Zwolf* (1 Kor
15,3-5). Der Gekreuzigte ist so zum Tod des Todes und fiir alle zum ,,Anfiihrer des Lebens*
(Apg 3,15; 5,31; vgl. Heb 2,10) geworden.

Im Blick auf diesen Jesus, den Gekreuzigten und Auferstandenen, erhoffen wir auch fiir uns
die Auferweckung der Toten. Unserer heutigen Lebenswelt scheint dieses Geheimnis unserer
Hoffnung besonders weit entriickt. Offenbar stehen wir alle zu sehr unter dem anonymen
Druck eines gesellschaftlichen Bewusstseins, das uns von der Botschaft der Auferweckung
der Toten immer weiter entfernt, weil es uns zuvor schon von der Sinngemeinschaft mit den
Toten liberhaupt getrennt hat. Gewiss, auch wir Menschen von heute werden noch
heimgesucht vom Schmerz und von der Trauer, von der Melancholie und vom oft sprachlosen
Leiden am ungetrosteten Leid der Vergangenheit, am Leid der Toten. Aber stéirker, so scheint
es, ist unsere Berithrungsangst vor dem Tod iiberhaupt, unsere Fiihllosigkeit gegeniiber den
Toten. Gibt es nicht zu wenige, die sich unter diesen [91] Toten Freunde und Briider
bewahren oder gar suchen? Wer spiirt etwas von ihrer Unzufriedenheit, von ihrem stummen
Protest gegen unsere Gleichgiiltigkeit, gegen unsere allzu eilfertige Bereitschaft, iiber sie
hinweg zur Tagesordnung iiberzugehen?

Wir wissen uns zumeist gegen solche und dhnliche Fragen energisch zu schiitzen. Wir
verdridngen sie oder denunzieren sie als ,,unrealistisch®. Doch was definiert dabei unseren
»Realismus“? Etwa allein die Fliichtigkeit und Flachheit unseres ungliicklichen Bewusstseins
und die Banalitét vieler unserer Sorgen? Ein solcher ,,Realismus® aber hat offensichtlich
wiederum seine eigenen Tabus, durch die Trauer in unserem gesellschaftlichen Bewusstsein
verdrangt, Melancholie schlechthin verdiachtigt wird und die die Frage nach dem Leben der
Toten als miilig und sinnlos erscheinen lassen.

Doch diese Frage nach dem Leben der Toten zu vergessen und zu verdréngen, ist zutiefst
inhuman. Denn es bedeutet, die vergangenen Leiden zu vergessen und zu verdringen und uns
der Sinnlosigkeit dieser Leiden widerspruchslos zu ergeben. SchlieBlich macht auch kein
Gliick der Enkel das Leid der Viter wieder gut, und kein sozialer Fortschritt versohnt die
Ungerechtigkeit, die den Toten widerfahren ist. Wenn wir uns zu lange der Sinnlosigkeit des
Todes und der Gleichgiiltigkeit gegeniiber den Toten unterwerfen, werden wir am Ende auch
fiir die Lebenden nur noch banale Versprechen parat haben. Nicht nur das Wachstum unseres
wirtschaftlichen Potentials ist begrenzt, wie man uns heute einschirft; auch das Potential an
Sinn scheint begrenzt und es ist, als gingen die Reserven zur Neige und als bestiinde die
Gefahr, dass den groBen Worten, unter denen wir unsere eigene Geschichte betreiben —
Freiheit, Emanzipation, Gerechtigkeit, Gliick — am Ende nur noch ein ausgelaugter,
ausgetrockneter Sinn entspricht.

In dieser Situation bekennen wir Christen unsere Hoffnung auf die Auferweckung der Toten.
Sie ist keine schon ersonnene Utopie; sie wurzelt vielmehr im Zeugnis von Christi
Auferstehung, das von Anbeginn die Mitte unserer christlichen Gemeinschaft bildet. Was die
Jiinger bezeugten, entsprang nicht ihren Wunschtraumen, sondern einer Wirklichkeit, die sich
gegen alle ihre Zweifel durchsetzte und sie bekennen lieB3: ,,Der Herr ist wahrhaft
auferstanden® (Lk 24,34)! Das Hoffnungswort von der Auferweckung der Toten, das sich auf
dieses Osterliche Geschehen griindet, spricht von einer Zukunft fiir alle, fiir die Lebenden und
die Toten. Und gerade weil es von einer Zukunft fiir die Toten spricht, davon, dass sie, die
langst Vergessenen, unvergesslich sind im Gedenken des lebendigen Gottes und fiir immer in
ithm leben, spricht dieses Hoffnungswort von einer wahrhaft menschlichen Zukunft, die nicht
immer wieder von den Wogen einer anonymen Evolution iiberrollt, von einem gleichgiiltigen
Naturschicksal verschlungen wird. Gerade weil es von einer Zukunft fiir die Toten spricht, ist

DBK - Unsere Hoffnung 6 12/3/2019



es ein Wort der Gerechtigkeit, ein Wort des Widerstands gegen jeden Versuch, den immer
wieder ersehnten und gesuchten Sinn menschlichen Lebens [92] einfach zu halbieren und ihn
allenfalls fiir die jeweils Kommenden, die Durchgekommenen, gewissermallen fiir die
gliicklichen Endsieger und NutznieBer unserer Geschichte zu reservieren.

Die Hoffnung auf die Auferweckung der Toten, der Glaube an die Durchbrechung der
Schranke des Todes macht uns frei zu einem Leben gegen die reine Selbstbehauptung, deren
Wabhrheit der Tod ist. Diese Hoffnung stiftet uns dazu an, fiir andere da zu sein, das Leben
anderer durch solidarisches und stellvertretendes Leiden zu verwandeln. Darin machen wir
unsere Hoffnung anschaulich und lebendig, darin erfahren wir uns und teilen uns mit als
Osterliche Menschen. ,,Wir wissen, dass wir vom Tod zum Leben hiniiber geschritten sind,
weil wir die Briider lieben; wer nicht liebt, der bleibt im Tode* (1 Joh 3,14).

4. GERICHT

Eng verbunden mit unserer Hoffnung auf die Auferweckung der Toten ist die christliche
Hoffnung als Erwartung des endzeitlichen Gerichts Gottes {iber unsere Welt und ihre
Geschichte, wenn der Menschensohn wiederkommt. Lasst sich aber die Botschaft vom
Gerichte Gottes tiberhaupt als Ausdruck unserer Hoffnung artikulieren? Gewiss, sie mag
unseren eigenen Fortschritts- und Harmonietrdumen, mit denen wir gern unsere Vorstellung
vom ,,Heil* verbinden, widersprechen. Doch in ihr driickt sich gleichwohl ein
verheiBungsvoller Gedanke unserer christlichen Botschaft aus: ndmlich der spezifisch
christliche Gedanke von der Gleichheit aller Menschen, der nicht auf Gleichmacherei
hinausléuft, sondern der die Gleichheit aller Menschen in ihrer praktischen
Lebensverantwortung vor Gott hervorhebt, der aber auch allen, die Unrecht leiden, eine
unverlierbare Hoffnung zusagt. Dieser christliche Gleichheitsgedanke ist auf Gerechtigkeit fiir
alle aus und 1dhmt darum auch nicht das Interesse am geschichtlichen Kampf um
Gerechtigkeit fiir alle, er weckt vielmehr immer neu das Verantwortungsbewusstsein fiir diese
Gerechtigkeit. Wie anders sollten wir in seinem Gericht bestehen?

Freilich: haben wir in der Kirche diesen befreienden Sinn der Botschaft vom endzeitlichen
Gericht Gottes nicht selbst oft verdunkelt, weil wir diese Gerichtsbotschaft zwar laut und
eindringlich vor den Kleinen und Wehrlosen, aber hédufig zu leise und zu halbherzig vor den
Michtigen dieser Erde verkiindet haben? Wenn jedoch ein Wort unserer Hoffnung dazu
bestimmt ist, vor allem ,,vor Statthaltern und Kénigen* (vgl. Mt 10,18) mutig bekannt zu
werden, ist es offensichtlich dieses! Dann auch zeigt sich seine ganze Trostungs- und
Ermutigungskraft: Es spricht von der gerechtigkeitsschaffenden Macht Gottes, davon, dass
unsere Sehnsucht nach Gerechtigkeit gerade nicht am Tode strandet, davon, dass nicht nur die
Liebe, sondern auch die Gerechtigkeit stéarker ist als der Tod. Es spricht schlielich von jener
gerechtigkeitsschaffenden Macht Gottes, die den Tod als [93] den Herrn iiber unser Gewissen
entthront und die dafiir biirgt, dass mit dem Tod die Herrschaft der Herren und die
Knechtschaft der Knechte keineswegs besiegelt ist. Und dies sollte kein Wort unserer
Hoffnung sein? Kein Wort, das uns freimacht, fiir diese Gerechtigkeit einzustehen, gelegen
oder ungelegen? Kein Ansporn, der uns den Verhéltnissen himmelschreiender
Ungerechtigkeit widerstehen lasst? Kein Maf3stab, der uns jedes Paktieren mit
Ungerechtigkeit verbietet und uns immer wieder zum Aufschrei gegen sie verpflichtet, wenn
wir unsere eigene Hoffnung nicht schméhen wollen?

Dabei verschweigen wir nicht, dass die Botschaft vom Gericht Gottes auch von der Gefahr

des ewigen Verderbens spricht. Sie verbietet uns, von vornherein mit einer Versohnung und
Entsiihnung fiir alle und fiir alles zu rechnen, was wir tun oder unterlassen. Gerade so greift

DBK - Unsere Hoffnung 7 12/3/2019



diese Botschaft immer wieder verdndernd in unser Leben ein und bringt Ernst und Dramatik
in unsere geschichtliche Verantwortung.

5. VERGEBUNG DER SUNDEN

Jesus Christus ist unser Erldser, in dem uns Gottes Verzeihen nahe ist und der uns befreit von
Stinde und Schuld. ,,Durch sein Blut haben wir die Erldsung, die Vergebung der Siinden nach
seiner reichen Gnade* (Eph 1,7).

Dieses Bekenntnis unserer Hoffhung trifft auf eine Gesellschaft, die sich von dem Gedanken
der Schuld selbst immer mehr freizumachen sucht. Christentum widersteht mit seiner Rede
von Siinde und Schuld jenem heimlichen Unschuldswahn, der sich in unserer Gesellschaft
ausbreitet und mit dem wir Schuld und Versagen, wenn {iberhaupt, immer nur bei ,,den
anderen* suchen, bei den Feinden und Gegnern, bei der Vergangenheit, bei der Natur, bei
Veranlagung und Milieu. Die Geschichte unserer Freiheit scheint zwiespailtig, sie wirkt wie
halbiert. Ein unheimlicher Entschuldigungsmechanismus ist in ihr wirksam: die Erfolge, das
Gelingen und die Siege unseres Tuns schlagen wir uns selbst zu; im {ibrigen aber kultivieren
wir die Kunst der Verdriangung, der Verleugnung unserer Zusténdigkeit, und wir sind auf der
Suche nach immer neuen Alibis angesichts der Nachtseite, der Katastrophenseite, angesichts
der Ungliicksseite der von uns selbst betriebenen und geschriebenen Geschichte.

Dieser heimliche Unschuldswahn betrifft auch unser zwischenmenschliches Verhalten. Er
fordert nicht, er gefdhrdet immer mehr den verantwortlichen Umgang mit anderen Menschen.
Denn er unterwirft die zwischenmenschlichen Verhéltnisse dem fragwiirdigen Ideal einer
Freiheit, die auf die Unschuld eines naturhaften Egoismus pocht. Solche Freiheit aber macht
nicht frei, sie verstirkt vielmehr die Einsamkeit und die Beziehungslosigkeit der Menschen
untereinander. Uns Christen riickt die Erfahrung dieses unterschwellig grassierenden Willens
zur Unschuld schlielich immer wieder vor die Gottesfrage. Halten wir Gott viel-[94]leicht
nur deswegen nicht stand, weil wir dem Abgrund unserer Schulderfahrung und unserer
Verzweiflung nicht standhalten? Weil unser Bewusstsein vom Unbheil sich verflacht, weil wir
uns die geahnte Tiefe unserer Schuld, diese ,, Transzendenz nach unten®, verbergen? Weil wir
sie uns heute gern ideologiekritisch oder psychoanalytisch ausreden lassen? Der Ernst solcher
Fragen soll uns freilich nicht davon abhalten, etwa die Fixierung auf falsche Schuldgefiihle
aufzuarbeiten, die den Menschen krank und unfrei machen; es gilt ja vielmehr, die eigentliche,
oft verdringte Schuld zu erkennen und anzunehmen.

Der ,,Gott unserer Hoffnung™ ist uns nahe iiber dem Abgrund unserer redlich erkannten und
anerkannten Schuld als der unsere Entscheidungen Richtende und als der unsere Schuld
Vergebende zugleich. Und so fiihrt uns unsere christliche Hoffnung nicht an unserer
Schulderfahrung vorbei; sie gebietet uns vielmehr, realistisch an unserem Schuldbewusstsein
festzuhalten - auch und gerade in einer Gesellschaft, die zu Recht um mehr Freiheit und
Miindigkeit fiir alle kimpft und die deshalb in besonderem Maf3e empfindlich ist fiir den
Missbrauch, der mit der Rede von Schuld getrieben werden kann und in der Geschichte des
Christentums auch getrieben worden ist. Hat die Praxis unserer Kirche nicht zuweilen den
Eindruck genéhrt, dass man die kirchliche Schuldpredigt bekdmpfen miisse, wenn man der
realen Freiheit der Menschen dienen wolle? Und war so die kirchliche Praxis nicht ihrerseits
am Entstehen dieses verhdngnisvollen Unschuldswahns in unserer Gesellschaft beteiligt?

Unsere christliche Predigt der Umkehr muss jedenfalls immer der Versuchung widerstehen,
Menschen durch Angst zu entmiindigen. Sie muss gegen jeden Versuch kimpfen, der die
christliche Rede von Schuld und Siinde missbraucht, einer unheiligen Unterdriickung von
Menschen durch Menschen den Anschein von Recht zu verleihen, so dass schlieBlich die

DBK - Unsere Hoffnung 8 12/3/2019



Ohnméchtigen mit mehr Schuld und die Méchtigen mit noch mehr ,,unschuldiger* Macht
ausgestattet wiirden. Sie muss aber auch den Mut haben, das Bewusstsein von Schuld zu
wecken und wachzuhalten — gerade auch im Blick auf die immer mehr zunehmende
gesellschaftliche Verflechtung unseres Handelns und unserer Verantwortung, die heute weit
iiber den nachbarschaftlichen Bereich hinausreicht. Die christliche Rede von Schuld und
Umkehr muss jene geradezu strukturelle Schuldverstrickung ansprechen, in die wir heute,
durch die weltweiten Verflechtungen und Abhédngigkeiten, angesichts des Elends und der
Unterdriickung ferner, fremder Volker und Gruppen geraten. Sie muss darauf bestehen, dass
wir nicht nur durch das schuldig werden konnen, was wir andern unmittelbar tun oder nicht
tun, sondern auch durch das, was wir zulassen, dass es andern geschehe; jeder ist dazu
aufgerufen, diese Verstrickung in Schuld zu erkennen und ihr nach Kréften zu widerstehen.

In all dem ist unsere christliche Rede von Schuld und Umkehr keineswegs eine
freiheitsgefdhrdende Rede; sie ist geradezu eine freiheitsentdeckende Rede, eine
freiheitsrettende Rede. Denn sie wagt es, den Menschen auch noch dort in seiner Freiheit
anzurufen, wo man heute vielfach nur biologische, wirtschaftliche oder [95] gesellschaftliche
Zwinge am Werke sieht und wo man sich unter Berufung auf diese Zwénge gern von
jeglicher Verantwortung dispensiert.

Der Glaube an die gottliche Vergebung, die in den vielfdltigen Formen des kirchlichen
Dienstes, vor allem auch in der sakramentalen Bul3e, ihren Ausdruck findet, fithrt uns nicht in
die Entfremdung von uns selbst. Er schenkt die Kraft, unserer Schuld und unserem Versagen
ins Auge zu sehen und unser schuldiggewordenes Leben auf eine grofere heilige Zukunft hin
anzunehmen. Er macht uns frei. Er befreit uns von einer tiefsitzenden, inwendig fressenden
Daseinsangst, die immer neu unser menschliches Herz in sich selbst verkriimmt. Er ldsst uns
nicht vor dem heimlichen Argwohn kapitulieren, dass unsere Macht zu zerstéren und zu
erniedrigen letztlich immer grofer sei als unsere Fahigkeit zu bejahen und zu lieben. Die
durch Jesus angebotene Vergebung unterscheidet das Christentum aber auch von allen grauen
Systemen eines rigorosen, selbstgerechten und freudlosen Moralismus. Sie erlost uns von
jener sterilen Uberforderung, in die uns ein moralistisch angeschirfter Vollkommenheitswahn
hineintreibt, der letztlich jede Freude an konkreter Verantwortung zersetzt. Der christliche
Vergebungsgedanke hingegen schenkt gerade Freude an der Verantwortung; er schenkt
Freude an jener personlichen Verantwortung, mit der auch die Kirche immer mehr rechnen,
die sie immer mehr anrufen und kultivieren muss in der wachsenden Anonymitit unseres
gesellschaftlichen Lebens mit seinen komplexen, schwer iiberschaubaren Lebenssituationen.

6. REICH GOTTES

Wir Christen hoffen auf den neuen Menschen, den neuen Himmel und die neue Erde in der
Vollendung des Reiches Gottes. Wir konnen von diesem Reich Gottes nur in Bildern und
Gleichnissen sprechen, so wie sie im Alten und Neuen Testament unserer Hoffnung, vor allem
von Jesus selbst, erzihlt und bezeugt sind. Diese Bilder und Gleichnisse vom groen Frieden
der Menschen und der Natur im Angesichte Gottes, von der einen Mahlgemeinschaft der
Liebe, von der Heimat und vom Vater, vom Reich der Freiheit, der Versohnung und der
Gerechtigkeit, von den abgewischten Trinen und vom Lachen der Kinder Gottes - sie alle sind
genau und unersetzbar. Wir konnen sie nicht einfach ,,libersetzen®, wir konnen sie eigentlich
nur schiitzen, ihnen treu bleiben und ihrer Aufldsung in die geheimnisleere Sprache unserer
Begriffe und Argumentationen widerstehen, die wohl zu unseren Bediirfnissen und von
unseren Plinen, nicht aber zu unserer Sehnsucht und von unseren Hoffnungen spricht.

Die Verheiungen des Reiches Gottes, das durch Jesus unter uns unwiderruflich angebrochen
und in der Gemeinschaft der Kirche wirksam ist, fithren uns mitten in unsere Lebenswelt

DBK - Unsere Hoffnung 9 12/3/2019



hinein - mit ihren je eigenen Zukunftspldnen und Utopien. An ihnen brechen und
verdeutlichen sich diese VerheiBungen, auch in unserer [96] Zeit der Wissenschaft und
Technik, der groflen sozialen und politischen Wandlungen.

War unser 6ffentliches Bewusstsein nicht zu lange von einem naiven
Entwicklungsoptimismus durchstimmt? Von der Bereitschaft, sich widerstandslos einem
vermeintlichen Stufengang im Fortschritt von Aufklarung und technologischer Zivilisation zu
iiberlassen und darin auch unsere Hoffnungen zu verbrauchen? Heute scheint der Traum von
einer schrankenlosen Herrschaft iiber die Natur im Interesse einer ebenso unbegrenzt
vermehrbaren Bediirfnisfindung wie Bediirfnisbefriedigung langsam ausgetrdumt. Zugleich
spiiren wir deutlicher die Fragwiirdigkeit und geheime VerheiBBungslosigkeit, die in einer rein
technokratisch geplanten und gesteuerten Zukunft der Menschheit steckt. Schafft sie wirklich
einen ,,neuen Menschen“? Oder nur den vollig angepassten Menschen? Den Menschen mit
vorfabrizierten Lebensmustern, mit nivellierten Trdumen, eingemauert in eine
iiberraschungsfreie Computergesellschaft, erfolgreich eingefiigt in die anonymen Zwinge und
Mechanismen einer von fiihlloser Rationalitit konstruierten Welt — riickgeziichtet schlieBlich
auf ein anpassungsschlaues Tier? Und zeigt sich nicht auch immer deutlicher im Schicksal der
einzelnen, dass diese ,,neue Welt* innere Leere, Angst und Flucht erzeugt? Miissen nicht
Sexualisierung, Alkoholismus, Drogenkonsum als Signale verstanden werden? Deuten sie
nicht eine Sehnsucht nach Zuwendung, ja einen Hunger nach Liebe an, die eben nicht durch
VerheiBungen der Technik und der Okonomie gestillt werden kdnnen? Diese Fragen wenden
sich keineswegs gegen Wissenschaft und Technik und wollen deren besondere Bedeutung fiir
die Gestaltung einer menschenwiirdigen Lebenswelt nicht antasten. Sie richten sich nur gegen
einen VerheiBungsglauben an Wissenschaft und Technik, der viele (die Wissenschaftler selbst
oft noch am wenigsten) unterschwellig bestimmt, ihr Bewusstsein gefangen hélt und es so
erblinden lésst fiir die urspriingliche VerheiBungskraft unserer Hoffnung und fiir die
Leuchtkraft der Bilder und Gleichnisse vom Reiche Gottes und von der neuen Menschheit in
ihm.

Gewiss ist das christliche Hoffnungsbild vom neuen Menschen im Reiche Gottes tief hinein
verwoben in jene Zukunftsbilder, die die politischen und sozialen Freiheits- und
Befreiungsgeschichten der Neuzeit bewegt haben und bewegen; es kann und darf von ihnen
auch nicht beliebig abgeldst werden. Denn die VerheiBungen des Reiches Gottes sind nicht
gleichgiiltig gegen das Grauen und den Terror irdischer Ungerechtigkeit und Unfreiheit, die
das Antlitz des Menschen zerstoren. Die Hoffnung auf diese Verheilung weckt in uns und
fordert von uns eine gesellschaftskritische Freiheit und Verantwortung, die uns vielleicht nur
deswegen so blass und unverbindlich, womdglich gar so ,,unchristlich® vorkommt, weil wir
sie in der Geschichte unseres kirchlichen und christlichen Lebens so wenig praktiziert haben.
Und wo die Unterdriickung und Not sich — wie heute — ins Weltweite steigern, muss diese
praktische Verantwortung unserer Hoffnung auf die Vollendung des Reiches Gottes auch ihre
privaten und nachbarschaftli-[97]chen Grenzen verlassen konnen. Das Reich Gottes ist nicht
indifferent gegeniiber den Welthandelspreisen! Dennoch sind seine Verheilungen nicht etwa
identisch mit dem Inhalt jener sozialen und politischen Utopien, die einen neuen Menschen
und eine neue Erde, eine gegliickte Vollendung der Menschheit als Resultat gesellschaftlich-
geschichtlicher Kémpfe und Prozesse erwarten und anzielen. Unsere Hoffnung erwartet eine
Vollendung der Menschheit aus der verwandelnden Macht Gottes, als endzeitliches Ereignis,
dessen Zukunft fiir uns in Jesus Christus bereits unwiderruflich begonnen hat. Thm gehoren
wir zu, in ihn sind wir eingepflanzt. Durch die Taufe sind wir hin eingetaucht in sein neues
Leben, und in der Mahlgemeinschaft mit ihm empfangen wir das ,,Pfand der kommenden
Herrlichkeit®. Indem wir uns unter das ,,Gesetz Christi (Gal 6,2) stellen und in seiner
Nachfolge leben, werden wir auch mitten in unserer Lebenswelt zu Zeugen dieser
verwandelnden Macht Gottes: als Friedensstifter und Barmherzige, als Menschen der

DBK - Unsere Hoffnung 10 12/3/2019



Lauterkeit und Armut des Herzens, als Trauernde und Streitende, im unbesieglichen Hunger
und Durst nach Gerechtigkeit (vgl. Mt 5,3ff).

Dieses christliche Hoffnungsbild von der Zukunft der Menschheit entriickt uns nicht illusiondr
den Kampfen unserer menschlichen Geschichte. Es ist nur von einem niichternen Realismus
iiber den Menschen und seine geschichtliche Selbstvollendung geprégt. Es zeigt den
Menschen, der immer ein Fragender und Leidender bleibt: einer, den seine Sehnsucht stets
neu mit seinen erfiillten Bediirfnissen entzweit und der auch dann noch sucht und hofft, wenn
er in einer kiinftigen Zeit politischer und sozialer Schicksallosigkeit aller Menschen leben
sollte; denn gerade dann wire er in radikaler, gewissermallen unabgelenkter Weise sich selbst
und der Sinnfrage seines Lebens konfrontiert. Dieser Realismus unseres Reich-Gottes-
Gedankens lahmt nicht unser Interesse am konkreten individuellen und gesellschaftlichen
Leiden. Er kritisiert nur jene Sdkularisierungen unserer christlichen Hoffhung, die die Reich-
Gottes-Botschaft selbst vollig preisgeben, aber auf die iiberschwinglichen Mafstibe, die diese
Botschaft fiir die Menschen und ihre Zukunft gesetzt hat, nicht verzichten mdchten.

7. SCHOPFUNG

Unsere Hoffnung setzt den Glauben an die Welt als Schopfung Gottes voraus. Und in der
Hoffnung auf den neuen Himmel und die neue Erde kommt unser Schopfungsglaube in sein
Ziel. Hoffnung und Schopfungsglaube gehdren untrennbar zusammen, wie zwei Seiten einer
Miinze. Deshalb gehort zu unserer Hoffnung die Bereitschaft, diese unsere tddliche, in sich
verfeindete und leidvoll zerrissene Welt ohne Zynismus und ohne schlechte Naivitit als
letztlich zustimmungsfdhig anzuerkennen, als verborgenen Anlass zur Dankbarkeit und zur
Freude: als Schopfung Gottes. Zu unserer Hoffnung gehort also die Fahigkeit, [98] ja zu
sagen, und die Bereitschaft, zu feiern und zu loben — obwohl es so viel Verneinungswiirdiges
gibt und obwohl keineswegs alles gut ist, so wie es ist. Die Zustimmungsbereitschaft zur
Welt, die in unserer Hoffnung steckt, weil sie getragen ist vom Glauben an die Schopfung,
bedeutet keineswegs eine kritiklose Bejahung der bestehenden Verhiltnisse; sie betreibt keine
religiose Verschleierung der Ungerechtigkeiten, die in unserer Welt tatséchlich herrschen und
die das Gute der Schopfung, das uns zu Freude und Dankbarkeit fiihrt, oft {iberméachtig
entstellen. Sie macht uns vielmehr empfanglich fiir die Wehen der Schopfung, fiir das Seufzen
der Kreaturen, und diese Zustimmungskraft unserer Hoffnung kann in uns nicht bleiben, wenn
wir nicht immer wieder dafiir einstehen, dass auch das Leben anderer zustimmungswiirdig
wird und seinerseits Quelle von Dankbarkeit und Freude sein kann.

Freilich, Zustimmung und Dankbarkeit, Lob des Schopfers und Freude an der Schopfung sind
kaum gefragte Tugenden in einer Gesellschaft, deren 6ffentliches Bewusstsein zutiefst
verstrickt ist in das universale Spiel der Interessen und Konflikte, das seinerseits die Starken
und Méchtigen begiinstigt, die Dankbaren und Freundlichen aber leicht iiberspielt und an den
Rand dringt. In einer Lebenswelt, fiir die als gesellschaftlich bedeutsames Handeln des
Menschen eigentlich nur gilt, was sich als Naturbeherrschung oder Bediirfnisbefriedigung, das
eine im Interesse des anderen, ausweisen lisst, schwindet die Féhigkeit zu feiern ebenso wie
die Féahigkeit zu trauern. Wie weit haben wir uns diesen Prozessen langst widerstandslos
unterworfen? Und wohin fiihren sie uns? In die Apathie? In die Banalitét? So unbegrenzt auch
das Leistungspotential unter uns Menschen sein mag, die Reserven an Sinngebungskraft, der
Widerstand gegen drohende Banalitét - sie scheinen nicht unerschopflich zu sein. Ob uns da
die immer deutlicher sich abzeichnenden Grenzen der Naturausbeutung zur Besinnung
bringen kdnnen? Ob sie uns neue Moglichkeiten schenken, die Welt als Schopfung zu
erahnen? Und ob dann wieder andere praktische Verhaltensweisen des Menschen wie das
Beten und das Feiern, das Loben und Danken ihr unanschauliches und unansehnliches,
ohnmaichtiges Dasein verlieren? Oder ob all diese Haltungen uns endgiiltig ausgeredet werden

DBK - Unsere Hoffnung 11 12/3/2019



sollen, etwa als Ausdruck einer iiberh6hten Sinnerwartung, die blo3 eine Folge falscher
Traditionen und falscher Erziehung wére?

Jedenfalls diirfen wir Christen nicht authéren, unsere Hoffnung als ein Fest zu feiern, das
unsere Lebenswelt durchstrahlt und in dem auch etwas von der Solidaritét der
Gesamtschdpfung aufscheint, innerhalb deren der Mensch zur Herrschaft, nicht aber zur
Willkiir eingesetzt ist. Das Leiden lernen in einer leidensfliichtigen, apathischen Welt, aber
auch die Freude lernen, diesseitiges Vergniigen an Gott und seinen VerheiBungen in einer
iiberanstrengten Welt: das gehort nicht zuletzt zu den Sendungen unserer Hoffnung in dieser
Zeit und fiir sie. [99]

8. GEMEINSCHAFT DER KIRCHE

»Neue Schopfung* ist anfanghaft verwirklicht in der Gemeinschaft der Kirche (vgl. Gal
6,15f1.). Diese unsere Kirche ist eine Hoffnungsgemeinschaft. Und das Gedachtnis des Herrn,
in dem wir gemeinsam die wirksame Gegenwart seiner rettenden Heilstat feiern, ,,bis er
wiederkommt®, muss fiir uns und fiir die Welt, in der wir leben, immer wieder zur
gefdhrlichen Erinnerung unserer Vorlaufigkeit werden. Die Kirche ist nicht selbst das Reich
Gottes, wohl ist dieses ,,in ihr im Mysterium schon gegenwiértig™ (LG 3). Sie ist deshalb nicht
eine reine Gesinnungsgemeinschaft, sie ist kein zukunftsorientierter Interessenverband. Sie
griindet im Werk und auf der Stiftung Jesu Christi; sein heiliger Geist ist der lebendige Grund
ihrer Einheit. Er, der Heilige Geist des erhohten Herrn, ist die innerste Kraft unserer
Zuversicht: Christus in uns, Hoffnung auf die Herrlichkeit (vgl. Kol 1,27). Deshalb ist die
Hoffnungsgemeinschaft unserer Kirche kein Verein, der sich selbst immer neu zur Disposition
stellen konnte; sie ist in ithrer Gemeinschaftsform ein Volk —, pilgerndes Gottesvolk, das sich
dadurch identifiziert und ausweist, dass es seine Geschichte als Heilsgeschichte Gottes mit
den Menschen erzihlt, dass es diese Geschichte im Gottesdienst immer wieder feiert und aus
ithr zu leben sucht.

Die Lebendigkeit dieses Volkes und der in ihm eingerdumten Erfahrungen von Gemeinschaft
héngt freilich am Leben dieser Hoffnung selbst. Keiner hofft ja fiir sich allein. Denn die
Hoftnung, die wir bekennen, ist nicht vage schweifende Zuversicht, ist nicht angeborener
Daseinsoptimismus; sie ist so radikal und so anspruchsvoll, dass keiner sie fiir sich allein und
nur im Blick auf sich selber hoffen konnte. Im Blick auf uns allein: bliebe uns da am Ende
wirklich mehr als Melancholie, kaum verdeckte Verzweiflung oder blinder egoistischer
Optimismus?

Gottes Reich zu hoffen wagen - das heifit immer, es im Blick auf die anderen zu hoffen und
darin fiir uns selbst. Erst wo unsere Hoffnung fiir die anderen mit hofft, wo sie also
unversehens die Gestalt und die Bewegung der Liebe und der Communio annimmt, hort sie
auf, klein und dngstlich zu sein und verheiBungslos unseren Egoismus zu spiegeln. ,,Wir
wissen, dass wir vom Tod zum Leben hiniiber geschritten sind, weil wir die Briider lieben.
Wer nicht liebt, bleibt im Tode* (1 Joh 3,14).

So konnen sich aus gelebter Hoffnung immer wieder lebendige Formen kirchlicher
Gemeinschaft entfalten, und andererseits kann erfahrene kirchliche Gemeinschaft stets neu
zum Ort werden, an dem lebendige Hoffnung reift, an dem sie miteinander gelernt und
gefeiert werden kann. Zeigen aber unsere kirchlichen Lebensformen uns selbst und den
Menschen unserer Lebenswelt hinreichend diese Ziige einer Hoffnungsgemeinschatft, in der
sich neues beziehungsreiches Leben entfaltet und die deshalb zum Ferment lebendiger
Gemeinschaft werden kann in einer Gesellschaft wachsender Beziehungslosigkeit? Oder ist
unser 6ffentliches kirchliches Leben nicht selbst viel zu verdunkelt [100] und verengt von

DBK - Unsere Hoffnung 12 12/3/2019



Angst und Kleinmut, zu sehr im Blick auf sich selbst befangen, allzu sehr umgetrieben von
der Sorge um Selbsterhaltung und Selbstreproduktion, die die allseits herrschenden Formen
der Beziehungslosigkeit und der Isolation gerade nicht brechen helfen, sondern eher
bestitigen und steigern? Allenthalben zeichnet sich heute so etwas wie eine Fluchtbewegung
aus der Gesellschaft in neue Formen der Gemeinschaft, in ,,Gruppen‘ hinein ab. Gewiss sind
diese Tendenzen nicht leicht zu bewerten. Deutlich aber schligt in ihnen eine Sehnsucht durch
nach neuen beziehungsreichen Erfahrungen von Gemeinschaft in unserem komplexen
gesellschaftlichen Leben, das vielfach die zwischenmenschlichen Kommunikationen
iiberspezialisiert und iiberorganisiert und das gerade dadurch neue kiinstliche Isolierungen und
Vereinsamungen schafft, die die Verhiltnislosigkeit der Menschen zueinander férdern und
neue Mechanismen ihrer Beherrschbarkeit auslosen kdnnen.

Hier schulden wir uns selbst und unserer Lebenswelt mehr denn je das Zeugnis einer
Hoffnungsgemeinschaft, die in sich selbst viele lebendige Formen des ,,Zusammenseins in
seinem Namen* kennt und je auch neue weckt und fordert. Dabei miissen insbesondere die
Amtstréger, aber auch die Mitglieder der Rite und die Vertreter der Verbénde die Gefahren
im Auge behalten, die sich aus der eigenen behdrdlichen Organisationsform der Kirche, aus
ihrer Verwaltungsapparatur und den damit zusammenhéngenden institutionellen Zwingen fiir
eine lebendige Gemeinschaftserfahrung ergeben. Viele ndmlich leiden heute an diesem
behordlichen Erscheinungsbild unserer Kirche und fiihlen sich in ihr ohnméchtig den gleichen
sozialen Zwingen und Mechanismen ausgeliefert wie in ihrer gesamten Lebenswelt. Sie
wenden sich ab oder resignieren. Mehr und entschiedener als je brauchen wir deshalb heute
ein lebendiges Gespiir flir diese Gefahr in unserer Kirche. Nur wenn wir die behordlichen
Spezialisierungen und Organisierungen in ihrer unentbehrlichen Dienstfunktion richtig
einschitzen und ihre konkreten Erscheinungsformen nicht zum unwandelbaren, gottgewollten
Ausdruck der Kirche aufsteigern, werden wir auch genug innere Beweglichkeit im kirchlichen
Leben gewinnen, um in ihm das Zeugnis einer lebendigen Hoffnungsgemeinschaft inmitten
einer iiberorganisierten unpersdnlichen Lebenswelt verwirklichen zu kdnnen.

Teil II: Das eine Zeugnis und die vielen Triger der Hoffnung
1. INMITTEN UNSERER LEBENSWELT

Die Situation, in der wir in der Gemeinschaft der Kirche unsere Hoffnung bezeugen und aus
ihr uns erneuern wollen, ist 1angst nicht mehr die Situation einer religids gepragten
Gesellschaft. In der Angst vor innerem Sinnverlust und vor [101] wachsender
Bedeutungslosigkeit steht unser kirchliches Leben zwischen der Gefahr kleingldubiger oder
auch elitérer SelbstabschlieBung in einer religiosen Sonderwelt und der Gefahr der
Uberanpassung an eine Lebenswelt, auf deren Definition und Gestaltung es kaum mehr
Einfluss nimmt. Der Weg unserer Hoffnung und unserer kirchlichen Erneuerung muss uns
mitten durch diese Lebenswelt fiihren - mit ihren Erfahrungen und Erinnerungen, mit ihrer
Indifferenz oder auch ihrem kalkulierten Wohlwollen gegeniiber der Kirche, und mit ihren
Verwerfungen der Kirche als einer Art antiemanzipatorischen Restbestands in unserer
Gesellschaft, in dem angeblich Wissen und produktive Neugierde gezielt unterschlagen und
das Interesse an Freiheit und Gerechtigkeit blof3 simuliert werden.

2. DAS ZEUGNIS GELEBTER HOFFNUNG

Der Weg der Kirche in dieser Situation ist der Weg gelebter Hoffnung. Er ist auch das Gesetz
aller kirchlichen Erneuerung. Und er fiihrt uns in die einzige Antwort, die wir letztlich auf alle
Zweifel und Enttduschungen, auf alle Verwerfungen und alle Indifferenz geben kénnen. Sind

wir, was wir im Zeugnis unserer Hoffnung bekennen? Ist unser kirchliches Leben gepriagt

DBK - Unsere Hoffnung 13 12/3/2019



vom Geist und der Kraft dieser Hoffnung? Eine Kirche, die sich dieser Hoffnung anpasst, ist
schlieBlich auch dem Heute angepasst, und ohne Anpassung an diese Hoffnung hilft ihr kein
noch so brisantes Aggiornamento. ,,Die Welt* braucht keine Verdoppelung ihrer
Hoffnungslosigkeit durch Religion; sie braucht und sucht (wenn tiberhaupt) das
Gegengewicht, die Sprengkraft gelebter Hoffnung. Und was wir ihr schulden, ist dies: das
Defizit an anschaulich gelebter Hoffnung auszugleichen. In diesem Sinn ist schlieBlich die
Frage nach unserer Gegenwartsverantwortung und Gegenwartsbedeutung die gleiche wie jene
nach unserer christlichen Identitét: Sind wir, was wir im Zeugnis unserer Hoffnung bekennen?

3. GLEICHFORMIG MIT JESUS CHRISTUS

Die Krise des kirchlichen Lebens beruht letztlich nicht auf Anpassungsschwierigkeiten
gegeniiber unserem modernen Leben und Lebensgefiihl, sondern auf
Anpassungsschwierigkeiten gegeniiber dem, in dem unsere Hoffnung wurzelt und aus dessen
Sein sie ihre Hohe und Tiefe, ihren Weg und ihre Zukunft empfangt: Jesus Christus mit seiner
Botschaft vom ,,Reich Gottes*. Haben wir in unserer Praxis ihn nicht allzu sehr uns angepasst,
seinen Geist wie abgedecktes Feuer gehiitet, dass er nicht zu sehr tiberspringe? Haben wir
nicht unter allzu viel Angstlichkeit und Routine den Enthusiasmus der Herzen eingeschléfert
und zu gefahrlichen Alternativen provoziert: Jesus, ja — Kirche, nein? Warum wirkt er [102]
»moderner®, , heutiger als wir, seine Kirche? So gilt als Gesetz unserer kirchlichen
Erneuerung, dass wir vor allem die Angleichungsschwierigkeit gegeniiber dem, auf den wir
uns berufen und aus dem wir leben, iiberwinden und dass wir konsequenter in seine Nachfolge
eintreten, um den Abstand zwischen ihm und uns zu verringern und unsere
Schicksalsgemeinschaft mit ihm zu verlebendigen. Dann ist ein Weg und eine Zukunft. Dann
gibt es eine Chance, heutig, ganz gegenwirtig zu sein — die Probleme, Fragen und Leiden
allenthalben zu teilen, ohne sich ihrer geheimen Hoffnungslosigkeit zu unterwerfen.

Die Kraft dazu gewinnen wir aus der Gewissheit des Glaubens, dass das Leben des Christus
selbst in unsere Kirche eingesenkt ist, dass wir auf den Tod und den Sieg Christi getauft sind
und dass uns sein Geist leitet, der allein uns bekennen lésst: ,,Jesus ist der Herr* (vgl. 1 Kor
12,3)! Diese Gewissheit macht uns aber auch dazu frei, dass wir uns — mit den Aussagen des
jingsten Konzils — als eine Kirche der Siinder verstehen, ja, dass wir uns als siindige Kirche
bekennen. Sie befreit uns dazu, dass wir angesichts der Krise unseres kirchlichen Lebens
weder in einen folgenlosen Kult der Selbstbezichtigung verfallen, noch dass wir die Schuld
fiir Indifferenz und Abfall kleingldaubig und selbstgerecht nur bei ,,den andern®, bei der ,,bdsen
Welt* suchen und gerade so den Ruf nach Umkehr und schmerzlicher Wandlung
unterdriicken oder mit bloBen Durchhalteappellen iibertonen.

Wenn wir uns kritisch gegen uns selbst wenden, dann nicht, weil wir einem modischen
Kritizismus huldigen, sondern weil wir die Grof3e und Unbezwingbarkeit unserer Hoffnung
nicht schmélern wollen. Wir Christen hoffen ja nicht auf uns selber, und darum brauchen wir
auch unsere eigene Gegenwart und unsere eigene Geschichte nicht immer wieder zu halbieren
und stets nur die Sonnenseite vorzuzeigen, wie es jene Ideologien tun, die keine andere
Hoffnung haben als die auf sich selbst. In diesem Sinne ist die Bereitschaft zur Selbstkritik ein
Zeugnis unserer spezifisch christlichen Hoffnung, die die Kirche immer neu zu einer
offensiven Gewissenserforschung anleitet.

4. DAS VOLK GOTTES ALS TRAGER DER HOFFNUNG

Alle sind auf dieses Zeugnis lebendiger Hoffnung in der Nachfolge Jesu verpflichtet, weil alle
auf diesen Weg der Hoffnung geschickt, weil alle in diese Nachfolge gerufen sind —
herausgerufen zur Gemeinschaft der Glaubenden, befdhigt und gefiihrt durch den Geist

DBK - Unsere Hoffnung 14 12/3/2019



Gottes, den er seiner Kirche verhei3en hat (vgl. Joh 14, 26; Rom 8, 14.26). Deshalb miissen
eigentlich auch alle beteiligt sein und beteiligt werden an der lebendigen Erneuerung unserer
Kirche. Diese Erneuerung kann ja nicht verordnet werden, sie erschopft sich nicht in
einzelnen synodalen Reformmafnahmen. Die eine Nachfolge muss viele Nachfolgende, das
eine Zeugnis viele Zeugen, die eine Hoffnung viele Trager haben. Nur so kann [103]
schlieBlich aus einem Erneuerungsversuch fiir die Kirche eine Erneuerung unserer Kirche
selbst werden. Nur so kann uns in unserer offensichtlichen Ubergangssituation der Schritt
gelingen von einer protektionistisch anmutenden Kirche fiir das Volk zu einer lebendigen
Kirche des Volkes, in der alle auf ihre Art sich verantwortlich beteiligt wissen am Schicksal
dieser Kirche und an ihrem 6ffentlichen Zeugnis der Hoffnung. Nur so werden wir auch den
Eindruck vermeiden, wir seien eine Kirche, die zwar noch von einem starken (nur langsam
sich zersetzenden) Milieu, nicht aber eigentlich vom Volk mitgetragen ist.

Das alles bedeutet freilich auch, dass die Amtstrager in unserer Kirche, die ,,bestellten
Zeugen®, heute mehr denn je dem Volk Gottes eine besondere Aufnahmebereitschaft und
Empfanglichkeit schulden fiir die verschiedensten Formen und Tréager des Zeugnisses gelebter
Hoffnung, praktizierter Nachfolge inmitten unserer Kirche und nicht selten auch in ihren
institutionellen Randzonen. Gewiss werden sie schlieBlich immer zu priifen und zu scheiden
haben, aber eben nicht nur kritisch musternd, sondern auch mit Gespiir fiir alles, was uns in
den Stand setzt, unsere Hoffnung anschaulich und ansteckend zu leben und nicht nur von ihr
zu reden. Das Amt in der Kirche, das unter dem Gesetz des Geistes Gottes steht, hat
schlieBlich nicht nur die Pflicht, falschem Geiste zu wehren, die Geister zu scheiden, sondern
auch die Pflicht, den Geist zu suchen und mit seiner unkalkulierbaren, oft unbequemen
Spontaneitdt immer neu zu rechnen.

Teil III: Wege in die Nachfolge

Das Bekenntnis zu Jesus Christus weist uns in seine Nachfolge. Sie nennt den Preis unserer
Verbundenheit mit thm, den Preis unserer Orthodoxie; sie allein kennzeichnet den Weg zur
Erneuerung der Kirche. Unsere Identitét als Christen und Kirche finden wir nicht in fremden
Programmen und in Ideologien. Nachfolge geniigt.

Es gibt so viele Formen des Zeugnisses gelebter Hoffnung, so viele Wege der kirchlichen
Erneuerung, wie es Wege in diese Nachfolge gibt. Nur von einigen kann hier die Rede sein -
als Wegzeichen fiir unser gegenwirtiges kirchliches Leben. Dabei wird der Gehorsam Jesu als
das zentrale Thema der Nachfolge vorangestellt. Aus ihm ergeben sich jene anderen
Haltungen, die man unserem kirchlichen Leben oft nicht oder nur wenig ansieht und zutraut:
Armut, Freiheit, Freude. [104]

1. WEG IN DEN GEHORSAM DES KREUZES

Der Weg in die Nachfolge Jesu fiihrt immer in jenen Gehorsam gegeniiber dem Vater, der das
Leben Jesu ganz durch prigt und ohne den es schlechthin unzugénglich bliebe. In diesem
Gehorsam wurzelt auch die Jesus eigentiimliche Menschenfreundlichkeit, seine Néhe zu den
AusgestoBenen und Gedemiitigten, zu den Siindern und Verlorenen. Denn das Gottesbild, das
in der Armut des Gehorsams Jesu, in der volligen Ausgeliefertheit seines Lebens an den Vater
aufscheint, ist nicht das Bild eines demiitigenden Tyrannengottes; es ist auch nicht das
Gottesbild als Uberhdhung von irdischer Herrschaft und Autoritit. Es ist das leuchtende Bild
des Gottes, der erhebt und befreit, der die Schuldigen und Gedemiitigten in eine neue
verheiungsvolle Zukunft entldsst und ihnen mit den ausgestreckten Armen seines Erbarmens
entgegenkommt. Ein Leben in der Nachfolge ist ein Leben, das sich in diese Armut des
Gehorsams Jesu stellt. Im Gebet wagen wir diese Armut, die unkalkulierte Auslieferung

DBK - Unsere Hoffnung 15 12/3/2019



unseres Lebens an den Vater. Aus dieser Haltung erwéchst das lebendige Zeugnis vom Gott
unserer Hoffnung inmitten unserer Lebenswelt.

Der Preis fiir dieses Zeugnis ist hoch, das Wagnis dieses Gehorsams ist gro3, es flihrt in ein
Leben zwischen vielen Fronten. Jesus war weder ein Narr noch ein Rebell; aber offensichtlich
beiden zum Verwechseln dhnlich. Schlielich wurde er von Herodes als Narr verspottet, von
seinen Landsleuten als Rebell ans Kreuz ausgeliefert. Wer ihm nachfolgt, wer die Armut
seines Gehorsams nicht scheut, wer den Kelch nicht von sich weist, muss damit rechnen,
dieser Verwechslung zum Opfer zu fallen und zwischen alle Fronten zu geraten - immer neu,
immer mehr.

Wenn unser kirchliches Leben diese Wege in die Nachfolge geht, wird es auch seine eigenen
Kreuzeserfahrungen machen. Aber vielleicht sind wir im kirchlichen Leben unseres Landes
selbst schon zu fest und unbeweglich in die Systeme und Interessen unseres gesellschaftlichen
Lebens eingefiigt. Vielleicht haben wir uns inzwischen selbst schon zu sehr anpassen lassen,
indem wir weitgehend jenen Platz und jene Funktion eingenommen haben, die uns nicht
einfach der Wille Gottes, sondern der geheimnislose Selbsterhaltungswille unserer totalen
Bediirfnisgesellschaft und das Interesse an ihrem reibungslosen Ablauf zudiktiert haben.

Vielleicht erwecken wir schon zu sehr den Anschein einer gesellschaftlichen Einrichtung zur
Beschwichtigung von schmerzlichen Enttduschungen, zur willkommenen Neutralisierung von
unbegriffenen Angsten und zur Stilllegung gefihrlicher Erinnerungen und unangepasster
Erwartungen. Der Gefahr einer solchen schleichenden Anpassung an die herrschenden
gesellschaftlichen Erwartungen, der Gefahr, als Kreuzesreligion zur Wohlstandsreligion zu
werden, miissen wir ins Auge sehen. Denn wenn wir ihr wirklich verfallen, dienen wir
schlieBlich keinem, nicht Gott und nicht den Menschen. [105]

2. WEG IN DIE ARMUT

Der Weg in die Nachfolge fiihrt immer auch in eine andere Gestalt der Armut und Freiheit: in
die Armut und Freiheit der Liebe, in der Jesus am Ende selbst den Tod ,,liberlistete, da er
nichts mehr besal3, was dieser ihm hitte rauben konnen. Er hatte alles gegeben, fiir alle. In
solche Armut und Freiheit der Liebe, die sich zu allen gesandt weil3, ruft die Nachfolge.

Sie ruft uns dabei immer neu in ein solidarisches Verhéltnis zu den Armen und Schwachen
unserer Lebenswelt tiberhaupt. Eine kirchliche Gemeinschaft in der Nachfolge Jesu hat es
hinzunehmen, wenn sie von den ,,Klugen und Méchtigen* (1 Kor 1,19-31) verachtet wird.
Aber sie kann es sich — um dieser Nachfolge willen — nicht leisten, von den ,,Armen und
Kleinen* verachtet zu werden, von denen, die ,,keinen Menschen haben* (vgl. Joh 5,7). Sie
nidmlich sind die Privilegierten bei Jesus, sie miissen auch die Privilegierten in seiner Kirche
sein. Sie vor allem miissen sich von uns vertreten wissen. Deshalb sind in unserer Kirche
gerade alle jene Initiativen zur Nachfolge von grof3ter Bedeutung, die der Gefahr begegnen,
dass wir in unserem sozialen Gefille eine verbiirgerlichte Religion werden, der das reale Leid
der Armut und Not, des gesellschaftlichen Scheiterns und der sozialen Achtung viel zu fremd
geworden ist, ja, die diesem Leid selbst nur mit der Brille und den MaB3stdben einer
Wohlstandsgesellschaft begegnet. Wir werden schlie3lich unsere intellektuellen Bezweifler
eher iiberstehen als die sprachlosen Zweifel der Armen und Kleinen und ihre Erinnerungen an
das Versagen der Kirche. Und wie sollten wir schlieBlich mit dem Ansehen einer reichen
Kirche tliberhaupt glaubwiirdig und wirksam jenen Widerstand vertreten konnen, den die
Botschaft Jesu unserer Wohlstandsgesellschaft entgegensetzt?

DBK - Unsere Hoffnung 16 12/3/2019



3. WEG IN DIE FREIHEIT

Der Weg in die Nachfolge zur Erneuerung unseres kirchlichen Lebens und zur lebendigen
Bezeugung unserer Hoffnung ist immer auch ein Weg in die Freiheit, in jene Freiheit Jesu, die
ithm aus der volligen Ausgeliefertheit seines Lebens an den Vater erwuchs und die ihn selbst
wieder dazu freimachte, gegen gesellschaftliche Vorurteile und Idole aufzutreten und gerade
fiir jene einzutreten, die von der Macht dieser Vorurteile und Idole zerstort wurden. Der Glanz
dieser Freiheit liegt iiber seinem ganzen Lebensweg. Und wenn uns die Berufung auf ihn nicht
zur hértesten Kritik an uns selbst geraten soll, dann muss diese Freiheit auch unser kirchliches
Leben durchstrahlen. ,,Als Sterbende, und doch, wir leben, mit Ruten geschlagen, und doch
nicht getotet, mit Leiden geséttigt, und doch immer froh, Arme, die viele reich machen,
Habenichtse, die doch alles besitzen* (2 Kor 6,9f). Im Gebet verwurzeln wir uns in dieser
Freiheit. Denn Beten macht frei, frei von jener Angst, die die Phantasie unserer Liebe
verkiimmern 14sst und uns liberméchtig auf die Sorge um uns selbst zuriickwirft. [106]

Die aus der Gemeinschaft mit Christus und mit dem Vater geschenkte Freiheit schickt unser
kirchliches Leben immer neu in das Abenteuer der Freiheit der Kinder Gottes: ,,Alles gehort
euch, Paulus, Apollos, Kefas, Welt, Leben, Tod, Gegenwart und Zukunft: alles gehdrt euch.
Ihr aber gehort Christus und Christus gehort Gott* (1 Kor 3,21-23). Konkret wird dieses
allumfassende Abenteuer der Freiheit auch immer dort, wo Menschen in der Nachfolge Jesu
auf die Erfiillung ihrer Liebe in Ehe und Familie verzichten, weil sie das neue Leben Gottes
dazu dringt. Dieses Leben relativiert unsere menschlichen Bediirfnisse und Erfiillungen und
vermag sie damit zu ihrer tiefsten Hoffnung zu befreien, zu einer Hoffnung, die im
Uberschreiten des Vorldufigen das unterscheidend Christliche der Freiheit deutlich macht.

Im Bewusstsein dieser befreiten Freiheit sollten wir schlieBlich auch unbefangener jene
neuzeitliche Geschichte der gesellschaftlichen Freiheit wiirdigen lernen, von deren Friichten
wir heute alle, auch kirchlich, leben und die sich ihrerseits nicht zuletzt den geschichtlichen
Impulsen der Freiheitsbotschaft Jesu verdankt, selbst wenn diese AnstoB3e vielfach ohne die
Kirche und sogar gegen sie geschichtlich freigesetzt worden sind. Im Blick auf diese Freiheit
der Kinder Gottes kdnnen wir dann auch die zogernd angebahnten Prozesse einer
innerkirchlichen Freiheit, die einmal angekiindigte Bereitschaft, mit den Fragen und
Einwiirfen kritischer Freiheit leben zu wollen, mutig weiter entfalten, ohne dass wir uns der
Gefahr aussetzen, die Freiheit Jesu einfach einem gesellschaftlich herrschenden Freiheitsideal
zu unterwerfen. Widerstand ist uns dabei gegeniiber jenem Freiheitsverstdndnis geboten, das
die Verwirklichung von Freiheit in personlicher Treue und Verpflichtung verkennt oder
extrem privatisiert und das gerade deshalb auch die 6ffentliche Anerkennung der Grundlagen
ehelicher Gemeinschaft gefahrdet.

4. WEG IN DIE FREUDE

Wege in die Nachfolge, Wege in die Erneuerung unseres kirchlichen Lebens: sie sind am
Ende immer Wege in jene Freude, die durch das Leben und die Botschaft Jesu in unsere Welt
kam und die sich durch seine Auferweckung als unbesieglich erwies. Diese Freude ist dem
Kindersinn unserer Hoffnung verwandt und gerade deswegen von kiinstlich oder verzweifelt
gespielter Naivitdt ebenso weit entfernt wie von naturwiichsigem Daseinsoptimismus. Von ihr
ist schwer zu reden und leicht ein Wort zu viel gesagt. Sie kann eigentlich nur angeschaut und
erlebt werden an denen, die sich auf die Nachfolge einlassen und darin den Weg ihrer
Hoffnung gehen. Sie wird vor allem dort erlebt, wo die Getauften ,,voller Freude* (Apg 2,46)
das Gedachtnis Jesu und in ihm die Heilstaten Gottes feiern, in denen unsere Hoffnung
griindet.

DBK - Unsere Hoffnung 17 12/3/2019



Die Kirche schaut diese Freude von alters her in denen an, die sie als ihre Heiligen verehrt
und deren Lebensgeschichten sie nicht zuletzt als Bewahrheitungen [107] christlicher Freude
verwahrt — als Erzdhlungen {iber die Freude eines Christenmenschen. So auch singt sie das
Magnifikat Marias, der Mutter unseres Herrn, durch die Jahrhunderte weiter, weil sie, um mit
dem Konzil zu sprechen, ,,in ihr wie in einem reinen Bild mit Freuden anschaut, was sie selbst
zu sein wiinscht und hofft®.

Gerade heute ist diese Freude ein hervorragendes Zeugnis fiir die Hoffnung, die in uns ist. In
einer Zeit, in der der Glaube und seine Hoffnung immer mehr dem 6ffentlichen Verdacht der
[lusion und der Projektion ausgesetzt ist, wirkt vor allem diese Freude iiberzeugend: sie
ndmlich kann man am wenigsten auf Dauer sich selbst und anderen vortduschen. So zielt
schlieBlich alle Erneuerung unseres kirchlichen Lebens darauf, dass diese Freude sich in
ungezihlten Brechungen im Antlitz unserer Kirche spiegele und dass so das Zeugnis der
Hoffnung in unserer Gesellschaft zu einer Einladung zur Freude wird.

Teil IV: Sendungen fiir Gesamtkirche und Gesamtgesellschaft

Unsere Kirche in der Bundesrepublik Deutschland weill und bekennt sich als einen Teil der
einen katholischen Kirche. Sie ist deshalb auch einbezogen in die Situation und die Aufgaben
der Gesamtkirche. Keine Teilkirche lebt fiir sich, heute weniger als je. Wenn sie von ihrem
eigenen Weg und ihrer eigenen Aufgabe spricht, muss sie immer auch den Blick {iber ihre
eigene Situation erheben auf die Gesamtkirche hin. Sie muss sich selbst ,,katholisch*
orientieren, sich selbst immer auch an weltkirchlichen Maf3stdben messen. Darum muss sich
auch unsere deutsche Kirche iiber jene besonderen Sendungen und Auftrige vergewissern, die
ithr aus ihrer geschichtlichen und gesellschaftlichen Situation fiir die Gesamtkirche hier und
heute zuwachsen. Sie muss vor Gott um jene geschichtlichen und sozialen Charismen ringen,
die gerade sie zur ,,Auferbauung des Leibes Christi® beizutragen hat. Und in einer Zeit, in der
die Welt aus ihren getrennten geschichtlichen und sozialen Lebensraumen immer mehr zu
einer beziehungs- und gegensatzreichen Einheit zusammenwéchst, muss sich unsere Kirche
auch Rechenschaft iiber jene gesamtgesellschaftlichen Aufgaben geben, die ihr aufgrund ihrer
Ausgangslage zufallen. So wollen wir zum Schluss von einigen besonderen Sendungen und
Verpflichtungen unserer Kirche in der Bundesrepublik im Dienste an der Gesamtkirche und
an der Gesamtgesellschaft sprechen. Gerade sie konnen Priifsteine fiir den Geist unserer
Hoffnung, Anlass zum ,,Erweis des Geistes und der Kraft“ sein. [108]

1. FUR EINE LEBENDIGE EINHEIT DER CHRISTEN

Wir sind die Kirche des Landes der Reformation. Die Kirchengeschichte unseres Landes ist
gepragt von der Geschichte der groBen Glaubensspaltung in der abendléndischen Christenheit.
Darum wissen wir uns jener gesamtkirchlichen, wahrhaft ,,katholischen* Aufgabe, ndmlich
dem Ringen um eine neue lebendige Einheit des Christentums in der Wahrheit und in der
Liebe, in vorziiglicher Weise verpflichtet. Die Impulse des jiingsten Konzils in diese Richtung
verstehen wir deshalb auch als besondere Wege und Weisungen fiir unsere Kirche in der
Bundesrepublik Deutschland. Wir wollen das offensichtlich neu erwachte Verlangen nach
Einheit nicht austrocknen lassen. Wir wollen den Skandal der zerrissenen Christenheit, der
sich angesichts einer immer rascher zusammenwachsenden Welt tagtéiglich verschérft, nicht
bagatellisieren oder vertuschen. Und wir wollen die konkreten Mdglichkeiten und
Ansatzpunkte fiir eine verantwortliche Verwirklichung der Einheit nicht iibersehen oder
unterschitzen. Diese Einheit entspringt der einheitsstiftenden Tat Gottes, aber doch durch
unser Tun in seinem Geist, durch die lebendige Erneuerung unseres kirchlichen Lebens in der
Nachfolge des Herrn.

DBK - Unsere Hoffnung 18 12/3/2019



Die Redlichkeit und Lebendigkeit unseres Willens zur Einheit soll sich nicht zuletzt
verwirklichen und bezeugen in der besonderen geistlichen Verbundenheit und praktischen
Solidaritit mit allen Christen in der Welt, die um des Namens Jesu willen Verfolgung leiden.

2. FUR EIN NEUES VERHALTNIS ZUR GLAUBENSGESCHICHTE DES JUDISCHEN
VOLKES

Wir sind das Land, dessen jiingste politische Geschichte von dem Versuch verfinstert ist, das
jiidische Volk systematisch auszurotten. Und wir waren in dieser Zeit des
Nationalsozialismus, trotz beispielhaften Verhaltens einzelner Personen und Gruppen, aufs
Ganze gesehen doch eine kirchliche Gemeinschaft, die zu sehr mit dem Riicken zum
Schicksal dieses verfolgten jlidischen Volkes weiterlebte, deren Blick sich zu stark von der
Bedrohung ihrer eigenen Institutionen fixieren lie und die zu den an Juden und Judentum
verlibten Verbrechen geschwiegen hat. Viele sind dabei aus nackter Lebensangst schuldig
geworden. Dass Christen sogar bei dieser Verfolgung mitgewirkt haben, bedriickt uns
besonders schwer. Die praktische Redlichkeit unseres Erneuerungswillens héngt auch an dem
Eingestindnis dieser Schuld und an der Bereitschaft, aus dieser Schuldgeschichte unseres
Landes und auch unserer Kirche schmerzlich zu lernen: Indem gerade unsere deutsche Kirche
wach sein muss gegeniiber allen Tendenzen, Menschenrechte abzubauen und politische Macht
zu missbrauchen, und indem sie allen, die heute aus rassistischen oder anderen ideologischen
Motiven verfolgt [109] werden, ihre besondere Hilfsbereitschaft schenkt, vor allem aber,
indem sie besondere Verpflichtungen fiir das so belastete Verhéltnis der Gesamtkirche zum
judischen Volk und seiner Religion iibernimmt.

Gerade wir in Deutschland diirfen den Heilszusammenhang zwischen dem altbundlichen und
neubundlichen Gottesvolk, wie ihn auch der Apostel Paulus sah und bekannte, nicht
verleugnen oder verharmlosen. Denn auch in diesem Sinn sind wir in unserem Land zu
Schuldnern des jiidischen Volkes geworden. Schlielich hangt die Glaubwiirdigkeit unserer
Rede vom ,,Gott der Hoffnung* angesichts eines hoffnungslosen Grauens wie dem von
Auschwitz vor allem daran, dass es Ungezéhlte gab, Juden und Christen, die diesen Gott sogar
in einer solchen Hoélle und nach dem Erlebnis einer solchen Holle immer wieder genannt und
angerufen haben. Hier liegt eine Aufgabe unseres Volkes auch im Blick auf die Einstellung
anderer Volker und der Weltoffentlichkeit gegeniiber dem jiidischen Volk. Wir sehen eine
besondere Verpflichtung der deutschen Kirche innerhalb der Gesamtkirche gerade darin, auf
ein neues Verhiltnis der Christen zum jiidischen Volk und seiner Glaubensgeschichte
hinzuwirken.

3. FUR DIE TISCHGEMEINSCHAFT MIT DEN ARMEN KIRCHEN

Wir sind offensichtlich die Kirche eines vergleichsweise reichen und wirtschaftlich méchtigen
Landes. Deshalb wollen und miissen wir uns zu einer besonderen gesamtkirchlichen
Verpflichtung und Sendung im Blick auf die Kirchen der Dritten Welt bekennen. Auch diese
Verpflichtung hat zutiefst theologische und kirchliche Wurzeln, und sie entspringt nicht nur
dem Diktat eines sozialen oder politischen Programms. SchlieBlich schulden wir der Welt und
uns selbst das lebendige Bild des neuen Gottesvolkes, zusammengefiihrt in der groflen
Tischgemeinschaft des Herrn. Daher geht es nicht nur darum, aus dem Uberfluss etwas
abzugeben, sondern auf berechtigte eigene Wiinsche und Vorhaben zu verzichten.

Wir diirfen im Dienste an der einen Kirche nicht zulassen, dass das kirchliche Leben in der
westlichen Welt immer mehr den Anschein einer Religion des Wohlstandes und der Sattheit
erweckt, und dass es in anderen Teilen der Welt wie eine Volksreligion der Ungliicklichen
wirkt, deren Brotlosigkeit sie buchstiblich von unserer eucharistischen Tischgemeinschaft

DBK - Unsere Hoffnung 19 12/3/2019



ausschlieBt. Denn sonst entsteht vor den Augen der Welt das Argernis einer Kirche, die in sich
Ungliickliche und Zuschauer des Ungliicks, viele Leidende und viele Pilatusse vereint und die
dieses Ganze die eine Tischgemeinschaft der Glaubigen, das eine neue Volk Gottes nennt. Die
eine Weltkirche darf schlieBlich nicht in sich selbst noch einmal die sozialen Gegensitze
unserer Welt einfach widerspiegeln. Sie leistet sonst nur gedankenlos jenen Vorschub, die
Religion und Kirche sowieso nur als Uberhdhung bestehender gesellschaftlicher Verhiltnisse
interpretieren.

Hier miissen gerade wir in unserem Land handeln und helfen und teilen — aus [110] dem
Bewusstsein heraus, ein gemeinsames Volk Gottes zu sein, das zum Subjekt einer neuen
verheiBungsvollen Geschichte berufen wurde, und teilzuhaben an der einen
Tischgemeinschaft des Herrn als dem grof3en Sakrament dieser neuen Geschichte. Die Kosten,
die uns dafiir abverlangt werden, sind nicht ein nachtragliches Almosen, sie sind eigentlich die
Unkosten unserer Katholizitét, die Unkosten unseres Volk-Gottes-Seins, der Preis unserer
Orthodoxie.

4. FUR EINE LEBENSWURDIGE ZUKUNFT DER MENSCHHEIT

Wir sind die Kirche eines industriell und technologisch hochentwickelten Landes. Mit
zunehmender Deutlichkeit erfahren wir heute, dass diese Entwicklung nicht unbegrenzt ist, ja,
dass die Grenzen der wirtschaftlichen Expansion, die Grenzen des Rohstoff- und
Energieverbrauchs, die Grenzen des Lebensraums, die Grenzen der Umwelt- und
Naturausbeutung eine wirtschaftliche Entwicklung aller Lander auf jenes Wohlstandsniveau,
das wir gegenwirtig haben und genieflen, nicht zulassen. Angesichts dieser Situation wird von
uns — im Interesse eines lebenswiirdigen Uberlebens der Menschheit — eine einschneidende
Verdnderung unserer Lebensmuster, eine drastische Wandlung unserer wirtschaftlichen und
sozialen Lebenspriorititen verlangt, und dies alles voraussichtlich noch innerhalb eines so
kurzen Zeitraums, dass ein langsamer, konfliktfreier Lern- und Anpassungsvorgang kaum zu
erwarten ist. Es werden uns neue Orientierungen unserer Interessen und Leistungsziele, aber
auch neue Formen der Selbstbescheidung, gewissermallen der kollektiven Aszese abverlangt.
Werden wir die in dieser Situation enthaltene Zumutung aggressionsfrei verarbeiten konnen?
Jedenfalls wird diese Situation zum Priifstand fiir die moralischen Reserven, fiir die
gesamtmenschliche Verantwortungsbereitschaft in unseren hochentwickelten Gesellschaften
werden. Wer wird die damit geforderte folgenreiche Wandlung unseres Bewusstseins und
unserer Lebenspraxis in Gang setzen und nachhaltig motivieren?

Unsere Kirche darf hier nicht in apokalyptischer Schadenfreude beiseite stehen wollen — auch
wenn sie ihrerseits darauf achten wird, ob nicht in dieser gesamtgesellschaftlichen Situation
etwas wieder zur 6ffentlichen Erfahrung zu werden beginnt, was sonst nur noch der isolierten
privaten Erfahrung des sterblichen einzelnen zugemutet schien: ndmlich die von auflen
andrangende Begrenzung unserer Lebenszeit. Gleichwohl muss die Kirche die im Christentum
schlummernden moralischen Krifte gerade auf jene groBen Aufgaben richten, die sich aus
dieser neuen gesellschaftlichen Situation ergeben; sie muss diese Kréfte mobilisieren im
Interesse lebenswerteren Lebens fiir die wirtschaftlich und sozial benachteiligten Volker und
gegen einen riicksichtslosen Wirtschaftskolonialismus der stirkeren Gesellschaften, im
Interesse der Bewohnbarkeit der Erde fiir die Kommenden und gegen eine egoistische
Beraubung der Zukunft durch die ge-[111]genwirtig Lebenden. Vor diesen weltweiten
Problemen diirfen besonders wir Christen in der Bundesrepublik Deutschland nicht die Augen
verschlieBen, wenn wir die MaBstibe unserer Hoffnung nicht zuriickschrauben oder verbiegen
wollen.

DBK - Unsere Hoffnung 20 12/3/2019



Sie freilich gebieten uns auch ein hoffnungsvolles Ja zu jedem menschlichen Leben in einer
Zeit, in der unterschwellig die Angst regiert, iiberhaupt Leben zu wecken. Ist doch in jedem
Kind die Hoffnung auf Zukunft lebendig verkorpert! Jedes von Gott als Geschenk
angenommene Kind trigt in sich einen neuen Hoffnungsschimmer fiir Volk und Kirche. Die
Malstédbe unserer Hoffnung fordern auch das Eintreten fiir den 6ffentlichen Schutz jeglichen
menschlichen Lebens angesichts einer Entwicklung, in der die Moglichkeiten und die
Gefahren zunehmen, dass die letzte fassliche Identitdt unseres Menschseins, ndmlich das
biologische Leben selbst, immer mehr in die Reichweite unserer Manipulationen gerét und
schlieBlich zum Geschopf unserer eigenen Hénde herabsinkt. Die Bedrohung des
menschenwiirdigen Lebens reicht heute in neuer Weise auch bis an unsere Sterbesituation
heran. Viele sterben zwar inmitten einer perfekten medizinischen Versorgungswelt, sind
jedoch in ihren letzten Stunden ohne alle menschliche Ndhe. Aus dieser Situation ergibt sich
gerade fiir uns Christen eine besonders dringliche Aufgabe: Niemand sollte vereinsamt
sterben.

Unsere Bereitschaft zu gesamtgesellschaftlichen Verpflichtungen bewihrt sich schlieBlich in
unserem Einstehen fiir Gerechtigkeit, Freiheit und Frieden in der Welt. Dabei riickt uns der
Auftrag unserer Hoffnung auch anderen nahe, die solche Ziele in selbstlosem Einsatz
anstreben und die allen Formen der Unterdriickung widerstehen, durch die das Antlitz des
Menschen zerstort wird.

Alle unsere Initiativen messen sich letztlich am Mal3e der ,,einen Hoffnung, zu der wir berufen
sind“ (vgl. Eph 4,4). Diese Hoffnung kommt nicht aus dem Ungewissen und treibt nicht ins
Ungeféhre. Sie wurzelt in Christus, und sie klagt auch bei uns Christen des spaten 20.
Jahrhunderts die Erwartung seiner Wiederkunft ein. Sie macht uns immer neu zu Menschen,
die inmitten ihrer geschichtlichen Erfahrungen und Kampfe ihr Haupt erheben und dem
messianischen ,,Tag des Herrn* entgegenblicken: ,,Dann sah ich einen neuen Himmel und
eine neue Erde... Und ich horte eine gewaltige Stimme vom Thron her rufen: Seht das Zelt
Gottes unter den Menschen! Er wird in ihrer Mitte wohnen, und sie werden sein Volk sein;
und Gott selbst wird mit ihnen sein. Er wird jede Trédne aus ihren Augen wischen: Der Tod
wird nicht mehr sein, nicht Trauer noch Klage noch Miihsal ... Und der auf dem Thron saf3,
sprach: Neu mache ich alles* (Offb 21,1.3-5).

Beschluss der Wiirzburger Synode der westdeutschen Bistiimer am 22.11.1975.
Unsere Hoffnung. Ein Bekenntnis zum Glauben in dieser Zeit, in: Gemeinsame Synode der

Bistiimer in der Bundesrepublik Deutschland. Beschliisse der Vollversammlung. Offizielle
Gesamtausgabe I, Freiburg i.Br. 1976, Seiten 84-111.

DBK - Unsere Hoffnung 21 12/3/2019



