Theologie des Kleides

Von Universititsprofessor Dr. Erik Peterson, Rom

Die Frage nach dem Verhéltnis des Menschen zu dem Kleide wird auerhalb der Kirche
gewdhnlich als eine indifferente Angelegenheit behandelt'. Es ist ein Adiaphoron, wie man
sich kleidet und wie weit man sich entkleidet. Innerhalb der Kirche wird diese Frage dagegen
nicht selten als ein rein moralisches Problem angesehen. Man tadelt die mangelnde Beklei-
dung, insbesondere bei dem weiblichen Geschlecht. Die Frage nach dem Verhéltnis des
Menschen zu dem Kleide ist nun aber primédr gar kein moralisches Problem — insofern be-
wegt sich die moralische und die moralisch-indifferente Beurteilung dieser Frage auf dersel-
ben Ebene — sondern ein Problem der Metaphysik und der Theologie. Die Frage nach dem
Verhiltnis des Menschen zu dem Kleide riihrt an die zentralsten Wahrheiten des christlichen
Glaubens tiberhaupt und es ist darum hoffnungslos, wenn man eine im Grunde metaphysische
und theologische Frage mit moralischem Raisonnement zu erledigen hofft. Man sieht das
Problem, um das es sich handelt, solange nicht in seiner ganzen Schirfe, als man sich nur
gegen die nicht sittsame Tracht wendet; in dem Augenblick aber, wo nicht mehr die Forde-
rung einer sittsamen Tracht zur Verhandlung steht, sondern die Frage nach der Nacktheit
iiberhaupt, brechen metaphysische und religiose Fragen auf. Es ist bezeichnend — jedoch im
Sachverhalt als solchen gegeben — daB alle jene Kreise, die etwa die Nacktheit propagieren,
dieses mit einer weltanschaulichen und religidsen Begriindung tun, die der Verkiindigung der
Kirche sich bewul3t entgegenstellt. Insofern sind die Vertreter dieser Ideen unfreiwillige Zeu-
gen fiir die christliche These, da3 das Verhiltnis des Menschen zu dem Kleide nicht morali-
scher, sondern metaphysischer Artung ist. Darum ist es aber auch keine willkiirliche Spekula-
tion, wenn jede Uberlegung iiber das Verhiltnis von Mensch und Kleid auf die Theologie
zuriickgreift.

Die theologische Uberlegung iiber das Verhiltnis von Mensch und Kleid wird ihren Aus-
gangspunkt selbstverstidndlich immer in der biblischen Erzdhlung vom Siindenfall nehmen.
Das Charakteristische an dieser Erzahlung ist, da3 es Nacktheit erst nach dem Siindenfall gibt.
Vor dem Siindenfall gab es wohl Unbekleidetheit, aber diese Unbekleidetheit war noch keine
Nacktheit. Die Nacktheit setzt wohl [348] Unbekleidetheit voraus, aber sie ist nicht mit ihr
identisch. Das Wahrnehmen der Nacktheit ist an diesen geistigen® Akt, den die HI. Schrift das
«Aufgetanwerden der Augen» nennt, gebunden. Die Nacktheit wird also «bemerkty, wihrend
das Unbekleidetsein unbemerkt geblieben war. Die Nacktheit nach dem Siindenfall konnte
jedoch nur dann bemerkt werden, wenn eine Veridnderung im Sein der ersten Menschen einge-
treten war. Diese Verdnderung im Sein des Menschen durch den Fall muB3 Adam und Eva in
ihrer gesamten Natur betroffen haben. Es muf3, mit anderen Worten, eine metaphysische, eine
die Seinsweise des Menschen beriihrende Verdnderung eingetreten sein, und nicht blof3 eine
moralische, denn nur unter dieser Voraussetzung wird begreiflich, da3 die in der Seinsweise
des Menschen eingetretene Verdnderung auch mit dem geistigen Auge wahrgenommen wird,
dal} sie da wahrgenommen wird, wo tiberhaupt etwas in der Person des Menschen Vorhande-
nes mit dem Auge wahrgenommen werden kann: am Leibe, am menschlichen Leibe. Das
heiflt nun aber: Adam und Eva haben den menschlichen Leib nach dem Siindenfall in einer
anderen Weise «gehabty, als vor dem Siindenfall, denn inzwischen sind ihnen ja «die Augen
aufgetan» worden. Jetzt erst wird der Leib in seiner ganzen Kdorperlichkeit — mit Einschluf3
seiner Geschlechtlichkeit® — jetzt erst in seiner ganzen «Nacktheit» sichtbar. Von einer

! Uber die Interpretation des Kleides durch Hiretiker und im Heidentum soll bei anderer Gelegenheit gehandelt
werden.

2 Der geistige Charakter dieser Wahrnehmung wird von Johs. Chrysostomos Hom. in Genes. XVI, 5 (Migne,
Patrol. Gr. 53 Sp. 132) nachdriicklich hervorgehoben.

3 Das soll also nicht besagen, daB die Merkmale der Geschlechtlichkeit dem Leibe vor dem Falle gefehlt hitten.

Peterson - Theologie des Kleides 1 13.11.2019



Nacktheit des Korpers zu sprechen, die sichtbar geworden ist, weil einem «die Augen aufge-
tan» worden sind, hat aber nur unter der Annahme einer vorausgegangenen Entkleidung einen
Sinn. Erst die Entbl6Bung des Leibes flihrt zu der Wahrnehmung des nackten Kdrpers und so
muBte denn auch zuerst die «EntbloBung» des Leibes der ersten Menschen eingetreten sein,
ehe sie sich der «Nacktheit» ihres Korpers bewufit werden konnten. Diese «Aufdeckungy des
Leibes, die die «nackte Korperlichkeit» sichtbar werden 148t, diese schonungslose Entbl6Bung
des Leibes mit allen Kennzeichen seiner Geschlechtlichkeit, die als Folge der ersten Siinde fiir
die jetzt «aufgetanen Augen» sichtbar wird, 148t sich nur unter der Annahme begreifen, dafl
vor dem Siindenfall «bedeckt» war, was jetzt «aufgedeckt» wird, da3 vorher verhiillt und
bekleidet war, was jetzt enthiillt und entkleidet wird®*. [349]

Der Leib war vor dem Siindenfall in einer anderen Weise fiir den Menschen da, weil der
Mensch in einer anderen Weise fiir Gott da war. Die «Verriickung» der menschlichen Natur
durch den Fall fiihrt zur «Aufdeckung» des Leibes, zur Wahrnehmung der «Nacktheit» des
Leibes. Vor dem Siindenfall war der Mensch so fiir Gott da, dal3 der Leib — wenn auch kein
menschliches Gewand ihn kleidete — doch nicht «nackt» war. Dieses «nicht Nacktsein» des
Leibes, bei duBBerer Unbekleidetheit, erklért sich daraus, daf3 die iibernatiirliche Gnade die
menschliche Person wie mit einem Gewinde umhiillte’. Der Mensch stand nicht nur im Licht
der gottlichen Glorie, nein, er war mit der Glorie Gottes bekleidet. Aber der Mensch verlor die
gottliche Glorie durch die Siinde und nun wird in seiner Natur ein Leib ohne gottliche Glorie
sichtbar: das Nackte des rein Korperlichen, die Entblo8ung des rein Funktionellen, ein Kor-
per, dem der Adel fehlt, da die letzte Wiirde des Leibes in der verlorenen gottlichen Glorie
beschlossen war.

Der Mensch im Paradiese trug keine geschaffenen Kleider, auch nicht die geschaffenen Klei-
der seiner «Tugenden» — kann doch die Tugend zum «habitus» des Menschen werden —
sondern die iibernatiirliche Gerechtigkeit war sein Gewand, Unschuld® und Unvergiinglichkeit
sein Kleid. Daher ist das Offenbarwerden der kdrperlichen Nacktheit auch immer zugleich ein
Offenbarwerden der fehlenden Gerechtigkeit, Unschuld und Unvergénglichkeit.

Weil der Mensch durch den Fall in seinem Sein «entblof3ty wird, darum wird die «BloBe» des
Korpers durch das Kleid zugedeckt. Weil die «Aufdeckungy» des Leibes «die Scham» sichtbar
werden 14Bt, darum ist es ein Gebot des «Schamgefiihls», den Korper zu bedecken’. Weil der
Leib nicht mehr unschuldig und unvergénglich ist, darum wird er mit einem Gewénde ver-
hiillt. Die Verderbnis wird [350] versteckt gehalten und iiber die Verwesung breitet man ein
Tuch®.

Der locus communis «Kleider machen Leute» birgt einen tiefen theologischen Sinn. Nicht nur
«Leute», sondern auch den Menschen «macht» das Kleid, und das darum, weil der Mensch
nicht durch sich selber interpretierbar ist’, weil das natiirliche Sein des Menschen «seiner

4 Der Siindenfall hat nicht nur den Leib im engeren Sinne affiziert, sondern auch das Antlitz. Eine Theologie des
Angesichtes hoffe ich ein anderes Mal entwickeln zu kdnnen. — Die Kirchenvéter haben nicht selten den Begriff
der parrésia (etwa = Sicherheit der Unschuld) mit der Unbekleidetheit im Paradiese zusammengebracht. Vergl.
z. B. Johs.Chrysost. Hom. in Genes. XVI, 5 (Patrol. Gr. 53 Sp. 131) oder Gregor v. Nyssa, Uber die Jungfriu-
lichkeit c. 3 (p. 88 Ochler).

> Einige Texte aus Augustinus, Ambrosius usw. fiir die Vorstellung von dem Paradieseskleid finden sich bei
Scheeben, Dogmatik 11 p. 445 (§ 1027).

¢ Ambrosius, De Isaac 5,43. sed nec Adam primo nudus erat, quando eum innocentia vestiebat; I p. 668, 12ff.
Schenkt. Bei Irenaeus III 23,5 klagt Adam: sanctitatis stolam amisi.

7 Das moralische Gebot des Schamgefiihls griindet also in einem metaphysischen Tatbestand.

8 Das Bedecken des Leichnams mit einem Tuch hat also eine metaphysische Voraussetzung.

° Der Mensch wird im Christentum durch das Paradieseskleid, im Heidentum durch Gétterkleid (und Gétter-
maske) interpretiert. Dariiber ein anderes Mal.

Peterson - Theologie des Kleides 2 13.11.2019



eigenen Bestimmung nach auf die Hinzufiigung der Gnade und die Vollendung durch sie
hingeordnet ist»!°. Darum ist Adam also mit iibernatiirlicher Gerechtigkeit, Unschuld und
Unverginglichkeit «bekleidet», weil erst das Kleid seine «Wiirde» erkennen 148t, und sichtbar
macht, wozu der Mensch durch das Geschenk der Gnade und Glorie von Gott bestimmt ist.
Aber nicht nur dieses 1463t das Paradieseskleid erkennen, sondern auch das andere, daf} wie das
Kleid zum Menschen erst hinzukommt, so auch Gerechtigkeit, Unschuld und Unvergénglich-
keit als ibernatiirliche Gnade zu Adam erst hinzukommen muflten, um ihn zu vollenden. Und
endlich noch das Letzte: wie das Kleid den Leib verhiillt, so bedeckt auch die iibernatiirliche
Gnade in Adam, was in einer von Gottes Glorie verlassenen, in einer sich selber iiberlassenen
Natur an Méglichkeiten vorhanden ist. Die Entartung der menschlichen Natur zu dem, was die
Heilige Schrift «Fleisch» nennt, das Offenbarwerden der «Nacktheit» des Menschen, seiner
Verderbnis und seiner Verweslichkeit. Es hat demnach einen tiefen Sinn, wenn die katholi-
sche Tradition!! die iibernatiirliche Gnadenausstattung des Menschen im Paradiese ein Kleid
nennt. Der Mensch wird erst durch das Glorienkleid interpretierbar, das freilich — unter
einem gewissen Aspekt betrachtet — ihm «duBerlich» anhaftet, wie das ein Kleid immer zu
tun pflegt. Aber in dieser «AuBerlichkeit» eines bloBen «Kleides» kommt etwas sehr Wichti-
ges zum Ausdruck, daBl ndmlich die Gnade die geschaffene Natur, ihre «Unbekleidetheit», wie
auch ihre Mdglichkeit «entbl6Bt» zu werden, voraussetzt; dal der Mensch sich wohl mit
Tugenden bekleiden, aber niemals in Gerechtigkeit, Unschuld und Unvergénglichkeit zu hiil-
len vermag, und daf3 der Verlust des Kleides der gottlichen Glorie nicht [351] mehr die «unbe-
kleidete», sondern nur noch die «entbloBte» Natur des Menschen enthiillt, deren «Nacktheit»
in der «Schamy sichtbar wird.

So «@uBerlich» es daher auch fiir den ersten Blick erscheinen mag, dal Adam und Eva nach
dem Fall ihre Nacktheit mit Blittern des Feigenbaumes zu bedecken suchten — wie «duller-
lich», wie inkongruent erscheint es doch, dal der Mensch nach der furchtbarsten Tat, deren er
michtig war, nach der Siinde gegen Gott, keine andere Antwort findet, als sich ein Kleid zu
machen! — in der «AuBerlichkeit» dieser Reaktion kommt doch das BewuBtsein zum Aus-
druck, dal3 der Mensch in seinem fritheren Stande auch die Glorie, die er besessen hat, als ein
Kleid getragen hat.

Wie also das Kleid den Leib voraussetzt, den es bedecken soll, so setzt die Gnade die Natur
voraus, die sie mit der Glorie vollenden soll. Um dieser Voraussetzung willen ist die iiberna-
tiirliche Gnade dem Menschen im Paradiese als ein Kleid verlichen worden. Gewil3, der
Mensch ist unbekleidet von Gott geschaffen worden — d. h. er hat eine eigene, eine von Gott
unterschiedene Natur'?> — aber er ist in dieser Unbekleidetheit seiner Natur fiir die Beklei-
dung mit dem iibernatiirlichen Gewand der Glorie geschaffen worden; doch durch die Siinde
1st der Mensch «entbloBt» worden, und nun hat er mit dem Verlust des Kleides der Glorie
nicht nur die libernatiirliche Bekleidung verloren, sondern auch die Unbekleidetheit seiner von
Gott geschaffenen Natur an die «Nacktheit» seiner durch die Siinde «entbloBten» Natur ein-
gebiilit. Wenn es also inkongruent erscheint, dal3 die libernatiirliche Gnade dem Menschen im
Paradiese nur als ein «Kleid» geschenkt worden ist, wenn es wie ein groteskes Miflverhéltnis
aussieht, da3 der Mensch auf den Siindenfall nur in der Form eines Bedeckens seiner korperli-
chen Scham reagiert; in der scheinbaren Inkongruenz der Sprache, in dem scheinbaren Mif3-
verhéltnis der biblischen Erzdhlung, die den im Zentrum der menschlichen Person vor sich ge-
gangenen «Fall» mit der Aufdeckung der korperlichen Scham verkniipft, kommt doch in
Wahrheit zum Ausdruck, dall wie die Gnade die Natur voraussetzt, so auch der Verlust der

19 Hedwig Conrad-Martius, im Anschluf3 an den heiligen Thomas in Catholica 1934 p. 68.

' Der Protestantismus, der die katholische Lehre vom Urstand bestreitet, polemisiert daher auch gegen das
Paradieseskleid.

12 Es soll also nicht gesagt sein, daB Adam urspriinglich ohne Gnade war, d. h. im reinen Naturzustand geschaf-
fen wurde.

Peterson - Theologie des Kleides 3 13.11.2019



Gnade die Entbl6Bung der Natur im gesamten menschlichen Sein enthiillt, sodal3 der, der eben
noch, wie ein Engel mit gottlicher Glorie bekleidet war, jetzt [352] die Nacktheit seines Kor-
pers mit den Blittern des Feigenbaumes bedecken muf3'?.

Das Kleid, das der gefallene Mensch tragt, ist ein «Standeskleid», denn es bringt den status
(den Stand) seiner gefallenen Natur zum Ausdruck. Es ist ein Kleid aus den Blittern jenes
Feigenbaumes, zu dem der Sohn Gottes ging, als ihn hungerte, und siehe, er fand den Feigen-
baum unfruchtbar und seine Blitter verdorrt'®. Es ist ein BuBkleid aus den Fellen toter Tiere
(Gen. 3,24)"> um uns zu zeigen, daB wir, die wir in unserem Leibe zwischen Leben und Tod
stehen, den Verlust des Paradieseskleides mit der Strafe des Todes bezahlen miissen'é. Es ist
ein Kleid ohne Glanz, das doch den Glanz des verlorenen Gewandes der Glorie in den ge-
firbten!” Gewindern der Eitelkeit zu erreichen sucht Ein Kleid, das wohl den Ké&rper be-
decken und verhiillen kann, das aber, weil es nicht metaphysisch Scham'8, EntblsBung und
Nacktheit der gefallenen Natur zudeckt, zugleich enthiillt, wo es bedeckt, zugleich entkleidet,
wo es bekleidet, so daf3 das irdische Gewand zum Werkzeug der Begierlichkeit und der Ver-
fiihrung wird. Es ist ein «biirgerliches» Kleid, das wohl Ehrbarkeit, aber nicht Unschuld,
Rechtschaffenheit, aber nicht Gerechtigkeit auszudriicken vermag. Es ist ein Kleid, das wohl
den Tod betrauern'® und das Vergingliche verhiillen kann, das am Ende aber als «Totenkleid»
doch nur die Nacktheit und Verweslichkeit unserer gefallenen Natur enthiillt?*. Kurz, das
Kleid, das der gefallene Mensch trégt, ist Andenken an das verlorene Kleid, das der Mensch
im Paradiese getragen hat®!. Es ist so sehr lebendige Erinnerung daran, daB jede Verinderung
und Erneuerung des Kleides in der Mode, die wir bereitwillig auf uns nehmen, weil sie uns
einen neuen Ansatz zu [353] einem Verstdndnis unserer selbst verheif3t, doch nur die Hoff-
nung nach dem verlorenen Kleide weckt, das allein unser Wesen deuten, allein unsere «Wiir-
de» sichtbar machen kann.

Dieses Kleid, das wir besessen und verloren haben, und doch in allen irdischen Gewéndern,
die wir tragen, noch immer suchen, wird uns in der heiligen Taufe geschenkt. Es ist «die Stola
der Unverginglichkeit, welche mit dem Wasser der Taufe gewebt wird»?2. Der Rémische
Katechismus sagt uns, was das weille Kleid (resp. das weile Tiichlein bei der Kindertaufe),
womit der Getaufte beschenkt wird, bezeichnet. Der Priester legt dem Getauften ein weil3es
Kleid mit den Worten an: «Nimm hin das weie Kleid, damit du es unbefleckt bringest vor
den Richterstuhl unseres Herrn Jesu Christi, auf daB du das ewige Leben habest»?*. «Durch
dieses Sinnbild», heilt es im Katechismus, «wird nach der Lehre der heiligen Véter sowohl
die Herrlichkeit der Auferstehung angedeutet, zu der wir durch die Taufe geboren werden, als
auch der Glanz und die Schonheit, womit nach Austilgung der Stindenmakel die Seele in der
Taufe geschmiickt wird; dann auch die Unschuld und Unversehrtheit, welche der Getaufte

13 Vergleiche zu diesem Gedanken z. B. Johannes Chrysost. Hom. in Genes XVI. Patrol. Gr. Bd. 53, Sp. 133.

14 Siehe Johs. Damasc., Homilia in ficum arefact. Patrol. Gr. Bd. 96, Sp. 581 B/C.

15 Darum ist Johannes der Téufer in das BuBkleid aus Fellen gekleidet und darum soll das BuBkleid des Mdnches
aus Wolle (und nicht aus Linnen) sein.

16 Johs. Damasc. a. a. O. Sp. 581 B.

17 Der Asket trigt darum keine gefirbten Kleider.

18 DaB die Scham nur durch das Taufkleid bedeckt wird, 1dBt Gregor v. Naz. Or. 40,4. Patrol. Gr. 36, Sp. 364 A
erkennen.

1 Das «Trauerkleid», sowie das Zerreissen der Kleider zum Zeichen der Trauer, zeigt, daB auch die Unverging-
lichkeit ein Kleid (ein unzerreilbares) gewesen ist.

20 Auch das Totenkleid — nackt begraben zu werden gilt als Schande. S. Klein, Tod und Begribnis in Palistina
p- 25A. 4. S. Eitrem, Hermes u. d. Toten p. 45f. — 148t das metaphysische Bediirfnis nach dem Kleide erkennen.
2 Vergl. Johs. Chrysost., Hom. in Genes. XVIII. Patrol. Or. 53, Sp. 150.

22 Ed. Sachau, Syrische Rechtsbiicher Bd. II, S. 9. Im Euchologion der Oriechen wird es «das Gewand aus Was-
ser und Geist» genannt (Rom. Ausgabe S. 213). Ebenso Johannes jejun. De poenit. Patrol. Or. 88, Sp. 1921A.

23 Vgl. das entsprechende griechische Gebet bei Dmitriewski, Beschreibung der liturgischen Handschriften in
Kiew Bd. II, p.209.

Peterson - Theologie des Kleides 4 13.11.2019



wihrend des ganzen Lebens bewahren soll.»** (Catechismus Romanus 11, Teil 2, Hauptstiick
§ 74). Das weille Taufkleid nimmt auf die Glorie Bezug, die Adam vor dem Fall besessen
hat?. Und wenn Christus sich mit der Kirche in der Taufe verlobt, dann geschieht das so, daB
er sich einer «Entbloften und Entehrten» angelobt und «ihre Schmach mit dem Festkleid sei-
ner Herrlichkeit bedeckt»?®. Es ist das Gewand, das der verlorene Sohn empfingt, wenn er in
das Vaterhaus zuriickkehrt?’. Es ist das «Hochzeitskleid» (Matth. 22,11) das uns «wiirdig»
macht, am himmlischen Hochzeitmahle teilzunehmen?®. [354]

Wer das Taufkleid anlegt, der legt das Kleid, das er nach dem Fall trug, ab: Das Kleid aus den
Blittern des unfruchtbaren Feigenbaumes®’, die Gewénder aus den Fellen toter Tiere, die
unsere Sterblichkeit versinnbildlichen, das geférbte Kleid der Eitelkeit, das Gewand der Ver-
fiihrlichkeit und Begier, «der Hitze und der Feuchtigkeit»*’, das «modische» Kleid und das
«biirgerliche» Gewand — alle diese «schmutzigen»®! Hiillen streifen wir ab, wenn wir zur
Taufe eilen. EntbloBt und nackt®, wie es der gefallenen Natur geziemt, die «nackt geboren
wird und nackt stirbt»**, schreiten wir zum Taufbrunnen, um nach dem «mystischen» Tode in
der Taufe das weille Taufkleid, das «strahlende» Gewand der Glorie, Unschuld und Unver-
ginglichkeit zu empfangen®.

Was die Taufe im «Zeichen» vorwegnimmt und im Heiligen Geiste wirkt, das wird in der
«Eschatologie» vollendet®*. Denn das «Mysterium» in der Kirche ist «eschatologisches»
Mysterium?¢. Erhalten wir doch das Taufkleid, um es «unbefleckt vor den Richterstuhl unse-
res Herrn Jesu Christi zu bringen» (Romischer Katechismus), da es «die Herrlichkeit der Auf-
erstehung andeutet» (Das.). Weil das Mysterium der Taufe «Todes-Mysteriumy ist, Gleich-
formigkeit mit dem Tode Christi (Rom. 6,3 f.), darum vollendet es sich in unserem physischen
Tode?®”. In der «Entkleidung» durch den Tod, in diesem Nacktwerden zum Gericht, in dieser
EntbloBung durch das Sterben vollendet sich [355] das Ablegen der Gewiénder in der Taufe.

24 DaB das Taufkleid unbefleckt bewahrt werden soll, ist ein oft ausgesprochener Gedanke. Dieterich, Nestorian.
Taufliturgie p. 51, Euchologion p. 153, 17f. Aponius, In Cantica canticorum p. 109.

25 Moses bar Kepha, s. Expositor 1911 p. 340. Conybeare, The key of truth p. 75. Petrus Chrysolog. Sermo 5.

26 Narsai, s. Allgeier in «Der Katholik» 1917 p. 153, Z. 12. Vgl. auch daselbst Z. 22. — Dabher ist die Kirche mit
dem Gewand der heiligen Taufe bekleidet. Aponius, In Cantica canticorum p. 6.

27 Athanasius, Festbriefe hrsg. von Larsow p. 108. Aphrahat. Hom. XIV, 23 p. 244 (Bert). Augustin, Miscellanea
Agostiniana I ed. Morin p. 259,26.

28 Ps. Clem. Rec. V 35 u. 6. Hom. VIII 22.

2 Der Gegensatz zum unfruchtbaren Feigenbaum ist Christus als der frucht—bare Weinstock.

30'W. Crum, Papyruskodex von Cheltenham p. 71 (57).

31'Vgl. Justin Dial. 116. Acta Thomae 111. Ps. Clem. Hom. V111 23. Der Asket zeigt diesen «Schmutz» in der
Unsauberkeit seines Bulgewandes.

32 Wenn Elchesaiten und Mand&er nicht nackt, sondern mit allen Kleidern in das Wasser steigen, dann muf ihr
Taufbad einen anderen Sinn haben, als die christliche Taufe.

33 Beziehung des Hiob-Wortes auf die Nacktheit bei der Taufe bei Maximus Taurin. Hom. 85 Patrologia Lat. Bd.
57, Sp. 447 C. DaB der in der Taufe Entkleidete sich seiner Unbekleidetheit nicht schiamt, bringt Cyrill von Jeru-
salem Myst. Katech. II 2 mit der paradiesischen Unbekleidetheit zusammen, wihrend der Akt der Entkleidung
mit der Entkleidung des Gekreuzigten in Parallele gesetzt wird, der «die Herrscher und Gewalthaber» entkleidet
habe.

34 Die Zeugnisse fiir diesen Sprachgebrauch sind so zahlreich, daf es sich nicht lohnt, Belege anzufiihren.

35 Sacramentar. Gelasian. p. 99 Wilson: quos fecisti baptismo regenerari, facias beata immortalitate vestiri.

3¢ Uber die «mystische» Entkleidung und Bekleidung soll hier nicht gehandelt werden.

37 Vom Tode des Mirtyrers und von seinem Kleide soll hier nicht gehandelt werden.

Peterson - Theologie des Kleides 5 13.11.2019



Aber in der Bekleidung mit dem Leibe der Auferstehung, mit dem «Gewinde, das nicht ver-
wesen wird»*®, wird auch sichtbar vollendet, was das weiBe Taufkleid uns schon jetzt ver-
lichen hat*®. Weil wir in der Taufe am Tode Christi teilnehmen, darum nehmen wir am Tode
dessen teil, der das Gewand des gefallenen Menschen getragen hat*, als er «Fleisch» wurde*!
und in seinem Stande (status) «wie ein Mensch erfunden» ward (Phil.2,7). Darum nehmen wir
an der Entkleidung dessen teil, der «entbloBt» wurde, um gegeillelt zu werden, der seiner
Kleider beraubt wurde*?, um gekreuzigt zu werden, der nackt in den Hades, «in das Land der
Feinde»* ging, um diesen Leib zu «bekleideny, dieses «Fleisch» im Leibe seiner Auferste-
hung zu verkliren. Darum haben wir Christus in der Taufe «angezogen» (Gal. 3,27)*, darum
nehmen wir in der Taufe an seinem Leiden, seinem Tode, seiner Hadesfahrt, seiner Auferste-
hung, ja auch seiner Himmelfahrt teil, weil wir in alledem zu dem Kleide der Glorie gelangen,
dessen der Mensch, der um seine «Nacktheit», seinen Tod und in dem allem um seine kosmi-
sche Bedrohtheit*’ wei}, bedarf. Wenn der Mensch durch den Fall unter die Engel erniedrigt
wurde und statt eines Gewandes der Glorie mit Blattern und Fellen sich kleiden muflte, so
wird der erloste und im Leibe mit Christus auferstandene Mensch tiber die Engel erh6ht wer-
den. Sein Gewand wird herrlicher sein als das der Engel und sein Kleid strahlender als jenes,
das Adam im Paradiese getragen hat, denn dieses [356] Gewand, das uns in der Taufe ge-
schenkt wurde und das in der Auferstehung aus den Schatzhiusern des Himmels*® geholt
wird, ist ein Gewand, das, wie der heilige Basilius sagt, «den Tod im Fleische ausgeldscht hat;
und verschlungen wurde das Sterbliche in dem Gewiinde der Unsterblichkeit»*’. Dieses
Gewand wird niemals verloren, denn es ist nicht die Glorie, die die «unbekleidete» Natur des
ersten Adam bedeckt*®, sondern die Glorie des zweiten Adam, der die «entbldBte» menschli-
che Natur in seine gottliche Person auf genommen hat und also «das Sterbliche in dem Ge-
wande der Unsterblichkeit verschlungen» hat.

Benediktinische Monatsschrift 16, 1934, 347-356.

38 Siehe K. Schmidt, Gespriiche Jesu mit seinen Jiingern p. 72,8f. Vgl. bei Paulus 1. Cor. 15,53 und 2. Cor. 5,4.
— Der auferstandene Herr bedurfte keiner Kleider (Severus von Antiochien Hom. 77. Patrol. Gr. XVI p. 820,4)
und brachte darin zum Ausdruck, da8 der Mensch in den Paradieseszustand zuriickgefiihrt war. (Das. Z. 7 f.)

¥ Vgl. Kol. 3,3 1.

40 Uber die Annahme der Menschheit als eines Kleides s. Augustinus, De di—versis quaestionibus 83, quaestio 73
(Patrol. L. XTI) Sp. 84 f. Zu dem dogmatischen Problem vgl. Scheeben, Dogmatik II p. 773 (§ 203/4).

41 Uber den Ausdruck «Fleischwerdungy s. Scheeben, Dogmatik II p. 739. Vgl. aber auch p. 755f.

42 Man erinnere sich der zehnten Station in der Kreuzwegandacht.

43 Euseb. Dem. ev. p. 363, 14 Heickel.

4 Vgl. Kol. 3,9f; Ephes. 4,22f.: Rom. 13,14.

4 Die kosmische Bedrohtheit des Menschen bringt der Hellenismus durch die Bekleidung und Entkleidung der
Seele bei ihrem Abstieg und Aufstieg durch die Planetensphidren zum Ausdruck. Paulus spricht Kol. 2,14 davon,
daB Christus die kosmischen Méachte «entkleidety», d. h. der Macht-Investitur beraubt hat, da—mit ist jede kosmi-
sche Bedrohung, speziell der dem Tode ausgelieferten «nackten» Seele (Himmelfahrt der Seele), unmdglich
gemacht. Von da aus ist dann z. B. Vita Melaniae c. 70 Anal. Boll. 1903 p. 49,18 zu verstehen.

4 vVgl. 2. Cor. 5,1.

47 Basilius Ep. ad Palladium. Epistol. Coll. Class. III ep. 292, Patrol. Gr. 32 Sp. 1033 B. Basilius nimmt auf 1.
Cor. 15,55 (2. Cor. 5,4) Bezug.

48 Uber den Unterschied zwischen Paradieseskleid und Vollendungskleid s. Scheeben, Dogmatik II p. 448 £. (§
1035).

Peterson - Theologie des Kleides 6 13.11.2019



