»Dein Wort ist meines Fulles Leuchte* — Wie wir uns in der Bibel selbst
wiederfinden

Von Jochen Teuffel

Der Psalmvers ,,Dein Wort ist meines FufSes Leuchte und ein Licht auf meinem Wege* hat es
in sich. Mit ihm beginnt die sogenannte ,,Nun-Strophe* im Psalm 119, wo alphabetisch jedem
der 22 hebréischen Buchstaben acht Verse strophisch zugeordnet sind, die jeweils mit dem
betreffenden Buchstaben beginnen, was in der deutschen Ubersetzung leider nicht in gleicher
Weise wiedergegeben werden kann:

Dein Wort ist meines Fufles Leuchte und ein Licht auf meinem Wege.

Ich schwore und will’s halten: Die Ordnungen deiner Gerechtigkeit will ich bewahren.
Ich bin sehr gedemiitigt; HERR, erquicke mich nach deinem Wort!

Lass dir gefallen, HERR, das Opfer meines Mundes, und lehre mich deine Ordnungen.
Mein Leben ist immer in Gefahr, aber dein Gesetz vergesse ich nicht.

Frevler legen mir Schlingen; ich aber irre nicht ab von deinen Befehlen.

Deine Zeugnisse sind mein ewiges Erbe; denn sie sind meines Herzens Wonne.

Ich neige mein Herz, zu tun deine Gebote immer und ewiglich.

(VV 105-112)

HERRIliche Weisungen

Man tut gut daran, Psalm 119 nicht einfach als ,,Gesetzespsalm* zu charakterisieren. In
diesem Psalm geht es weniger um die ,,Buchstaben des Gesetzes*, die gottgefillig einzuhalten
sind, als vielmehr um die Dynamik HERRIlicher Weisungen fiir das eigene Leben, die in das
Gotteslob genommen werden: ,,Dein Wort ist meines FufSes Leuchte und ein Licht auf meinem
Wege.

Wenn es fiir die christliche Lehre ,,allein durch die Schrift” heifit, sind die Worte aus Psalm
119 dafiir mafigeblich. Das gottliche Wort, wie es in der Heiligen Schrift bezeugt ist, sucht
menschliches Leben zu bewegen und fordert die Lesung heraus. Dazu schreibt Johann
Gerhard in seinen Loci Theologici von 1610: ,, Wir haben festgestellt, dass der Zweck der
Schrift in der Unterweisung der Menschen zum ewigen Heil besteht. Damit die Schrift diesen
Zweck an uns erreicht und wir aus der Schrift diese Seligkeit schopfen, ist deren Lesung und
Auslegung erforderlich. Wenn die Schrift namlich nicht durch Lesung zur Anwendung
gebracht wird, kann sie nicht diese géttliche Wirkung entfalten.

Mit einer Seligpreisung wird am Anfang des Psalters zur anhaltenden Lesung eingeladen:

Wohl dem, der nicht dem Rat der Frevler folgt

und nicht auf den Weg der Siinder tritt,

noch sitzt im Kreis der Spotter,

sondern seine Lust hat an der Weisung des HERRN
und sagt seine Weisung Tag und Nacht auf.

Der ist wie ein Baum,

an Wasserbdchen gepflanzt:

Er bringt seine Frucht zu seiner Zeit,

und seine Bldtter welken nicht.

Alles, was er tut, gerdt ihm wohl.
(Psalm 1,1-3)

Dokument1 1 16.10.2019



Mit der eigenen Stimme nachsprechen

Im biblischen Sinne lesen heif3t nicht Geschriebenes lautlos nachzusinnen, sondern Gottes
Wort mit der eigenen Stimme nachzusprechen. Aus dem solchermal3en selbstgehorten Wort
erwéchst der eigene Gehorsam. Dazu schreibt Balthasar Mentzer in seinem Katholischen
Handbiichlein von 1619: ,, Zwar solange die Schrift in dem Buch verschlossen bleibt oder
unter die Bank gesteckt wird, redet sie nicht,; aber alsdann redet sie oder Gott durch sie, wenn
sie abgelesen, gepredigt, gehort und betrachtet wird. *

Soll das sola scriptura in der Kirche gelten, kommen wir um die Lesung nicht herum. Nur wo
die Heilige Schrift tatsdchlich gelesen wird, ist sie uns im Sinne einer ,,Lektionalprisenz*
wirklich gegenwirtig. So mag es angebracht sein, innerhalb der Kirche vom Primat der
gelesenen Schrift an Stelle eines Schriftprinzips zu sprechen.

Immerwihrende Meditation

»Dein Wort ist meines Fufies Leuchte und ein Licht auf meinem Wege*. Wer diesen Psalmvers
nachzusprechen weiB, ist in einen andauernden Lesevorgang hineingenommen. Die Heilige
Schrift 14sst sich hinsichtlich des gottlichen Heils eben nicht auslesen. Sie bleibt ,,dullerliches
Wort®, das nicht durchdacht werden kann, sondern immer wieder neu zu lesen ist. ,,Die
Heilige Schrift ist ein Meer, deren Tiefe von uns in diesem Leben nicht erforscht und noch
viel weniger ausgeschopft werden kann®, sagt Johann Gerhard in seinem Methodus Studii
Theologici.

Unter Bezugnahme auf Psalm 119 fordert Martin Luther in seiner Vorrede zum ersten Band
seiner deutschsprachigen Werke von 1539 zur immerwihrenden Meditation der Heiligen
Schrift auf: ,, Zum andern sollst du meditieren, das ist: nicht allein im Herzen, sondern auch
dufserlich die miindliche Rede und im Buch geschriebenen Worte immer treiben und reiben,
lesen und wiederlesen, mit fleisigem Aufmerken und Nachdenken, was der Heilige Geist damit
meint. Und hiite dich, dass du nicht iiberdriissig werdest oder denkest, du habest es einmal
oder zweimal genug gelesen, gehort und gesagt und verstehest es alles bis auf den Grund. *

Gottes Wort bedarf keiner Ergiinzung

»Dein Wort ist meines Fufles Leuchte und ein Licht auf meinem Wege*. Mit gutem Grund gilt
Psalm 119,105 als biblischer Beleg fiir die Klarheit der Heiligen Schrift: Was Gottes Wort auf
den Glauben hin zum ewigen Heil bewirkt, ist uns in der Heiligen Schrift klar und deutlich
zugesagt. Sollten ,,undeutliche* Bibeltexte einer Erkldrung bediirfen, kann diese nur im
Kontext einer weiteren Lektiire des biblischen Kanons erfolgen. In diesem Sinne stellt Johann
Gerhard zu Recht fest: ,,Das Mal3 der Auslegung bleibt die Schrift, die sich selbst der beste
und zuverléssigste Ausleger ist.“ Zur gelesenen Selbstauslegung der Heiligen Schrift schreibt
Balthasar Mentzer in seinem Katholischen Handbiichlein: ,,Der Verstand der Heiligen Schrift
muss nicht von aufen her in die Schrift gebracht werden, sondern in der Schrift selbst gesucht
und daraus erholt werden. Gebiihrt also einem jeden christlichen treuen Lehrer, ndchst
Anrufung Gottes um gnddige Erleuchtung, mit groffem Fleifs in der Schrift nachzuforschen
und aus den klaren Spriichen, die anderen, so schwer und dunkel scheinen, zu erldutern. *

Wie mir Gottes Wort gegenwiirtig wird

Durch das Zeugnis des Heiligen Geistes wird die gelesene Selbstauslegung der Heiligen
Schrift auf Jesus Christus ausgerichtet, von dem es ja im Prolog zum Evangelium nach
Johannes heilit: ,,Das Wort ward Fleisch und wohnte unter uns, und wir sahen seine

Dokument1 2 16.10.2019



Herrlichkeit, eine Herrlichkeit als des eingeborenen Sohnes vom Vater, voller Gnade und
Wahrheit.* (1,14) Wo uns im Lesen der Schrift Christus selbst als der gegenwartige Herr
begegnet, finden wir uns mit unserem Leben im Christusgeschehen wieder.

Der katholische Theologe Fridolin Stier (1902-1981) hat diese intratextuelle ,,Einlegung® des
Lesers in die Heilige Schrift (an Stelle einer distanzierten Auslegung) unter dem Titel ,,Ich
halte mich horend hin* eindriicklich beschrieben:

,Ich schlage das Buch auf ... Ich weif3 vieles tiber seine Geschichte, genug, um nicht mehr in
der Unschuld des schlichten Lesers, des unmittelbar das Wort vernehmenden Horers zu
stehen, genug, um nicht unangefochten zu sein. Ich weifs, es geht nicht an, Wort Gottes und
Heilige Schrift ineinszusetzen, nur ins Buch hineinzugreifen, beliebig wo, und das ndchstbeste
Wort als das Seine zu zitieren: Plato sagt, Thomas sagt, Goethe sagt — Gott sagt ... Nein, so ist
mir sein Wort nicht zum Haben und Nehmen und — Geben verfiighar gemacht. Ich weif3 auch,
das Ungeheure, dass er geredet zu Menschen, all seine Worte und Werke, davon das Buch mir
berichtet, es ist gewesen, es bleibt im Damals und Dort beschlossen. Und ich steh im Hier und
Jetzt. Ich weif; es.

Und doch ... Wenn ich das Buch dffne, betrete ich geheiligte Stdtten. Sinai und Sion, der Berg,
darauf der Herr geredet, der Hiigel, auf dem er gelitten, die Felsenkammer, daraus er sich
lebend erhoben, sie ndhern sich mir. Ich erfahre wundersame Gegenwart des zeit- und
rdumlich Fernen ... Wenn ich das Buch 6ffne, wandelt sich mir, durch all mein entfernendes
Wissen hin, das Dort in ein wahres Da, das Damals in ein wirkliches Jetzt. Ich erzwinge die
Gegenwart nicht, sie ist unerzwingbar. Ich erfahre sie, weil sie mir widerfihrt. Erschleiche
ich sie? Ich kenne den Wahn, der sich selber hort; ich fiirchte die Gefahr des Selbstbetrugs ...
All mein Wissen — enger als ein Gewand ist es mir angelegt; ich vermag es nicht von mir zu
tun; ich trage es mit in das Buch, wenn ich es offne. Aber dann geschieht es, dass es mich
nicht mehr hindert, es wird leicht; mir ist, als triig ich es nicht. Ich bin am Ort, da er redet.
Auch wenn er sehr still ist an der Stdtte, auch wenn er mir schweigt in den Worten, die ich
hore, so weifs ich doch: der Redende ist da.

Ich halte mich horend ihm hin. Ich muss warten.
[Quelle: Katholisches Bibelwerk (Hrsg.), Bibel im Jahr 77, Stuttgart 1976.]

Erschienen in: Confessio Augustana, Nr. 2, 2019, S. 7-14.

Dokument1 3 16.10.2019



