Gedanken zu dem Thema: Evangelisch oder Katholisch?

Von Martin Niemoller

Worin besteht eigentlich der Unterschied? Der Durchschnittsmensch von heute — wenn er
»gebildet« ist —wird sagen: Autoritar gebundener »Dogmenglaube« dort — und »Gewissens-
freiheit« bei uns. — Was der Ungebildete sagen wird, wollen wir spater sehen. — Was ist nun
von dieser Behauptung zu halten? (der »wissenschaftliche« Ausdruck heif3t ja wohl »Hetero-
nomie« und »Autonomie« in Sachen des Glaubens.)

Historisch ist dazu zu sagen: Eine »Autonomie« im Sinne der franz. Aufklarung gibt es weder
bei Luther noch bei sonst einem der Reformatoren, natirlich erst recht nicht in einer der refor-
matorischen »Bekenntnisschriften«. Luther beruft sich in Worms ausdriicklich auf sein »in
Gottes Wort gebundenes« Gewissen. Er ist nie der Meinung gewesen, der Mensch kdnne aus
sich — autonom — die Wahrheit seines Lebens als eines Lebens unter und vor Gott finden,
sondern er weil3 sich in diesem Streben vollkommen von einer Autoritat abhéngig: Gott muf3
sich zu erkennen geben, wenn ich ihn soll erkennen kénnen. Keine irgendwie geartete »Frei-
heit« setzt mich in die Lage, mir etwas zu verschaffen, was Gott nicht gibt; die unter den Re-
formatoren nicht ausgekdmpfte Frage blieb nur die, ob der Mensch die »Freiheit« hat, etwas
von sich abzuweisen, was Gott ihm geben will (praedestinatio duplex oder simplex oder wie
man das immer nennen mag!). Die »Heteronomie« als »Theonomie« gegenuber allen »Auto-
nomie« — Ansprichen des Menschen ist also bei den Reformatoren gerade stérker betont als
im Lehrsystem der Katholischen Kirche, die gegentiber der reformatorischen Erbstindentheo-
rie gerade die »Willensfreiheit« als unverdauBerliches Naturgut des Menschen verteidigte. —
Stellen wir also zunéchst fest, daR es nach evangelischer Lehre keine Autonomie des Men-
schen in Glaubensdingen gibt, da aller Glaube auf dem objektiv gegebenen und allein autori-
taren »Wort Gottes« beruht. Nimmt man dieses eine autoritdre »Dogma« der evangelischen
»Kirche« fort, so bleibt Gberhaupt nichts Einigendes, nichts Verbindendes Ubrig, wie die
Geschichte bis in diese Tage mit Deutlichkeit erweist: Es gibt keine evangelische Kirche, es
gibt keine evangelischen Christen, es gibt nur eine protestantische Zweckgemeinschaft mit
standig wechselnden Interessen, die auf dem Gebiet der Politik (Heckel'), der Philosophie
(Hirsch?), der Wirtschaft oder sonstwo [450] liegen mdgen. — Man wird sagen miissen: Der
reformatorische Glaube ist Dogmenglaube par excellence, indem er sich auf das eine Dogma
von dem einen, unveranderlich fur alle Zeiten gegebenen Gotteswort der Bibel stiitzt. Fallt der
Glaube an dies Dogma, bleibt nur noch eine hohle Schale ohne Inhalt. —

Was hat es nun mit der »Glaubens-« oder »Gewissensfreiheit« auf sich?

Hierbei handelt es sich lediglich um eine Frage der seelsorgerlichen Methode. In Glaubens-
dingen — so meint es Luther — darf kein menschlicher Zwang auf das Gewissen des andern

1 D. Theodor Heckel (1894-1967), Leiter des kirchlichen AuBenamtes der Deutschen Evangelischen Kirche von
1934 bis 1945, stand der Bewegung »Deutsche Christen« nahe und betrieb die Auslandsarbeit der evangelischen
Kirche in enger Abstimmung mit der AuBenpolitik der nationalsozialistischen Reichsregierung. Dadurch wurde
er zum erbitterten Feind von Dietrich Bonhoeffer, dessen ékumenische Kontakte er mit allen Mitteln zu behin-
dern versuchte.

2 Theologieprofessor Emanuel Hirsch, geb. 1888, Vertreter der liberalen theologischen Richtung, schloB sich
friihzeitig den »Deutschen Christen« an, die das Christentum in Deutschland mit den Prinzipien der national-

sozialistischen Weltanschauung in Einklang bringen wollten.
Niem®ller - Gedanken zu dem Thema Evangelisch oder
Katholisch 1 03.08.2019



ausgelibt werden, weil hier nur die eigene Uberzeugung gilt. Es ist also verwerflich, durch
Aussicht auf Lohn zu locken oder durch Aussicht auf Strafe zu drohen? Aber auch das ist
schon zuviel gesagt. »Gottes Wort« selber lockt ja durch Aussicht auf zeitlichen wie ewigen
Lohn; »Gottes Wort« selber droht ja mit zeitlichen und ewigen Strafen. — Es soll sich nur
nicht der Mensch oder eine menschliche Gemeinschaft das Recht nehmen, von sich aus und
fiir ihn gut scheinende Zwecke diese Vollmacht des »g6ttlichen Wortes« in Anspruch zu neh-
men. Diese Forderung wird keineswegs von allen »Reformatoren« erhoben; aber Grundsatz
der Reformation wird es je langer desto klarer: In Glaubensdingen soll keine andere Autoritét
als die des »Wortes Gottes« zur Wirkung gebracht werden; ob einer es darauf wagen kann und
will, ist eine Entscheidung, die ihm allein obliegt, und jeder menschliche Eingriff in diese
Entscheidung ist verwerflich.

Man kann fragen, wie denn noch die Kindertaufe und die »christliche Erziehung« zu recht-
fertigen seien; man kann darauf auch nur antworten, wenn man die ibergeordnete Autoritat
des »Wortes Gottes« festhalt, die eben durch ihre starke einseitige Bindung alle anderen Bin-
dungen und Autoritaten auflost. —

So konnte es schon zu dem MiRverstandnis kommen, die Reformation fordere die religits-
ethische Autonomie und Igse alle dogmatischen Bindungen. Aber da der Mensch selbst im
Durchschnitt keine religiose Schopferphantasie entwickelt, waren die Wege [frei] fur neue
Autoritaten, die je nach den Umstanden groRere oder kleinere Einflusphéren in der »evange-
lischen Christenheit« besetzten.

Die erste neue Autoritat war wohl die Bibel als Buch oder als »papierner Papst«. — Machte z.
B. Luther einen deutlichen, wenn auch schwer zu verdeutlichenden Unterschied zwischen
»Wort Gottes« und »Bibel«, so muRte praktisch dieser Unterschied schwinden, weil er dem
einfaltigen Gemiit nicht klarzumachen war. Die »Verbalinspiration« muBte helfen. Und diese
Autoritét gilt ja heute noch bei weitaus den meisten Angehdrigen der evangelischen Kirchen,
die als »Stille im Lande« Christen geblieben sind.

Eine weitere Autoritét, die sich nun erhob, waren jene Abschnitte aus der Bibel, die den sonn-
taglichen Predigten zugrundegelegt wurden — die »Perikopen« und mehr noch als die Ab-
schnitte selbst eher ihre predigtmaRige Auslegung, [451] die durch 400 Jahre d.h. von Luthers
Tagen bis heute trotz aller »Stromungen« erstaunlich gleichartig geblieben ist. Diese Ausle-
gungen sind fir den Teil der evangelischen Christenheit, die wir »Kirchliche Kreise« nennen,
geradezu an die Stelle der Bibel getreten. AuBer den »Perikopen« und gewissen Reminiszen-
zen an den Religionsunterricht der Jugendzeit wissen unsere »Kirchlichen Kreise« von der
Bibel oder etwaigen anderen Grundlagen unseres christlichen Glaubens nichts.

Die Autoritét, die sich aber mit gréfitem und stdndig wachsendem Erfolge in den Vordergrund
zu schieben verstand, war die weltliche Macht. War sie zunéchst die materielle Nutzniel3erin
der Reformation durch die Vereinnahmung der Kirchenglter geworden in einer Entwicklung,
die z. B. Luther mit Wohlwollen erst, dann mit Schrecken, endlich mit Zorn und Wut beglei-
tete, weil die weltlichen Stande gar nicht daran dachten, diese Glter bestimmungsgemar zu
verwenden —, so wurden je langer je mehr die weltlichen Gewalten auch Nutznief3er der
geistigen Emanzipation. — Rom und sein Klerus fallen als Vormiinder aus, die evangelische
Kirchliche Organisation bleibt in den Anfangen und Schwierigkeiten des Neubaus stecken;
ohne Vormiinder und Autoritat kann die Menge der getauften Christen aber nicht bleiben: es
ergibt sich — wie von selbst — das landesherrliche Kirchenregiment. — Die Entwicklung
geht geradlinig bis zur Gegenwart: »Thron und Altar« heil3t die Parole. — »Gottes Wort,
»Bibel«, »Predigt« sind gut fir Kaisersgeburtstagsfeiern pp. im Frieden und flr Feldgottes-

Niem®ller - Gedanken zu dem Thema Evangelisch oder
Katholisch 2 03.08.2019



dienste und feierliche Begrabnisse im Kriege. VVon christlichem Urbestand ist bei diesen »Kir-
chenfreundlichen Kreisen« (»natirlich bin ich kein Kirchgédnger — aber: dem Volke muR die
»Religion« erhalten werden«) nichts mehr tbrig geblieben als die Redensart: »Mit Gott fur
Konig und Vaterland! «

Neben diesen drei Strémungen, die fur die Entwicklung der evangelischen »Kirche« noch
immer irgendwie »positiv« gewertet werden wollten, kam dann noch die Fille liberaler, indi-
vidualistischer Wege, die von einzelnen und ihrem Kkleineren oder gréfieren Anhang einge-
schlagen wurden und von denen keiner mehr heimkehrte. Hier bot sich die erforderliche Auto-
ritat in irgendeinem philosophischen System, in irgendeiner neueren oder alteren idealisti-
schen Weltanschauung. Keine Christen mehr, auch keine »kirchlichen« oder auch nur »Kir-
chenfreundlichen« Kreise; nur noch »Protestanten«, »Freunde der evangelischen Freiheit, die
mit dem Grundsatz »Religion ist Privatsache« — ob politische Marxisten oder politische Kon-
servative — der Loslosung unseres Volkes vom Christentum die Bahn mit Energie freimach-
ten: Jede Religion — oder auch keine Religion — ist uns recht, wenn wir mit ihr unseren Zie-
len ein Stiick naher kommen. Auf Grund dieser summarischen Ubersicht mag es deut-[452]
lich werden, dal? christlicher Glaube als lebenstragende und lebensgestaltende Kraft nur in
wenigen kleinen Kreisen der sog. evangelischen Christenheit vorhanden sein kann, weil die
grol’e Menge der Getauften seit Jahrhunderten geistlich unterern&hrt dahinlebt. Nehmen wir
das Gebet als notwendige LebensaulRerung des Glaubens, so diirfen wir annehmen, dal3 nur
ein kleiner Bruchteil der sonntéglichen Kirchenbesucher betet! Schon flr Luther (Tischreden)
war diese Feststellung und Vorstellung eine quélende Pein. —

Es ist so, als ware dem evangelischen Teil der Christenheit von Anfang an das zum Leben
notwendige Licht vorenthalten worden, obgleich die Meinung der Reformatoren gerade die
war, sie hatten das lebenspendende »Evangelium« wieder zum Leuchten gebracht. —

Wie steht es nun mit den lebenzeugenden Kraften fiir die evangelische Christenheit? Wir
haben sie, so lehrt die Reformation aller Schattierungen, in der Heiligen Schrift alten und neu-
en Testaments. Jede andere Autoritét (papstliche Dekrete, Kanones, Synodalbeschliisse der
Konzilien, mit einem Wort: die »Tradition«) wird abgelehnt als fehlsam. — Aber auch die
Bibel gilt nur (nach Luther), soweit sie »Christum treibt«. So ordnet z.B. Luther die biblischen
Bucher in ihrer Reihen=(Rang=)folge um und scheidet die Apokryphen aus. — So steht vor
uns die Frage: Welches sind denn nun die wirklichen »heiligen Schriften«?

Offensichtlich entscheidet dartiber das glaubende, an Christus gebundene Einzelgewissen!
Jedenfalls ist Luther nach dem Grundsatz verfahren, wahrend die lutherische »Kirche« Lu-
thers Entscheidung — wenn auch nicht irgendwelche Synodalbeschliisse — als fiir sich und
fiir die Zukunft bindend anerkannt und postuliert hat. Wir haben hier also eine neue, in evan-
gelischer Grundauffassung nicht begriindete »Tradition« vor uns. — Was die Bischdfe und
Vertreter der Kirche friher einmal festgesetzt haben, wird als nicht bindend beiseite gesetzt,
was die neuen Kirchenlehrer in sehr zweifelhafter Einmatigkeit und oft unter starken politi-
schen Rucksichten (Augsburg 1530) festsetzen, wird als bindend erklart! — Und was ist die
landldaufige Kirchliche Predigt anderes als eine tatséchliche neue »Tradition«, denn die »selb-
standigen« Prediger sind, wie zu allen Zeiten, seltene Ausnahmen. Nur dal die Erzeugnisse
dieser selbstdndigen Geister in der alten Kirche einer erheblichen kirchlichen Kontrolle unter-
worfen waren, ehe sie zu Bestandteilen der Tradition wurden, wahrend bei uns »Protestanten«
alles wild wachst. Und jeder Prediger pfllickt sich sein StrauRlein, wie es sein Geschmack ist,
ohne viel zu fragen, ob und wie viele Giftbllten dazwischen sein mogen! —

Aber wir miissen noch einen Schritt weitergehen! — Die »Bibel« selbst ist ja ein Produkt der

»Tradition«. Der sogenannte »Kanon« war ja nicht auf einmal da, [453] sondern ist geworden.

Niem®ller - Gedanken zu dem Thema Evangelisch oder
Katholisch 3 03.08.2019



Aus vorhandenen und gerade entstehenden alttestamentlich-israelitisch-jidischen Schriften
und christlichen Schriften haben Kirchenménner und. Gemeinden eine Auswahl getroffen;
man hat darlber gesprochen und verhandelt, welche Schriften als kanonisch anzusehen seien;
man hat hin- und hergestritten, bis endlich unser »Kanon« dalag. Wessen Autoritat sagt fiir
ihn gut? Wie kommen wir dazu, ihn als gultig anzunehmen, beizubehalten und weiterzuge-
ben? — Ich weil daflr keine andre Erklarung, als dal die Christenheit eben doch ihrer »Tra-
dition« traut, d.h. sie ist davon tberzeugt, daB in diesen den Glauben betreffenden Entschei-
dungen der Kirche der heilige Geist trotz alles menschlichen Streitens das letzte Wort behélt
und in puncto »Kanon« auch behalten hat. Die »heilige Schrift« kénnte nicht Grundlage der
Erkenntnis Gottes sein, wenn nicht die »Kirche, die die »heilige Schrift« als solche prokla-
miert hat, schon von der Erkenntnis Gottes geleitet gewesen wére. »Heilige Schrift« und »Tra-
dition« sind also keine ausschlieRenden Gegensatze, sondern sie bedingen einander. Wie die
»heilige Schrift« ohne eine »lebendige Kirche« tot sein kann (s. die Zeit seit Luther), so kann
auch die »Kirche«, nein sie mul3 ohne die »hl. Schrift« voriibergehend »tot« sein. Denn wie
das Wort vom Christus die Kirche begriindet, so muf} doch dieses Wort von der Kirche ver-
kiindet werden! — Und wie das Wort vom Kreuz Grundlage der Kirche bleibt, so bleibt doch
zugleich die Kirche »Pfeiler und Grundfeste der Wahrheit« (1. Tim. 2, V. 15). Das »Wort«
bleibt stumm, es sei denn, die »Kirche« nehme es verkindigend in ihren Mund; die »Kirche«
bleibt taub, es sei denn, das »Wort« rede zu ihr.

Versteht man also unter »Tradition« das, was die Kirche sagt und tut und als gultig hinstellt,
auf der Grundlage des ihr anvertrauten »Wortes Gottes«, so ist solche »Tradition« nicht nur
nicht tberfliissig, sondern lebensnotwendig flr das Leben der Christenheit. Und die Forde-
rung, daR neben der schriftlichen Uberlieferung der hl. Schriften auch die mindlichen Tradi-
tionen nicht beiseite geschafft werden durfen, sofern sie von der schriftl. Tradition nicht
widerlegt werden, scheint mir durchaus begrindet; wie ich auch nicht zu bezweifeln wage,
dal’ der horenden und predigenden Kirche die Leitung des Geistes zuteil wird, die »in alle
Wahrheit« filhren soll. Es ist demnach zweifelhaft, wo der Ruckhalt liegen soll fir die refor-
matorische Forderung: Sola scriptura! — Welches ist diese scriptura? Die Bibel mit oder ohne
Apokryphen? Die Bibel mit oder ohne Jakobus- und Hebraerbrief, mit oder ohne Apokalypse?
— Ohne Anerkennung entweder dieser oder jener Tradition oder Schaffung einer neuen Tra-
dition ist die Frage, was denn »Scriptura« sei, gar nicht zu beantworten. Die gleiche Schwie-
rigkeit ergibt sich fir alle anderen reformatorischen Parolen: sola fide z.B.. Ist das die fides in
caritate formata, wie die altkirchliche [454] Tradition und in ihrem Gefolge das tridentinische
Konzil lehrt oder ist es die fides, die auch von nachfolgenden Werken nichts weil3 oder wissen
soll, wie reformatorische Traditionen wollen? — Sola gratia: ist das die gratia praeveniens
oder die gratia irrestibilis? Welche »Tradition« gilt? — Solus Christus: ist das der Christus der
altkirchlichen Tradition, der ernstlich als Lehrer, Stihner und Kénig an uns wirkt, oder ist es
der Christus, dessen Amt sich in Kreuz und Auferstehung erschopft, wie man es aus einem
Teil der hl. Schriften als lutherische Tradition behauptet hat? Und wem ist nun bei diesen
Differenzen zu glauben? Der Kirche oder den einzelnen Theologen? — Man mag den Grund-
satz: Quod semper, quod ubique, quod ab omnibus creditum est — ablehnen; aber dal3 der
Kirche als Gemeinde und nicht jemand einzelnem fur sich der hl. Geist verheif3en ist, ergibt
sich wohl als einhellige biblische Meinung!

Zusammenfassend muB ich also sagen: Wenn wir nicht nur »Protestanten«, sondern »Evange-
lische Christen« sein wollen, so wird uns eine dogmatische Bindung an menschliche Entschei-
dungen in Gestalt der »Tradition« zugemutet, die erheblich driickender werden kann als die
dogmatische Bindung an die Kirchlichen Entscheidungen in Gestalt der katholischen »Tradi-
tion«. Von »Autonomie« kann beide Male keine Rede sein; wir stehen unter dem Gesetz der
Offenbarung Gottes an uns in Christus, die durch die Kirche als Zeugnis zu uns kommt. Dies

Niem®ller - Gedanken zu dem Thema Evangelisch oder
Katholisch 4 03.08.2019



Zeugnis fragt nach unserm Glauben, um uns zu erfiillen und unser Leben zu gestalten. Wel-
chem Zeugnis geben wir nach Prifung seiner Grundlagen den VVorzug? — Oder dirfen wir
noch einen Schritt weiter gehen? Durfen wir auf Mt. 7, V. 16 verweisen und nach den »Friich-
ten« fragen? Das miRte dann heiRen: Wo wird Gottes Wort wirklich als Gottes Wort geehrt?
Wo wird seine Gnade frohlicher geglaubt? Wo wird mit Christus dem Lebendigen gelebt? —
Ganz primitiv: Wo wird der Ruf Gottes, den die Kirche ausrichtet, gehort, und wo empfangt
er im Gebet sein lebendiges Echo?

Ich bin Gberzeugt, dalR der katholische Christ mehr von der Bibel kennt als der evangelische;
ich bin Uberzeugt, daB sie ihm fir sein Leben mehr bedeutet; und ich bin endlich tberzeugt,
daB er mehr und ernster betet. — Von daher muf3 ich fragen, ob wir auf dem rechten Weg
sind. — Vor 20 Jahren erschienen zwei Schriften; wenn ich nicht irre, lautete der Titel der
ersten: »Zuriick zur Kirche!« — Sicher lautete die Uberschrift der zweiten (ich glaube, der
Verfasser war der evang. Theologieprofessor Loofs®): »Vorwirts zum Glauben!« — Ob es
nicht am Ende so ist, daB beides sich decken wird, daR wir auf dem Weg »vorwarts zum
Glauben« »zurtick zur Kirche« kommen und auf dem Weg »zurlick zur Kirche« »vorwarts
zum Glauben« gelangen?! Eine reformatorische »Kirche« hat es ja in der Tat nie gegeben und
wir sollten es heute sehen, dal? es sie auch nicht geben wird; die Reformation hat bestenfalls
in Gemeinden, oft aber nur in [455] Zirkeln und Hausern gelebt. Der Grund daftir war bei
naherem Zusehen die Fiille der verschiedenen »Traditionen«. Wenn wir diese Fille gelten
lassen, weshalb sollen wir nicht die eine Tradition der alten Kirche gelten lassen? — Das sind
meine Gedanken und Fragen, die nicht von gestern auf heute aufgetaucht sind, sondern mich
lange begleiten und mich soweit gefiihrt haben, dal? ich — falls mir nicht irgendwie ein Irr-
weg meiner Gedanken deutlich gemacht wird — mit dem Anschluf} an die alte Kirche nicht
mehr zégern werde. Dafiir und z.T. auch dagegen sprechen natiirlich noch viele andre Uberle-
gungen, Erkenntnisse und Zweifel; aber hier sitzt wohl der eigentliche Kernpunkt, auf den ich
immer wieder zuriickkomme. Deshalb bitte ich, meine Darlegungen zu priifen und mir eine
maoglichst grundsatzliche Stellungnahme zukommen zu lassen.

geschrieben im Frihjahr 1939

Seit Jahren macht mir der Begriff »unsichtbare Kirche« zu schaffen; in der Bibel findet sich
weder der Name noch die dadurch bezeichnete Sache. Hier ist vielmehr Kirche — Gemeinde
— EKkklesia nichts anderes als die communio sanctorum, die Gemeinschaft der Heiligen, d.h.
der durchaus »sichtbare« Kreis der Getauften, die z. B. von Paulus als hagioi — sancti —
Heilige bezeichnet werden (1. Kor. 1, V. 2). Man wird durch die Taufe darin aufgenommen
und verbleibt darin bis zur Auferstehung; in dieser Gemeinschaft gibt es »Tote« (l. Kor. 11,
V. 30) — die als Erstorbene sich von der Gemeinschaft getrennt haben; es gibt auch »Ausge-
stofRene, die um ihret- wie um der Gemeinschaft willen »hinausgetan« sind als »bdse« (l.
Kor. 5). Das Letztere hangt wohl mit dem Auftrag Christi zusammen, »Slinden zu behalten«
(Mat. 16, V.19, 18 V. 18, Joh. 20, V. 23). — Als Kennzeichen dieser Gemeinschaft »Kirche«
mag also objektiv die Taufe und die Communio gelten, welch letztere in der Teilnahme an der
»Kommunion«, dem gemeinsamen Gottesdienst ihren Ausdruck findet: Das ist dicht bei dem,
was die Augustana tber Kirche, Wort Gottes und Sakramente sagt. — Diese Kirche ist aber
uberdies subjektiv, in ihrem eigenen BewuRtsein nach dem apostolischen Zeugnis »Leib Chri-
sti« (I. Kor. 12, V. 27) und »Tempel des hl. Geistes« (I. Kor. 6, V. 19) d. h. ein lebendiger

3 Friedrich Loofs (1858-1928), Professor fiir evangelische Theologie in Leipzig und Halle.
Nieméller - Gedanken zu dem Thema Evangelisch oder
Katholisch 5 03.08.2019



Organismus (den man also nicht durch ein kiinstliches Gebilde ersetzen kann) und Wirkungs-
stétte des lebendigen Christus (der hier und offenbar hier allein durch den hl. Geist tatig ist).
In diesem Organismus ist der einzelne getaufte Christ ein (gesundes, krankes oder abgestorbe-
nes) Glied, in dem der hl. Geist Leben und Tatigkeit — die Charismata — schafft. So ver-
schieden die Funktionen und [456] Zustande der Glieder sein mogen: Der Leib ist einer, das
Haupt ist eins; und so betrublich der Gesamtzustand zu Zeiten sein mag, dieser eine Leib lebt,
weil sein Haupt lebt (Mt. 16): die Pforten der Holle kdnnen nicht dawider an! Die »Kirche«
ist also die »Inkarnation« Christi, nicht eine gedachte oder erst hinter der sichtbaren Wirklich-
keit zu erahnende GrolRRe, sondern die hochst »reale« und durchaus sichtbare Gegenwart Chri-
sti hic et nunc, so real, wie Jesus realer Mensch gewesen ist, so sichtbar, wie er sichtbar durch
Paléstina gezogen ist. Zugleich aber hat diese Kirche teil an seiner Gottlichkeit als das »Reich
Gottes auf Erden, denn auch von diesem Leib Christi gilt die »Zweinaturenlehre«. Ich verste-
he nicht, wie man sich ber den Satz: extra ecclesiam nulla salus entsetzen kann, wenn man
das Solus Christus bejaht (Mt. 16, V. 16). Wo anders soll uns denn seligmachender Glaube,
der doch nach evangelischer Auffassung Gabe des hl. Geistes ist, zuteil werden als eben dort,
wo der hl. Geist nach biblischem Zeugnis seine Werkstatt hat, d.h. in der Kirche?! Die Bibel
kennt jedenfalls keine andere Weise der Geistesvermittlung als durch die Kirche, ndmlich
durch die Apostel und Altesten (Act. 8, V. 17, Act. 19, V. 6, 1. Tim. 4, V. 14), d. h. durch das
Amt und die Amtstrager der Kirche! AufRerdem noch die Geistes-»AusgielRung« auf die Juden
(Act. 2) und Heiden (Act. 10). Diese haben kirchenbegriindenden Charakter und sind nicht
umsonst einmalig (Act. 11, V. 15). - Da die Geistesmitteilung nur durch »Handauflegung«
erfolgt (Act. 19, V. 6), bedeutet diese fir die apostolische »Sukzession« eine starke Stutze,
denn es ist undenkbar, dal} eine leibhaftige und lebendige Kirche neu entstehen sollte, solange
die alte lebt und auf der die Verheilung steht. Jedenfalls mii3te erst ein neues Wunder der
unvermittelten Geistesausgielung stattfinden! Dem widerspricht alles biblische Zeugnis tber
die Kirche.

Wenn Aug. VI die »reine« Predigt des Evangeliums und die »stiftungsgemale« Verwaltung
der Sakramente als nota der Kirche fiir gentigend hélt, so erhebt sich die Frage, wo denn dar-
uber entschieden wird, ob das Evangelium »rein« gepredigt, ob die Sakramente »stiftungsge-
méal« verwaltet werden. Es besteht weder ber das Evangelium noch tber die Sakramente
eine allgemein menschliche Ubereinstimmung, ja nicht einmal eine allgemein evangelische
Ubereinstimmung, und die luth. Kirche muB sich praktisch doch wieder selbst zum Schieds-
richter setzen, indem sie dekretiert, was Evangelium ist und welches die Sakramente sind (die
alte Kirche sagt Uber beides etwas Anderes aus!). — Bleiben wir bei der Bibel, so sehen wir,
dal3 dort die Apostel das Recht in Anspruch genommen und ausgeibt haben, tiber Lehre und
Wandel bindende Erklarungen fiir die Gemeinden abzugeben (Act. 15, 1. Tim. 3, V. 15); sie
haben nicht etwa auf die hl. Schriften als einzige Autoritat verwiesen — weder fiir die dama-
lige Gegenwart (trotz Joh. 5, V. 39, 2. Tim. 3, V. 15-17) noch fiir die [457] Zukunft, sondern
sich der VerheiBung getrostet, dal der hl. Geist sie leiten werde (Joh. 16, V. 13, Act. 15, V.
28, 1. Kor. 7, V. 40) und dal3 unter seiner Leitung die Kirche »Pfeiler und Grundfeste der
Wahrheit« ist und bleibt, da sie »Gemeinde des lebendigen Gottes« ist (1. Tim. 3, V. 15) und
zwar als die sichtbare inkarnierte Kirche (Eph. 5, V. 32), von der allein die Apostel wul3ten.

Damit komme ich zu einem Zweiten: Bei uns Evangelischen herrscht der Ein-druck — und er
hat sich in hunderten von »Sekten« praktische Auswirkung verschafft —, dal? am Anfang des
Christentums mit der »Urgemeinde« ein Musterbild vor uns hingestellt sei, zu dem wir an
Hand von Wort und Sakrament freihandig in jeder Generation etwa Parallelen und Kopien
schaffen konnten und sollten. Das nennen wir dann »Kirchen«. Diese Auffassung steht in un-
versohnlichem Gegensatz zu der biblischen »Lehre« von der Fleischwerdung Christi in seiner
Kirche, von der Kirche als seinem lebendigen Leib, der die Pforten der Hoélle (d. h. des Hades,

des Todes) uberwinden wird. Wir tun so, als ob eine Kirche die andere nach deren Ableben

Niem®ller - Gedanken zu dem Thema Evangelisch oder
Katholisch 6 03.08.2019



ablésen musse: »Die Kirche ist tot, es lebe die Kirchel« — Was so zustande kommt, ist aber
nie die Kirche Christi, sondern immer ein Zerrbild oder wenigstens nur ein Schatten, dem das
eigene Leben fehlt. Wenn der Schatten sich bewegt, so daher, weil wir durch die Taufe und
das gepredigte Zeugnis der Schrift — auch ohne es zuzugeben und darum als unvollkomme-
ne, geschwéchte oder kranke Glieder — in die wahre christliche Kirche, d. h. in die apostoli-
sche, katholische, leiblich-reale und lebendige Kirche eingegliedert sind, deren Haupt Christus
ist und in der der hl. Geist wirkt.

Diese wirkliche Kirche aber ist keineswegs ein Abklatsch der apostolischen, sondern sie ist
diese selbst, jedoch in einem Zustand, der sich gegen die Zeit des Neuen Testaments geandert
hat, wie sich der Erwachsene gegeniiber dem Knaben verandert, der er war. Die Kirche ist
lebendig, d. h. sie wachst. — Das ist hier keine Feststellung einer biologischen Tatsache, son-
dern es ist das Ernstnehmen und Erkennen der Verheil3ung (Joh. 16, V. 13): »Er wird euch in
alle Wahrheit leiten«. Christus bleibt derselbe (Hebr. 13, V. 8), aber seine Kirche erfahrt im
Wachstum seiner Erkenntnis, die »stiickweise« ist (1.Kor. 13), aber fortschreiten soll und
fortschreiten muB3 (Eph. 2, V. 21, 4, V. 15, Hebr. 6) zum vollen MaR des Alters Christi (Eph.
4,V. 13). Und dazu ist das Amt in der Kirche von Christus gesetzt (ganz deutlich Eph. 4, V.
11-13). Die Gnade und Wahrheit »ist durch Jesus Christus geworden« (Joh. 1, V. 17). Diese
Tatsache bleibt; was aber daraus fur die Kirche erkennbar wird, das wachst auch tiber das bibl.
Zeugnis hinaus unter dem Wirken des hl. Geistes (Joh. 16, V. 14). Es geht hier »von einer
Klarheit zur andern« (2. Kor. 3, V. 18) »als vom Herrn, der der Geist ist«. — Die Offenba-
rung ist in Christus ganz da; aber es wird davon [458] immer etwas mehr »offenbart«, und
Statte dieser fortwirkenden Offenbarung ist die Kirche, die »lebendige Kirche« (was nichts
mit Interesse, Betrieb pp. zu tun hat, sondern hier hei3t das »Leben« Gegenwart des lebendi-
gen Christus)!

So kommt es, dal? die Lehre der Kirche uber das, was man allenfalls »Lehre der Bibel« nen-
nen konnte, weit hinaus wachst. In der Bibel gibt es jedenfalls kein unmif3verstandliches Lehr-
wort (iber die »Dreieinigkeit« oder {ber die »Zweinaturenlehre« — um nur diese zu nennen.
Wenn diese Lehren spéater Kirchlicher Konzilien auch im Luthertum anerkannt wurden, so ist
damit zugegeben, dal der hl. Geist die Kirche Uber die hl. Schrift hinaus mit Autoritat ausge-
stattet hat; man kénnte ndmlich — auRerhalb der Kirche — mit Schriftgriinden auch gegen
diese »Dogmen« argumentieren. Hier ist also kirchliche Tradition anerkannt! Und es ist damit
zugegeben, dal’ Judas V. 3 und Hebr 1, V. 2 nicht bedeutet, dal? die Glaubenserkenntnisse mit
dem, was eindeutig in der Bibel steht, endgultig abgeschlossen sind. Die Kirche hat also un-
zweifelhaft ein autoritares Lehramt, das unter der Leitung des hl. Geistes steht und so zu neu-
en, die Kirche bindenden Erkenntnissen gelangt. Gibt es Kennzeichen (notae) fiir dieses Lehr-
amt oder gilt hier ein »allgemeines Priestertum«? Offenbar ist z. B. das Augsb. Bekenntnis
eine ahnliche, autoritative LehraufRerung der luth. Kirche und nicht von einem erkennbaren
Lehramt, sondern von freien Mitarbeitern geschaffen worden. Es beansprucht aber gleiche
oder doch eine ahnliche Autoritat wie das Nicanische Glaubensbekenntnis. — Ahnliche Vor-
géange und Anspriiche finden wir bei den Gbrigen nicht-katholischen »Kirchen«-Gebilden. —
Jeder behauptet, den echten Ring zu haben! Aber einer nur kann der echte sein — oder keiner!
— Denn Christus hat eine Kirche gegriindet, wie er einer ist; welche ist mit dieser identisch?
Christus hat ein Apostolat gesetzt, wo ist es zu finden? — Hier habe ich zundchst auf Gal. 2,
V. 2 zu verweisen: Paulus sucht die Ubereinstimmung in Bezug auf das Evangelium mit den
Séulenaposteln unter besonderer Erwéahnung des Petrus! Er fiirchtet sonst »vergeblich gelau-
fen zu sein, d. h. umsonst gearbeitet zu haben! — Es darf auch nicht vergessen werden, daf3
neben Mt. 18, V. 18 noch Mt. 16, V. 19 steht und dal Lk. 22, V. 32 ebenso deutlich auf das
besondere, flr die tbrigen stellvertretende Amt des Petrus weist. AuRerdem hier: »Dal} dein
Glaube nicht aufhdre«. Es ist also gut biblisch, wenn sich die Kirche »apostolisch« nennt und

auf die wesenhafte Verbindung mit den Aposteln Wert legt bzw. mit Petrus als dem Primus

Niem®ller - Gedanken zu dem Thema Evangelisch oder
Katholisch 7 03.08.2019



apostolorum. — Dem entspricht der Wert, den die erste Halfte der Apostelgeschichte auf das
Wirken des Petrus legt! — In der lutherischen Kirche haben wir das Amt nur als Auftrag, der
»ordnungsgemali« — rite — erteilt sein mufd um der Ordnung willen. Worin dies »rite« be-
steht, ist nebelhaft bzw. in das Belieben der Kirchengesellschaft oder der Gemeinde gestellt.
In der Apostelgeschichte [459] lesen wir von der Amtstibertragung an die Diakone (Act. 6, V.
6) und an die Missionare (Act. 13, V. 3), sowie von der Bestellung von Altesten — presby-
teroi — in den cilicischen Gemeinden (Act. 14, V. 23). Die Amtsiibertragung erfolgt durch
die Apostel bzw. Lehrer unter Handauflegung, die Altesten werden den Gemeinden von den
Aposteln geordnet. — Mit dieser Ubung findet offenbar eine besondere Geisteshegabung bei
der Handauflegung statt. Daher die Mahnung an Timotheus: »Daf du erweckest die Gabe
Gottes, die in Dir ist durch die Auflegung meiner Hande« (2. Tim. 1, V. 6) und die Warnung,
»die Hande niemand zu bald aufzulegen« (1. Tim. 5, V. 22). Vgl. auch die Aufgabe des Titus
in Kreta (Tit. 1, V. 5), Alteste in den Stidten einzusetzen. Zur besonderen Geistesausriistung
der Amtstrager vgl. Act. 20, V. 28: »der hl. Geist setzt zu Bischtfen«. Das Amt ist also ein
Erzeugnis der lebendigen Kirche oder besser des in ihr wirkenden hl. Geistes; und von dieser
Wirkung gilt »durch die Auflegung meiner (des Apostels) Hande«. — Ich sehe nicht, wie man
von der Bibel her an der apostolischen Sukzession vorbeikommen will, man bestreite denn die
Realitét der Kirche und die Wahrheit des Wortes Jesu uber sie! — Hier geht es doch nach LK.
10, V. 16: »Wer euch hort, der hort mich!« — und nach Joh. 14, V. 16: »Dal} er bei euch blei-
be ewiglich«. Dies Argument fur die Autoritat der kirchl. Lehre pp. oder des Amtes scheint
mir unwiderleglich. — Dazu kommen ja andere: »quod semper ... ab omnibus credita est« —
Dieser Grundsatz (des Vincenz v. Lérins) wiirde die Lehre der Kirche doch irgendwie den
Historikern ausliefern. — Wesentlicher durfte sein die »Beweisung des Geistes und der Kraft«
(1. Kor. 2, V. 4), die aber nur fiir den Glauben zwingend ist, der diesen Erweis schauen kann
(Eph. 1, V. 17-19). Jedenfalls sorgt das Amt der Apostel schon in biblischer Zeit fiir Einheit in
Lehre, Leben und Ordnung der Kirche, d. h. ihrer einzelnen Gemeinden und untereinander (.
Kor. 11, V. 16, Act. 15, Tit. 1, V. 5 u. a.). — Die Geschichte der evangelischen Christenheit
beweist heute, daf allein durch Wort und Sakrament ein leibliches, d. h. einheitliches kirchli-
ches Gebilde nicht entstehen kann, sondern daR die Einheit in Predigt und Sakramentsiibung
von Schritt zu Schritt neue Bindungen von groferer oder geringerer Wichtigkeit nétig macht.
Kommen sie nicht zustande, so zerfallt das Ganze, wie es heute am Tage ist! Die Augustana
versucht eben, an die Stelle der realen — wenn auch in schlechtem Zustand befindlichen —
(wahren) Kirche, eine spiritualisierte — und darum idealisierte — (Schein-)Kirche zu setzen;
doch es gilt auch hier: »Die gottliche Schwachheit ist stérker als die Menschen sind«. — Es
ringt etwas Totes mit etwas Lebendigem! — Aber die wirkliche Kirche ist auch die wahre,
und auch in der Schwachheit lebendig-bleibende: denn hier tut der lebendige Gott sein Werk
(Mt. 16)!

[572] Martin Niemoller (1892-1984), 1931 Pfarrer in Berlin-Dahlem, griindete 1933 den
Pfarrernotbund, aus dem 1934 die Bekennende Kirche hervorging, 1937 verhaftet und bis
1945 u. a. im KZ Sachsenhausen und Dachau. Die Aufzeichnungen entstanden im KZ Sach-
senhausen, der erste Teil im Fruhjahr, der zweite wohl im Sommer 1939. Dazu schreibt uns
Niemollers Sohn Heinz Hermann: »Diese Beitrage wurden zundchst an den Bruder meines
Vaters geschickt, den Pfarrer Wilhelm Niemoller in Bielefeld, offenbar in der Hoffnung, dal3
sich auf diesem Wege eine theologische Diskussion tber die behandelten Fragen einleiten
lieRBe. In begrenztem Umfange ist das auch geschehen. Die protestantischen Gegenpositionen
wurden in einer Reihe von Briefen dargelegt, die meine Mutter an ihren Mann Martin schrieb
und die ich 1984 (bald nach Vaters Tod) in einer Pappschachtel im Keller des Hauses Brenta-
nostralRe 3 in Wieshaden gefunden habe. Diese in die Privatbriefe meiner Mutter eingescho-
benen theologischen Diskurse stammten (nach meiner eigenen verlaBlichen Kenntnis) von
Hans Asmussen. Sie befinden sich im Archiv der Ev. Kirche von Hessen-Nassau in Darmstadt.

Sie sind bisher nicht veroffentlicht. [...] Mein Vater [hat] auf Anraten seiner Freunde seine

Niem®ller - Gedanken zu dem Thema Evangelisch oder
Katholisch 8 03.08.2019



Konversionsabsichten — nach langem Hin und Her — im Jahre 1941 aufgegeben, nachdem
er im Zuge seiner Verlegung nach Dachau mit zwei, spater mit drei katholischen Geistlichen
zusammengeschlossen wurde.«

Wir danken Heinz Hermann Niemdller fir die freundliche Genehmigung zum Abdruck dieser
Dokumente aus dem NachlalR Martin Niemdollers.

Quelle: Sinn und Form 53 (2001), Heft 4, S. 449-459.572.

Niem®ller - Gedanken zu dem Thema Evangelisch oder
Katholisch 9 03.08.2019



