Martin Niemdller
Von Martin Greschat

Als Martin Nieméller am 6.3.1984 in Wiesbaden gestorben war, 92 Jahre alt, ging sein Name
noch einmal durch alle Medien in Ost und West. Anders als in den vorangegangenen Jahren
und Jahrzehnten erklangen nun allerdings vornehmlich Téne des Lobes und der Zustimmung.
Man griff nun gern aus diesem langen, vielféltigen Verdnderungen und Umbriichen ausgesetz-
ten und sich selbst damit auseinandersetzenden Leben heraus, was man selbst fir wichtig und
wesentlich hielt. Insofern sagen diese Nachrufe in der Regel mehr aus tber den, der sie hielt
und schrieb, als iber den Menschen und Christen Martin Niemoller. Vielleicht ist das immer
so. Vielleicht hangt das aber auch mit jener Irritation zusammen, die auch in unserer Zeit und
Gesellschaft von Personlichkeiten ausgeht, die schlicht und bedingungslos versuchen, Jesus
Christus nachzufolgen. »Er ist«, urteilte Heinrich Albertz, »einer der ganz wenigen, der in
unserem Jahrhundert glaubwirdig als Christ gepredigt und gelebt hat, in vielen Wandlungen,
aber unbeirrbar in der Erkenntnis der tiefen Verstrickungen des deutschen Protestantismus in
unsere elende Geschichte, auch fiir seine eigene Person. Und schlieRlich eben als ganz alter
Mann als Botschafter des Friedens, des unbedingten Pazifismus, von seinem Herrn geliebt.«
(Die Zeit, Nr. 12, 16.3.1984)

Martin Niemoller, am 14. Januar 1892 in Lippstadt geboren, als 2. Kind einer grofien Ge-
schwisterschar, von der 6 Kinder Uberlebten, wuchs in einem evangelischen Pfarrhaus auf,
wie es sie im kaiserlichen Deutschland zu Hunderten gab: Man war selbstverstandlich kaiser-
treu, national und erfullt von einer problemlosen konservativen Frommigkeit, wozu hier ein
mild pietistischer Einschlag hinzukam. Die Gestalt des Vaters, der aus einer westfalischen
Familie von Bauern und Mullern aus dem Raum Tecklenburg stammte und der zuerst in Lipp-
stadt, seit 1900 in der Grol3stadt Elberfeld als beliebter und geschatzter Prediger und Seelsor-
ger wirkte, volkstimlich und dem praktischen Leben zugewandt, blieb fiir den Sohn ein dau-
erhaftes VVorbild. Und ebenso pragte ihn von frihester Kindheit an eine schlichte Jesusfrom-
migkeit, die ihn bis in sein hohes Alter immer wieder fragen lie3: Was wiirde Jesus dazu
sagen?

Doch war der junge Niemdller dabei alles andere als ein introvertierter Typ. Sowohl unter den
Geschwistern wie auch unter den gleichaltrigen Schulkameraden und Freunden ubernahm er
frih die Rolle des Kommandierenden. 1910 machte er als Klassenbester sein Abitur, gleich-
falls als Bester seiner »Crew« bestand er 1912 das Fahnrichsexamen in seinem Traumberuf
als Seeoffizier der kaiserlichen Marine. Der Weg dahin war fur ihn ebenso folgerichtig wie
problemlos - und sollte es noch lange bleiben, getragen von der Uberzeugung, daB ein guter
Christ zugleich ein guter deutscher Birger sei und darum auch ein guter Soldat.

Beim Ausbruch des Ersten Weltkriegs stimmte auch Niemdéller in die allgemeine nationale
Begeisterung ein. Doch war er dann zunehmend beunruhigt und enttduscht, dal3 er nicht zum
Einsatz kam. Kurz entschlossen meldete er sich zu den U-Booten, die als technische Wunder-
waffe galten und von denen nach der Uberzeugung der deutschen Fiihrung die kriegsentschei-
dende Wende ausgehen sollte. Niemdller fuhr seit 1916 als Marineoffizier im U-Boot, ab Mai
1918 war er als Oberleutnant und Kommandant auf UC 67 im Handelskrieg eingesetzt. Wah-
rend eines Heimaturlaubs verlobte er sich im gleichen Jahr mit der Studentin Else Bremer, der
Schwester eines Schulkameraden und Freundes, der den Krieg nicht (iberlebte. Ihre Ehe, der 7

Greschat - Martin Niemoller (GK) 1 12.08.2019



Kinder entstammten, war ungewoéhnlich glucklich.

Der Ausbruch der Revolution im November 1918 traf Niemdller hart und tief. So wie er sich
dem Befehl widersetzte, U-Boote an England auszuliefern, weigerte er sich auch, dem neuen
Staat, dem »System« zu dienen. Er nahm Abschied von der Marine. Bauer wollte er werden,
begann auch eine landwirtschaftliche Lehre, entdeckte jedoch bald, dal3 er finanziell nie in der
Lage sein wiirde, einen eigenen Hof zu erwerben. So entschlof? sich Niemdller im Herbst
1919, Pfarrer zu werden. Nicht zuletzt war fur diesen Entschlul} das Wort des Vaters aus-
schlaggebend, daR es keinen anderen Beruf gebe, in dem man so frei sein kdnne. Und das
wollte Niemdéller: frei sein gegentiber dem neuen Staat, dabei jedoch seinem Volk dienen, um
es innerlich wieder aufzurichten, zu einigen und zu erneuern. Das waren dieselben Vorausset-
zungen, aus denen heraus viele, die spater bei den »Deutschen Christen« eine wichtige Rolle
spielten, Theologie studiert hatten. Niemoller schlug sich, inzwischen verheiratet und Vater,
muhsam als Werkstudent durch, nahm als Bataillonskommandeur in einer Studenten wehr
1920 an der Niederwerfung des Spartakusaufstands im Ruhrgebiet teil, bestand gleichwohl
mit guten Noten seine Examina und begann 1924 seine pfarramtliche Tatigkeit als Geschéafts-
fihrer der Inneren Mission in Minster. Die Arbeit lag ihm. Er kam viel und weit herum, lern-
te zahllose Menschen kennen, organisierte mit Geschick und verstand es gleichzeitig, freiwil-
lige Mitarbeiter zu mobilisieren. 1931 tGibernahm er die 3. Pfarrstelle in der Villengemeinde
Berlin-Dahlem. Auch in diesem Umkreis — zur Gemeinde gehdrten vor allem Bildungsbir-
gertum und Ministerialblrokratie — kam Niemdller schnell und gut zurecht. Er war bald ein
allseits geschatzter Prediger und Seelsorger.

Ohne Briiche und mit bemerkenswerter Selbstverstandlichkeit verlief dieser erste Lebens-
abschnitt Niemdllers. Und dieser Eindruck wird noch verstarkt, wenn man in seinem Erin-
nerungsbuch »VVom U-Boot zur Kanzel«, das er 1934 innerhalb weniger Wochen nieder-
schrieb und das schnell zu einer Art Bestseller wurde, nach Spuren einer Auseinandersetzung
etwa des Christen mit dem Krieg sucht. Niemdéllers Anschauungen sind nach wie vor die
alten. Er ist deutschnational bis auf die Knochen, marschiert tirenschlagend aus der Kirche,
als einmal ein Pfarrer es wagt, von deutscher Schuld zu sprechen. Als er seinen Sohn tauft,
stehen Leuchter, Kruzifix und Wasserschale auf der Kriegsflagge von UC 67! Er liest Hitlers
»Mein Kampf« und wéhlt NSDAP. Im Ubrigen ist er ein Mann von schneller Auffassungsgabe
und der Fahigkeit zu ebenso schnellen wie klaren Entscheidungen. Er ist ungemein aktiv,
kommunikationsfreudig und gewohnt zu kommandieren, dabei sehr selbstbewuf3t, aber nicht
eitel. Von der Fahigkeit, die fir ihn spéter so charakteristisch sein wird, namlich wichtige Ent-
wicklungen rasch bis in ihre Konsequenzen zu durchschauen, ist dagegen jetzt noch kaum
etwas zu erkennen.

»Im ganzen kann ich wohl sagen, daf ich vor mir selber jedenfalls kein selbstbewuRter und
stolzer Mensch bin, sondern ich sage gern: Das menschliche Leben ist menschliches Leben
nur so lange, wie ich bereit bin zu lernen.« (1V, 229) Diese Aussage Niemdollers stammt aus
dem Jahr 1963, als sich seine christlichen und politischen Auffassungen tiefgreifend gewan-
delt hatten. Wann begann dieser Lernproze3? Wie sahen Niemdllers Anschauungen 30 Jahre
friher, also 1933, aus?

Die politische Wende am 30. Januar 1933 hat Niemoller nachdrucklich begriiiit, die nationale
Zielsetzung und die auBenpolitischen Erfolge der neuen Regierung haben ihn auch in der Fol-
gezeit fir sie eingenommen. Irritierend war nur — und diese Verunsicherung nahm zu —, dal3

Greschat - Martin Niemoller (GK) 2 12.08.2019



der Staat auch nach der evangelischen Kirche griff, daf? er nicht nur mit der »Glaubens-
bewegung Deutscher Christen« zusammenarbeitete, sondern diese offen unterstutzte — wie
etwa Hitler mit seiner von allen Rundfunkstationen tbertragenen Rede am 22.7.1933, am
Vorabend der evangelischen Kirchenwahlen also. Indem Niemdller dagegen Front machte,
betonte er zugleich — sehr haufig und sehr eifrig —, dal? diese kirchliche Opposition nichts mit
einer politischen Opposition zu tun habe und deshalb auch auf keinen Fall mit einer solchen
verwechselt werden dirfe. Noch im Gefangnis Moabit, im November 1937, duferte er sich
begllckt dariiber, dal »die Politisierung der Kirche« verhindert wurde (Briefe, 126). Bei der
Auffassung, dal? es im Kampf der Bekennenden Kirche um die Freiheit des Evangeliums und
der Kirche gehe und gerade nicht um Politik, ist er bis zum Ende des »Dritten Reiches« ge-
blieben. Innerhalb dieser Kontinuitét jedoch vollzog sich ein langwieriger und keineswegs
einliniger LernprozeR, in dessen Verlauf Niemoller erfahren mufte, dal man ihn aufgrund
seines kirchlichen Engagements als VVolksverrater und Vaterlandsfeind diffamierte. Evange-
lische Kirche, Volk und Vaterland gehdrten also offenkundig nicht so einfach und selbstver-
standlich zusammen, wie er es einmal geglaubt hatte. Wenn Niemoller auch noch jahrelang
meinte, der Staat konne entsprechend seiner innenpolitischen Leitlinien, die auf Einheit der
Nation und Volksgemeinschaft zielten, nicht dauerhaft gegen das Christentum und insbesond-
ere die evangelische Kirche angehen, wuchs doch zunehmend die Erkenntnis, »dal$ auch das
deutsche Vaterland eine Fremdlingsherrschaft fur uns bedeutet« (Brief vom 22.12.1937, 180).
Die Meldung aus dem KZ zum Dienst in der Marine, bei Kriegsausbruch am 7.9.1939, stellte
sicherlich noch einmal ein Aufflammen des alten Ethos der bedingungslosen Hingabe an den
Dienst fur das Vaterland dar; aber dahinein mischten sich jetzt doch noch andere, nur allzu
verstandliche Motive: endlich herauszukommen aus jahrelanger Einzelhaft, endlich wieder
handeln und mittun zu kénnen. Riickblickend wird man urteilen durfen, da Niemdoller in die-
sen Jahren die selbstverstandliche Identifikation von Volk, Nation und evangelischem Chri-
stentum grundsatzlich und im wesentlichen auch praktisch endgultig zerbrochen ist; und dal}
er gleichzeitig angesichts dieser Erfahrungen vollends jene eminente innere Freiheit gewann,
die auch spaterhin fur ihn so charakteristisch war, namlich bedingungslos und ohne irgend-
welche Riicksichtnahme sich fiir das seiner Uberzeugung nach vom Evangelium Gebotene
einzusetzen. Mit beiden Einsichten eilte er — wie sich vor allem nach 1945 zeigen sollte — der
allgemeinen Entwicklung des deutschen Protestantismus und insbesondere seiner kirchlichen
Fuhrer weit voraus. Nieméllers Position als eines schwierigen und schwer zu ertragenden
Aulenseiters in der Nachkriegszeit griindet fraglos entscheidend in dem bitteren und schwe-
ren Lernprozel3, dem er hérter und hautnaher als zahllose andere sich in den vorangegangenen
Jahren hatte unterziehen missen.

Wie kam Niemoller dahin, daf er — spatestens seit 1937 — im In- und Ausland als Symbol des
kirchlichen, aber auch des politischen Widerstands gegen den Nationalsozialismus mit massi-
ven legendarischen Uberhéhungen gefeiert wurde? Derselbe Mann, der am 14.1.1938 ohne
jede Koketterie an seine Frau schrieb: »Ach Liebling, was mag Gott mit uns vorhaben?! Ich
bin doch weder ehrgeizig noch revolutionar, weder ein groRer Theologe noch sonst was, und
wir missen so auf den Présentierteller vor aller Welt!« (Briefe, 226)

Zunéachst engagierte Niemoller sich im Mai 1933 in der Jungreformatorischen Bewegung, die
sich ohne sein Zutun auf breiter theologischer und vor allem kirchenpolitischer Basis entwi-
ckelt hatte mit der Absicht, bei den Verhandlungen uber die Bildung einer deutschen evange-
lischen Reichskirche ihren EinfluR® im Sinn einer umfassenden kirchlichen Neuordnung gel-
tend zu machen. Schnell gelangte Niemdller in den Vorstand dieser Gruppe, und vollends seit
diese sich fir Friedrich von Bodelschwingh als Reichsbischof erklart hatte, erst recht aber
nach dessen Wahl durch die Landeskirchenvertreter am 27.5.1933, die die Berufung Niemdl-
lers zu einem seiner Adjutanten zur Folge hatte, wurde der Dahlemer Pfarrer zu einem wich-
tigen Reprasentanten dieser auf kirchliche Unabhangigkeit drangenden Kreise.

Greschat - Martin Niemoller (GK) 3 12.08.2019



Allerdings endeten diese Aktivitaten Niemdllers fur den designierten Reichsbischof ziemlich
bald: bereits am 24.6. trat Bodelschwingh als Reichsbischof zurilick, nachdem auch lutherische
Bischofe, die vor allem an einer harmonischen Zusammenarbeit mit dem Staat interessiert
waren, ihm das Vertrauen entzogen hatten. Nach dem Sieg der Deutschen Christen in den Kir-
chenwahlen am 23.7. beschlof? die Jungreformatorische Bewegung, sich aus der Kirchenpoli-
tik zurtickzuziehen; fortan sollte es darum gehen, die »innere Linie« in der Kirche und insbe-
sondere in den Gemeinden zu finden und festzuhalten. Das war auch Niemollers Uberzeu-
gung. Gleichwohl trat er am 21.9. mit einem Aufruf an die Offentlichkeit, in dem er als Vor-
sitzender des soeben gegriindeten Pfarrernotbundes dessen Ziele erlauterte und seine Amts-
briider zum Beitritt aufforderte. Die Entwicklung dahin ist fur das Verstandnis der Personlich-
keit Niemollers ungemein aufschluBreich: Wie mancher andere Pfarrer auch verurteilte er die
Einflhrung des Arierparagraphen in der Kirche — weil diese nicht wéhlen kdnne, was sie pre-
digen wolle, sondern zu verkiindigen habe, was ihr von ihrem Herrn aufgetragen ist. Wie viele
andere Pfarrer auch litt Niemoller unter der Unsicherheit und Verzagtheit von Kollegen, die
angesichts der verwirrenden und sich tbersturzenden kirchenpolitischen Entwicklung nach
Orientierung und Gemeinschaft verlangten. Um das Bekenntnis im Blick auf die Judenchri-
sten zu verteidigen und die gleichgesinnten Pfarrer zusammenzuschlieRen, planten Niemdller
und seine Freunde einen Bund, in dem sich »die bekenntnistreuen Pfarrer in dauerhaften bru-
derschaftlichen Vereinigungen sammeln« sollten (J. Schmidt, 123). Der Vorsitz wurde zu-
néchst Bodelschwingh angetragen, danach Marahrens, dem Leiter der hannoverschen Lan-
deskirche und dienstaltesten Bischof. Beide lehnten ab. Daraufhin entschlof3 sich Niemdller,
im D-Zug, auf der Riickreise von Hannover nach Berlin, selbst an die Spitze des Pfarrernot-
bunds zu treten. Er handelte hier wie in der Folgezeit nach der Devise, die er im Sommer 1935
in einer Predigt formulierte und die dann auf der wahrend seiner Gefangenschaft weit verbrei-
teten Postkarte mit seinem Bild stand: »Wir haben nicht zu fragen, wieviel wir uns zutrauen,
sondern wir werden gefragt, ob wir Gottes Wort zutrauen, dal3 es Gottes Wort ist und tut, was
es sagt!« (Ebd., 299)

Bis zum Ende des Jahres 1933 waren dem Pfarrernotbund mehr als 3000 Pfarrer aus ganz
Deutschland beigetreten. Im Auf und Ab dieses Bundes, der tibrigens nie verboten wurde,
auch nach Niemdllers Verhaftung nicht, spiegelt sich ein erhebliches Stiick des Kirchenkamp-
fes. Niemoller stand in diesen Auseinandersetzungen fortan an der vordersten Front. Dabei
entwickelte er — neben seiner Arbeit als Gemeindepfarrer — eine immense Aktivitét: Er hielt
zahllose Vortrage und Predigten tberall in Deutschland, war bei kirchlichen und kirchenpoli-
tischen Tagungen und Besprechungen dabei, nicht selten federfiihrend, immer aber vorwarts-
treibend, drangend. Sehr schnell sammelte sich eine Schar von Anhangern und Mitstreitern
um ihn, im ganzen Reich stand sein Name fur eine klare, kompromif3lose, durchaus auch for-
sche Linie des Kampfes gegen die Deutschen Christen und alle Angriffe auf die Freiheit und
Selbstandigkeit der evangelischen Kirche.

Mit einer solchen Haltung machte sich Niemdller verstandlicherweise nicht nur Freunde.
Neben zahlreichen einzelnen waren es vor allem die suddeutschen Bischdfe, Theophil Wurm
aus Wirttemberg und vor allem Hans Meiser aus Bayern, die einen solchen Kurs nicht steuern
mochten, die wieder und wieder auf Verstandigung und Ausgleich mit den Méchtigen dréng-
ten, weil sie sich davon Vorteile flr ihre Landeskirchen erhofften. Als darum Niemdller am
25.1.1934 bei einem Empfang von Kirchenfuhrern in der Reichskanzlei von Goring und Hitler
scharf attackiert wurde, distanzierten sich beide Bischofe zusammen mit ihren deutschchristli-
chen Kollegen ausdrucklich von ihm; Wurm l6ste in Wiirttemberg sogar in Zusammenarbeit
mit der Gestapo den Pfarrernotbund auf.

Dieser Gegensatz zwischen den sog. »intakten, d. h. nicht von den Deutschen Christen be-

Greschat - Martin Niemoller (GK) 4 12.08.2019



herrschten Landeskirchen (Bayern, Wurttemberg und Hannover) auf der einen und der unbe-
dingten, kompromiflosen Gruppe in den »zerstorten« Kirchen, insbesondere in der Evange-
lischen Kirche der Altpreul3ischen Union, auf der anderen Seite — wozu an fiihrender Stelle
Martin Niemoller gehorte —, war dauerhaft charakteristisch fiir die Geschichte des Kirchen-
kampfes. Angesichts des zunehmenden Drucks durch die Eingliederungspolitik des Reichs-
bischofs Ludwig Miller und seines brutalen »Rechtswalters« August Jager, wodurch die als
Kirchenbund konstituierte Deutsche Evangelische Kirche (DEK) gewaltsam in eine monoli-
thische Reichskirche umgewandelt werden sollte, wurden diese Differenzen zunachst noch
einmal zugedeckt. Bereits am 20.2.1934 war auf Nieméllers Anregung der Anschluf3 des
Pfarrernotbunds an die spontan zusammengetretene Freie evangelische Synode im Rheinland
beschlossen worden. Diese Mobilisierung der Kirche von unten, von den Gemeinden her,
entsprach exakt seinen Vorstellungen; dafiir trat Niemoller darum auch, neben allen kirchen-
politischen Aktionen, dauerhaft und mit Leidenschaft ein. In UIm kam es sodann am 21.4.
zum Zusammenschlu der stiddeutschen Landeskirchen mit den Reprasentanten der freien
Synoden, vor allem aus dem Rheinland und Westfalen, aber auch aus anderen Kirchen und
Kirchenprovinzen. Die Kronung dieser Entwicklung bildete die 1. Bekenntnissynode der DEK
in Barmen (29.-31.5.1934). Die aus sehr verschiedenen kirchlichen Traditionen mit recht
unterschiedlichen Konzeptionen hier versammelten Bekenntnisgruppen unterstrichen noch
einmal mit Nachdruck ihren Anspruch gegentber den Deutschen Christen und dem Reichs-
bischof, die wahre evangelische Kirche zu reprasentieren; vor allem aber einigten sie sich auf
die Barmer Theologische Erkl&rung als die Grundlage ihres gesamten christlichen und kirch-
lichen Wirkens.

Niemdller war entscheidend an der organisatorischen Vorbereitung und Durchfuihrung dieser
Synode beteiligt gewesen. Die Barmer Theologische Erklarung wurde fir ihn dann zuneh-
mend zur Zusammenfassung und zum Inbegriff dessen, was die evangelische Kirche zu lehren
und zu predigen hétte. Nicht nur in den drei8iger Jahren, sondern auch nach 1945 kreisten sei-
ne Vortrage und Predigten wieder und wieder um diese Bekenntnissatze, zitierten und entfal-
teten sie. Aus dem Gefangnis schrieb er Anfang Dezember: »und ab und zu sorge ich mich
auch etwas, dal man doch nur nicht von der Sache »Barmen< irgend etwas abbrechen 1aRt!«
(Briefe, 145) Wenn irgendein Text als die Summe der Theologie Martin Niemdllers bezeich-
net werden kann, war es fraglos diese Barmer Theologische Erklarung.

Im Mai 1934 konzentrierten sich sein Engagement und Interesse jedoch zunéchst einmal vor-
nehmlich auf seine eigene, die preufische Kirche. Deren Bekenntnissynode war der Reichs-
synode nicht nur zeitlich, sondern auch sachlich vorangegangen. Am 29.5. hatten die bruder-
ratlichen Delegierten dieser »zerstorten« Kirche beschlossen, den Anspruch, die wahre evan-
gelische Kirche zu représentieren, auch in die Tat umzusetzen. Fortan sollten sich bekennende
Gemeinden innerhalb der Landeskirche sammeln und organisieren, unterhalten von freiwilli-
gen Spenden. Wer sich dazu entschloB, erhielt die »Rote Karte«, die die Verpflichtung ent-
hielt, einzutreten »zu entschlossenem Kampf wider jede Verfalschung des Evangeliums und
wider jede Anwendung von Gewalt und Gewissenszwang in der Kirche« (J. Schmidt, 216).
Ganz im Sinn dieser in den Wochen nach Barmen formulierten Konkretionen war auch die
Griindung eigener Predigerseminare und Priifungskommissionen, die Durchfiihrung eigener
Ordinationen sowie die Installierung einer selbstdndigen Finanzverwaltung. Die Abgrenzung
der preuBischen Bekenntniskirche gegentiber dem deutschchristlichen Kirchenregiment war
damit praktisch vollzogen, voll und ganz im Sinne Niemollers, der darin die entscheidenden
und unwiderruflichen Voraussetzungen fir die bekennende Nachfolge des einzelnen und der
christlichen Gemeinde insgesamt gegeben sah.

Die 2. Bekenntnissynode der DEK am 18./19. Oktober 1934 in Dahlem, in Niemoéllers Ge-
meinde also, proklamierte diesen ausschlief3lichen kirchenleitenden Anspruch mit allen

Greschat - Martin Niemoller (GK) 5 12.08.2019



Konsequenzen fiir samtliche evangelische Kirchen im Reich; der Reichsbruderrat, zu dem
selbstverstandlich auch Niemdoller gehorte, setzte sich damit an die Stelle des Reichsbischofs
und seines Geistlichen Ministeriums. Allerdings bestanden zum einen von Anfang an erheb-
liche Zweifel, ob man diese Beschliisse tberall wiirde durchfiihren kdnnen; und zum andern
blieb einigermafen unklar, ob es sich hierbei um einen grundsatzlichen oder einen primér tak-
tischen BeschluR handelte, der dann bei veranderten kirchenpolitischen Bedingungen auch
wieder revidiert werden konnte. Die erstgenannte Linie, von den Gegnern alsbald als die
»radikale« der »Dahlemiten« apostrophiert, vertraten Nieméller und seine Freunde. Sie muf3-
ten freilich sehr schnell erleben, daB hinter ihnen nur eine Minderheit stand. Bereits am
22.11.1934 beschloR die Mehrheit der Bekenntnisfront die Einsetzung einer Vorlaufigen Kir-
chenleitung (VKL) unter Marahrens und distanzierte sich damit von der strikten Weiterfh-
rung des in Dahlem Konzipierten. Mehr und mehr traten nun die Gegensétze innerhalb der
Bekenntnisfront zutage. Die folgenden Bekenntnissynoden der DEK in Augsburg (4.-
6.6.1935) und Bad Oeynhausen (18.-22.2.1936) verscharften die Spannungen nur, statt sie zu
uberbricken. Zur entscheidenden Frage, an der die Bekenntnisgemeinschaft dann auch aus-
einanderbrach, wurden schlieBlich die vom Kirchenminister Kerrl einberufenen und von dem
ehemaligen Generalsuperintendenten Zoellner geleiteten Kirchenausschusse, die die inner-
kirchliche Einigung bewerkstelligen sollten. Wéhrend die VKL ebenso wie die »intakten«
Kirchen fiir diese Ausgleichspolitik votierten, widersetzten sich die »Dahlemiten« entschieden
diesem Weg. Das Ergebnis war eine nur noch von diesen besetzte 2. Vorlaufige Kirchenlei-
tung unter Friedrich Mdller, Niemollers Dahlemer Kollegen, eine desorientierte und unsichere
Mitte sowie die Gruppe der »intakten« Kirchen mitsamt dem Zusammenschlu3 der engagier-
ten Lutheraner im Lutherrat. Nicht allein die Einheit der Bekenntnisgemeinschaft, sondern
auch der Aufbruch und die Dynamik der Bekennenden Kirche im Jahre 1934 waren damit
endgultig verspielt.

Diese Entwicklung war umso unerfreulicher, als seit 1935 der politische Druck des Regimes
auf Christentum und Kirche in der Offentlichkeit erheblich zunahm. Die diesbeziiglichen
Verfligungen und Erlasse, begleitet von Verhoren, Haussuchungen und Verhaftungen, trafen
besonders hart die bekennenden Pfarrer und Gemeindemitglieder in den »zerstorten« Kirchen,
zumal auch die staatlich eingesetzten Finanzausschisse das Kollektenwesen der Bekennenden
Kirche Schritt um Schritt zerschlugen. Hilflosigkeit und Lahmung griffen um sich. Niemoller
versuchte mit aller Leidenschaft, dagegen anzugehen. Schroff, auch riicksichtslos und mitun-
ter bitter beklagte er das dngstliche Muhen kirchlicher Reprasentanten, auch im eigenen
Lager, den kirchlichen Bestand zu wahren, um das Konzept der VVolkskirche nicht zu gefahr-
den. Dagegen setzte er, z. B. in einem Artikel vom September 1936, sein Konzept der »Mis-
sionierenden Kirche, die »den Angriff auf das Reich der Welt« wagt, die Ubergriffe des
Staates und seiner Reprasentanten auf das Christentum unerschrocken beim Namen nennt und
die insgesamt damit Ernst macht, dal? die Kirche »keine andere Basis und kein anderes Funda-
ment hat als das Wort und die Verheiflung ihres lebendigen Herrn« (J. Schmidt, 336). Hart
urteilte er tber die verhangnisvollen Folgen des zunehmenden Konfessionalismus; aus dem
Geféangnis schrieb er seiner Frau: »Ich habe nicht fir lutherische Theologumena gekampft,
sondern flr die Kirche des Herrn Christus; denn der Angriff geht heute nicht gegen Luther,
und wenn man den Calvinismus heute schlecht macht, meint man ja nicht Calvin, sondern den
Herrn Jesus Christus. Wer das verleugnet und hier mitmacht, der fiihrt den beriihmten >Dolch-
stol3< und verrét des Menschen Sohn mit einem KulR!« (Briefe, 96) Unermudlich war er unter-
wegs, bestrebt, durch Predigten und Vortrage wie auch durch Aufséatze und Rundbriefe den
Gemeinden den Rucken zu starken und ihnen Mut zu machen. Unmittelbar nach der Ruckkehr
von einer solchen Reise nach Westdeutschland wurde Niemdller am Morgen des 1.7.1937
verhaftet.

Die erzwungene Untéatigkeit in der Untersuchungshaft — sie sollte 8 Monate dauern — machte

Greschat - Martin Niemoller (GK) 6 12.08.2019



dem bis dahin so aktiven, an Fiihrung und Kommunikation mit zahllosen Menschen gewohn-
ten Mann zunéchst schwer zu schaffen. Nach einem sehr fair geflihrten Prozel} wurde er am
2.3.1938 zu 7 Monaten Festungshaft und 2000 Mark Geldstrafe verurteilt. Das bedeutete,
wegen der vorangegangenen Untersuchungshaft, nicht nur Freispruch, sondern war zugleich
eine Ehrenerklarung fir Niemoller. Aber statt in die Freiheit ging sein Weg ins KZ. Die
Gestapo brachte Niemoller direkt aus dem Gerichtsgebdude nach Sachsenhausen. Als person-
licher Gefangener Hitlers saB er dort 3 Jahre in Einzelhaft. In dieser schlimmen, nach mensch-
lichem Ermessen ausweglosen Situation kam er zu der Uberzeugung, daB der Katholizismus
die eigentliche Gestalt des Christentums darstelle. Wohl um seine sich abzeichnende Konver-
sion zu unterstiitzen, wurde Niemdller im Fruhjahr 1941 in eine Zelle mit 3 katholischen
Geistlichen in das KZ Dachau verlegt. Die erwiinschte Wirkung trat jedoch nicht ein. In lan-
gen intensiven Gesprachen mit seinen Zellengenossen erkannte Niemdller vielmehr, wie
urprotestantisch er war. VVor den anriickenden Amerikanern verschleppte die SS die Dachauer
Sonderhéftlinge im April 1945 noch nach Sidtirol, wo sie deutsche Truppen vor der aus Ber-
lin befohlenen Ermordung bewahrten. Die Amerikaner holten Niemdller danach zur Erholung,
zu Gesprachen und Verhdren nach Neapel. Unbequeme Interviews tber Deutschland und die
Deutschen — in denen er zum ersten Mal nach Kriegsende seinen eigenen Ruhm zerstorte —
fanden Verbreitung. Als die Amerikaner ihn dann immer noch nicht entlieRen, sondern in
Frankfurt internierten, trat Niem0ller in den Hungerstreik. Mit Erfolg! Am 24.6.1945, also
nach fast genau 8 Jahren, kam Niemdller zu Frau und Familie zurtick, die wahrend der letzten
Kriegsjahre in Leoni am Starnberger See Zuflucht gefunden hatten.

Die Umstellung auf die total veranderten Verhéltnisse in Deutschland im Chaos der Nach-
kriegszeit fiel Niemoller schwer. Niedergeschlagenheit, Depressionen, auch physische Krank-
heiten beschwerten ihn. Auf der einen Seite bemihte man sich Gberall um ihn, insbesondere
naturlich innerhalb der evangelischen Kirche, als den lebendigen Beweis fiir die Existenz
eines anderen, besseren Deutschlands; auf der anderen Seite standen die evangelischen Kir-
chen inzwischen mitten im ProzeR der Neuordnung oder hatten diesen bereits abgeschlossen,
benotigten also Niemdllers Mitwirkung nicht. Erst 1947 trat er durch die Wahl zum Kirchen-
prasidenten der Evangelischen Kirche von Hessen und Nassau an die Spitze einer Landes-
kirche. Der Mann, der jahrelang im stummen Zwiegesprach mit dem Galgen vor seinem Zel-
lenfenster gelebt hatte und dem dabei Einsichten nicht allein fir seine eigene Existenz, son-
dern Uber das Wesen der christlichen Botschaft insgesamt aufgegangen waren, fand sich also
zunéchst noch einmal ins Abseits gestellt. Konfessionelle und landeskirchliche Eigeninter-
essen dominierten, zugleich die groRe Sehnsucht nach beruhigten, geordneten Verhéltnissen,
nur zu verstandlich nach dem, was man erlebt und erlitten hatte. Kehrten die Menschen jetzt,
1945, nicht in der Tat scharenweise zum Christentum und in die Kirchen zuriick? Bewies das
nicht eindeutig, dal® man nach wie vor auf dem richtigen Wege war?

Niemdller sah das alles ganz anders. Die Predigt des Galgens in Dachau, so formulierte er
spater, habe ihn 1944 endgiiltig zu der Uberzeugung gebracht, daR fiir ihn als Christen der
einzelne Mensch eine Herausforderung Gottes darstellte. »Spéater habe ich es dann in einer
noch sehr viel klareren Weise erkannt und habe das auch oft zum Ausdruck gebracht und habe
gesagt: Ich kann doch als Christ gar nicht glauben, daR Jesus fur mich gestorben ist, ausge-
rechnet fir mich, wenn ich sage: Aber fur den — und wenn er Josef Stalin ist — fiir den ist er
nicht gestorben.« (1V, 221) Unter diesen Voraussetzungen stand die Auseinandersetzung
Niemollers mit den Themen und Problemen in der Zeit nach 1945.

Greschat - Martin Niemoller (GK) 7 12.08.2019



Die Neuordnung der Deutschen Evangelischen Kirche, zu der Bischof Wurm die Landeskir-
chenflihrer Ende August 1945 in das hessische Treysa eingeladen hatte — Niemoller zunéchst
nur fir den feierlichen Eroffnungsgottesdienst! —, veranlalite diesen, den alten Reichsbruderrat
zu einer Tagung in Frankfurt einzuladen (21.-23.8.). Es gab ein bewegendes Wiedersehen,
zumal auch Karl Barth — ohne Papiere und in einer amerikanischen Uniform — gekommen
war. Allerdings mute Niemoller einsehen, daR der alte Anspruch des Bruderrates, das Kir-
chenleitende Gremium darzustellen, sich nur noch sehr begrenzt festhalten lief3. Zu viel war in
der Zwischenzeit geschehen, in zu vielen Landeskirchen hatten sich bereits Koalitionen aus
Bekenntniskraften und Neutralen gebildet. Die Verhandlungen in Treysa selbst liel3en die
alten Spannungen und Gegensétze sogleich wieder aufbrechen. Niemdller wurde zwar in den
neu gegrundeten Rat der Evangelischen Kirche in Deutschland (EKD) gewahlt, als Vertreter
des Ratsvorsitzenden Wurm und Leiter des Kirchlichen AulRenamtes; aber seine Position, die
auf die Schuld gerade der Bekennenden Kirche abhob, auf die Erneuerung der Kirche auf der
Basis von lebendigen Gemeinden, auf eine Verkindigung, die eine andere Stellung zum Mit-
menschen einnahm — »wir wissen, daf sie gleich uns einen Anspruch auf Recht und Freiheit
haben und daR sie darum niemals fur uns und fir andere zum Gegenstand der Ausbeutung
werden sollten« (I, 15) — und dementsprechend auf eine neue, positive Stellung zur Demokra-
tie, stiel keineswegs nur auf Verstandnis oder gar Sympathie.

Das Thema der Schuld der Kirche stand auf der 2. Ratstagung der EKD in Stuttgart am
18./19.10.1945 im Mittelpunkt der Auseinandersetzungen. Es waren Asmussen und Niemdol-
ler, die zu einer Delegation aus der Okumene von der deutschen Schuld sprachen; durch Nie-
moller kam in den endgultigen Text dieser Stuttgarter Schulderklarung der wichtige Satz:
»Mit grolem Schmerz sagen wir: Durch uns ist unendliches Leid tber viele Vélker und Lan-
der gebracht worden« (1, 322). Niemdller war es dann auch, der — anders als viele Ratsmitglie-
der und erst recht zahlreiche Kirchenleitungen, die das in Stuttgart Bekannte bald zu relati-
vieren versuchten — in den folgenden Monaten und Jahren so unerschrocken wie unermudlich
fiir die Anerkennung der personlichen Schuld am Vergangenen durch jeden einzelnen Chri-
sten eintrat. Als er erleben muf3te, daR nicht nur die Gemeinden die Stuttgarter Erklarung
weithin befremdet, wenn nicht sogar emport zurtickwiesen, sondern auch der Rat der EKD
dieses Thema offenkundig versacken lassen wollte, unterstiitzte er mit Freunden aus dem
Bruderrat die Formulierung und Verbreitung des sog. »Darmstadter Wortes« »zum politischen
Weg unseres Volkes« (8. 8.1947), in dem die Schuld, und zwar gerade die Schuld der deut-
schen evangelischen Christenheit, in Vergangenheit und Gegenwart klar und unmiBverstand-
lich ausgesprochen wurde. Ein gewaltiger Sturm der Entrustung war die Folge, fast einstim-
mig waren die Ablehnung und Kritik dieses Wortes, bis in die Kreise der Bruderrate hinein.
Eine weithin bekannte Personlichkeit war Niemdller schon wahrend der Jahre des »Dritten
Reiches« gewesen. Jetzt, nur 2 Jahre nach Kriegsende, war er nicht allein eine umstrittene,
sondern flr weite Kreise in Deutschland auch eine argerliche und Empdérung auslésende Ge-
stalt geworden. Er sollte es bleiben, solange er lebte.

Was Niemdller an diesem Verdrangen und Bagatellisieren der Schuldfrage besonders traf, war
die offen vertretene oder jedenfalls gelebte Uberzeugung, daR dieses Thema inzwischen erle-
digt sei, dal’ es nun zu trosten gelte, statt weiter anzuklagen, und da man sich vor allem der
Fulle der praktischen Aufgaben zuwenden misse. Die Ergebnisse dieses Pragmatismus Uber-
zeugten Niemdller vollends von der Notwendigkeit seines Insistierens auf der Schuldfrage.
Konnte denn die Kirche anders als zu ihrem Schaden mit ihrer Institution, ihrer Predigt und
nicht zuletzt mit ihrem Leben so weitermachen, als wére nichts geschehen? Und umgekehrt:
Konnte man wirklich neu anfangen, alten Irrtimern absagen, neue Wege zu den Menschen
suchen und gehen, wenn man nicht zuvor sehr klar und ganz bewuf3t von friiheren Irrtimern
gesprochen hatte, von genau zu bezeichnenden Fehlern, von eindeutiger Schuld? Das war
Niemollers Uberzeugung. »Wir sind nicht im Frieden mit Gott, sondern wir murren gegen

Greschat - Martin Niemoller (GK) 8 12.08.2019



Gott, und das soll uns daran erinnern, dal} Gott Grund hat, tber uns zu murren: Es geht um die
Schuld, es geht um die Stinde.« (1, 46)

Wo das deutlich geworden ist, kann auch die Vergebung Gottes deutlich werden. Betroffen
stellte Niemoller fest, ein wie fremdes und unverstandenes Wort die Botschaft von der Recht-
fertigung des Siinders in der Kirche der Reformation war, wie selbstverstandlich man sich
daran gewohnt hatte, darin nichts weiter als schone, nur die subjektive Innerlichkeit oder das
Jenseits betreffende Redensarten zu sehen. Indem Niemdller konkret von Schuld, Verfehlung
und Verbrechen redete, konnte er auch ebenso konkret von Vergebung, von neuen Mdglich-
keiten, vom Weg ins Freie fur den einzelnen und von einer sinnvollen Zukunft fur die Gesell-
schaft reden. Und darin konnte dann auch wieder aufleuchten, daB die Christusbotschaft wirk-
lich aller Welt und allen Menschen gilt, nicht allein den Frommen oder den Rechtglaubigen
oder dem sog. »christlichen Abendland«. Nichts hat so tief und dauerhaft die Wut und Emp6-
rung gegen Niemoller gefordert und gefestigt wie die Tatsache, daf3 er sich aus diesem christ-
lichen Glauben heraus, aufgrund der Botschaft des Evangeliums von der bedingungslosen
Liebe Gottes zum Menschen, weigerte, hier irgendwelche Trennungen zuzulassen. »lst etwa
Jesus Christus nicht auch fur die Menschen, die Kommunisten sind, gestorben und auferstan-
den?«, fragte Niemoller 1949. Und er fuhr fort: »Hier missen wir griindlich umlernen, damit
wir nicht in christlicher Selbstgerechtigkeit den Heiland der Welt verleugnen und den Bruder
von uns stoRRen, den Gott in Jesus Christus ruft. Indem wir die Solidaritat der Schuld leugnen,
versaumen wir die Solidaritat des Heils.« (I, 150) Doch richtig war diese Einsicht fur Niemdl-
ler nur, wenn sie praktische Konsequenzen nach sich zog. Dementsprechend erklarte er z. B.
1952 im Blick auf den Osten: »So sind wir wohl nicht davon dispensiert, Wege zu suchen,
wie wir ihnen gegeniber unsere Solidaritat erkennbar machen und betatigen; und wenn wir
gar nichts anderes wiiRten, muBte die Christenheit des Westens sie nicht mit unaufhdérlichem
Gebet und Firbitte umgeben und tragen? Und miif3ten wir damit nicht bei uns selber und bei
denen um uns her dem gliihenden Hal3 wehren, der zugleich unsere Glauben bedroht und zu-
nichtemacht?« (1, 214)

Niemdllers Konzept, das seit der Nachkriegszeit zunehmend profiliert zutage trat, griindete
also in der Erldsung und Versohnung aller Menschen durch Gott in Jesus Christus, sah darum
alle Menschen in Schuld und Stinde und gleichwohl bedingungslos und voraussetzungslos
geliebt von Gott. Christlicher Glaube, der das Wissen darum und das Leben daraus bedeutet,
konnte mithin nur im Zeugnis von dieser Verséhnung bestehen — was konkret das Eintreten
und den Einsatz fur Verstandigung und Frieden meinte, im kleinen wie im groRen. Dabei
verstand sich Niemdller nie als Politiker. Aber so wie die Botschaft von Jesus Christus allen
Menschen ohne Ausnahme galt und seine Herrschaft keinen Bereich der Welt sich selbst iber-
liel3, sparten auch Niemdllers Reden, Predigten und Aufsétze die Politik nicht aus, sondern
gingen immer wieder grundsatzlich gegen die darin sich ausdriickenden Selbstverstandnisse
und Selbstverstandlichkeiten im Namen der Liebe, der Mitmenschlichkeit an.

Man muR diesen Zusammenhang vor Augen haben, will man Nieméllers AuRerungen zur
politischen Entwicklung nach 1945 und insbesondere seine VVoten gegen die Griindung der
Bundesrepublik, gegen deren Westintegration sowie die Wiederbewaffnung verstehen. In
einem am 24.11.1952 in Genf gehaltenen Vortrag »VVon der politischen Verantwortung des
Christen in der heutigen Welt« hat Niemdller sich 6ffentlich tber die Grinde seiner politi-
schen Stellungnahmen Rechenschaft gegeben. Nicht nationalistische Motive trieben ihn,
erklarte er, auch nicht pazifistische, sondern einfach die Sorge um die Menschen im anderen
Teil Deutschlands, die durch die Politik des Westens endguiltig abgetrennt und auBerdem mit
zusétzlichen Lasten beladen wiirden. Aber diese moralisch-politischen Erwégungen wurzelten
doch uniiberhdrbar in seiner Uberzeugung, daB die erste und entscheidende Aufgabe des Chri-
sten das Wirken fir den Frieden sein musse. Wie aber war das mdglich, wenn man nicht

Greschat - Martin Niemoller (GK) 9 12.08.2019



gegen Nationalismus und Antikommunismus, gegen jede Form der Militanz und des Hasses
unbeirrbar und mutig anging? »Es ist die Sorge darum, daf} wir wieder einmal in die Versu-

chung geflhrt werden — und wie viele Menschen unseres deutschen Volkes sind immer noch
oder schon wieder fir diese Versuchung anfallig! —, da® wir in das furchtbare Feind-Freund-
Denken zurickfallen und es wieder als selbstverstandlich betrachten, dal} es dem Feinde ge-
genliber nichts anderes als das Schwert gabe.« (1, 228)

Dall man fur den politischen Frieden und die Verséhnung unter Menschen immer nur direkt
und konkret an dem Platz tatig sein kann, an dem man steht, war Niemoller selbstverstandlich.
Aber ebenso selbstverstandlich war fiir ihn, dal es keinen echten christlichen Glauben ohne
diesen Einsatz gibt. In jener Genfer Rede heil3t es dazu: »Wir kdnnen unser Christenleben
nirgendwo anders leben als in der gegenwaértigen Welt; und hier stellen wir Christen uns unse-
re Aufgaben nicht selber: sie werden uns gestellt von ihm, der unser Herr und Bruder ist; und
es steht bei ihm, wo er uns in der Hiillle menschlicher Not fragend und fordernd begegnen
will.« Damit war auch zugleich das Wesen von Niemdllers intensiver 6kumenischer Tatigkeit
umrissen. Die Christen in der Welt konnten unmdglich isoliert voneinander bleiben — und das
umso weniger, je ernster sie ihren Glauben und ihre Berufung nahmen. Es galt vielmehr, auf-
einander zu horen, voneinander zu lernen und schlieBlich immer wieder neu und intensiv
gemeinsam fir Frieden und Verstandigung tiberall auf der Erde sich einzusetzen. Nachdem
Niemdller im Herbst 1945 seine erste 6kumenische Reise angetreten hatte, wurde er von
Bischof Dibelius bald zu Recht als »Sonderbotschafter des deutschen Volkes« bezeichnet;
direkter noch und treffender apostrophierte ihn ein Freund als »einziger deutscher Exportarti-
kel nach 1945« (D. Schmidt, 189). Als Niemoller 1961 einer der sechs Prasidenten des Welt-
rats der Kirchen wurde, hatte er ann&dhernd 150 Reisen in aller Herren Lander hinter sich. In
viele kam er in grolRer RegelmalRigkeit, kaum noch als Gast betrachtet, sondern als ein lange
gekannter und geschétzter Freund. Diese warmherzige und verstandnisvolle Aufnahme genol3
Niemoller umso mehr, als er in seiner Heimat — durchaus auch in seiner Heimatkirche in Hes-
sen-Nassau — oft genug auf Argwohn und Verstandnislosigkeit, wenn nicht sogar auf Feind-
schaft und ruckhaltlose Ablehnung stief3. Hatte sein Widerspruch gegen die Griindung der
Bundesrepublik sowie gegen die Remilitarisierung Westdeutschlands bereits die Wogen der
Emporung in der Offentlichkeit hochgehen lassen, tiberschlugen sich diese Reaktionen erst
recht, als Niemdller im Januar 1952 auf Einladung des Moskauer Patriarchen nach Ruf3land
flog und dort Kontakte mit der russisch-orthodoxen Kirche aufnahm. Niemdllers Werben im
Westen fur Verstdndnis und materielle Hilfen fiir das zerstorte und notleidende Deutschland,
sein Eintreten fur deutsche Kriegsgefangene und Kriegsverbrecher, gegen die Demontagen
und die Entnazifizierungspolitik der Westalliierten hatte man sich gern gefallen lassen: Aber
daR derselbe Mann es jetzt wagte, sich ebenso konkret fir Verséhnung und Verstandigung mit
dem Osten einzusetzen, brachte eine triibe Flut von Verleumdungen, von HaR und Wut gegen
ihn in Bewegung, an der nicht zuletzt zahlreiche fuhrende Politiker der »christlichen« Regie-
rungspartei bis hinauf zum Bundeskanzler mitwirkten. Wie hohl und innerlich briichig diese
auf dem Hohepunkt des Kalten Krieges so eifrig proklamierte Ideologie der christlichen Wer-
te und des christlichen Abendlands wirklich war, kommt in diesen Reaktionen besonders be-
klemmend zum Ausdruck.

Niemoller war in diesen Jahren ein sehr einsamer Mann, oft auch in seiner Kirche. 1956 nahm
man ihm — wahrend seiner Abwesenheit! — das Kirchliche AuBenamt. Am 7.8.1961 erlitt er
einen schweren Autounfall, bei dem seine geliebte Frau, die mutig und unbeirrbar zu ihm
gehalten hatte, den Tod fand; 1971 schloB er eine 2. Ehe mit Sibylle, geb. v. Sell. 1964 legte
Niemoller vorzeitig sein Amt als Kirchenprasident nieder, 1968 verlieR er auch die Synode
der Evangelischen Kirche von Hessen-Nassau, voller Empoérung liber das allgemeine Drangen
auf eine »Demokratisierung« der Kirche. Die Kirche kann nicht mit einem Parlament gleich-
gestellt werden, betonte er. Erstmals stand Niemdller nicht auf der Seite der auf Veradnderung

Greschat - Martin Niemoller (GK) 10 12.08.2019



dréangenden Kréfte. War der fast 80jéhrige zu alt, zu unbeweglich geworden, als daB er sich
dem Neuen noch hatte 6ffnen oder es gar mittragen kénnen? 1970 schrien Studenten einen
Vortrag Niemdllers in der Frankfurter Paulskirche nieder und sprengten die Versammlung.
War damit das Ende seiner grofRen und fruchtbaren ¢ffentlichen Wirksamkeit eingeleitet, der
Rickzug in Verbitterung oder doch Resignation eingeldutet?

V.

DaR nichts von alledem geschah, daB Nieméllers Stimme vielmehr sowohl in der Okumene
als auch in zahllosen Gemeinden und mehr und mehr auch wieder in der Offentlichkeit gehort
und intensiv gefragt wurde, hangt wohl entscheidend damit zusammen, dal? er bei allem kon-
kreten Situationsbezug sowie aller treffenden Direktheit seines Redens doch nie opportuni-
stisch dachte, sprach oder handelte. Er wollte schlicht nur seinem Herrn Jesus folgen, ausspre-
chen, was dieser ihn lehrte, tun, was er als dessen Weisung begriffen hatte. Und dieser Weg
lieR Niemdller noch einmal friher und hellsichtiger als die meisten Menschen um ihn herum
die schreckliche Bedeutung der atomaren Ristung erkennen. Hatte ihn sein erster Lebensab-
schnitt »vom U-Boot zur Kanzel« gefuhrt, der folgende — und diese Erfahrungen lieRBen ihn
zum erstenmal vielen Menschen und seiner Zeit weit vorauseilen — von der Kanzel ins KZ,
der darauf folgende vom KZ in weite Zusammenhange und in die weite Welt, so fiihrte ihn
seine letzte Etappe, in der er noch einmal eine immense Aktivitat, Lebendigkeit und Leiden-
schaft entfaltete, »von der weiten Welt auf die StralRe«, wie es Bischof Schonherr einmal
treffend formuliert hat.

Niemoller ist spater immer wieder auf ein flr ihn grundlegendes Gesprach mit dem Atomphy-
siker Otto Hahn und einigen Freunden zurtickgekommen, das 1954, anlaBlich der Explosion
der ersten russischen Wasserstoffbombe stattfand. Die Gelehrten bestétigten ihm, dal? die
Zundung von etwa 10-15 solcher Bomben in Ost und West ausreichte, um alles menschliche
Leben auf der Erde auszultschen. Fur Niemdller ergab sich daraus nicht nur die Konsequenz,
dal Kriege zwischen den Atommachten nicht mehr stattfinden durfen, sondern auch, dal es
eine unangemessene Verharmlosung darstellte, wenn man diese Massenvernichtungsmittel
noch als Waffen bezeichnete. »Die heutigen Zerstérungswaffen«, betonte er am 31.3.1959 in
Mannheim, »die Massenvernichtungsmittel sind keine Waffen mehr; sie wirken gegen Freund
und Feind und Neutrale; sie verteidigen auch nicht mehr, denn sie treffen auch den, den sie
verteidigen mochten; sie machen auch keinen grundsétzlichen Unterschied mehr zwischen
Krieg und Frieden, indem sie bereits im >Friedenc< ihre Zerstérungen anrichten. Alle diese
Begriffe: Waffe, Verteidigung, Krieg und Friede sind durch sie ihres Sinnes beraubt. Das gilt
es zu sehen und den anderen klarzumachen, die nicht sehen kdnnen oder wollen.« (111, 98)

Also Aufklaren, Warnen, Anstol’ geben hiel? fiir Niemoller das Gebot der Stunde — das Nein
zur atomaren Ristung immer lauter, immer schéarfer sagen, damit wenigstens die Bevolkerung
am Rande des Abgrunds zur Besinnung kommt, wenn es die Regierungen schon nicht tun. In
diesem Sinn bezeichnete er am 25.1.1959 in Kassel »die Ausbildung zum Soldaten« als »die
Hohe Schule furr Berufsverbrecher« (111, 73f.). Niemdller begriindete diese Formulierung aus-
fuhrlich, sagte Wichtiges tiber das Wesen des christlichen Glaubens und seine Aufgaben in
der Gegenwart. Aber von alledem war sogleich keine Rede mehr. Das Reizwort saf3, die zuge-
spitzte Wendung erregte immenses Aufsehen und einhellige Empdérung. Franz Josef Strauld
stellte Strafantrag — ohne sich im Gbrigen mit Nachforschungen tber den Hergang aufzuhalten
— grolere und erst recht kleinere Gestalten der politischen Szenerie fielen Uber ihn her, die
Anwidirfe in der Presse verloren jedes Mal}. Aber auch zahlreiche evangelische Bischofe
distanzierten sich — wieder einmal — von Niemdller, und in seiner eigenen Kirche kam es zu

Greschat - Martin Niemoller (GK) 11 12.08.2019



derart scharfen Angriffen auf ihn, da Niemdoller erklarte, »er habe sich nicht einmal vor
Hitlers Richtern so sehr als Angeklagter gefiihlt« (D. Schmidt, 248). Pointiert tritt in diesen
Auseinandersetzungen zutage, wie wenig auch fihrende Repréasentanten innerhalb der evan-
gelischen Kirche bislang von der Problematik des atomaren Wettriistens begriffen hatten —
und wie selbstverstdndlich man sich hier nach wie vor mit den politischen und ideologischen
Zielsetzungen des westdeutschen Staates identifizierte. DaR ein Christ an andere Normen
gebunden ist als andere Menschen, dal? er dementsprechend auch anders denken und handeln
kann bzw. muR als seine Umwelt: diese Dimension kam seinen christlichen Kritikern kaum in
den Blick.

Dabei hatte Niemoller gerade in seiner Kasseler Rede neben das Nein zu Krieg und Rustung,
Militarwesen und Gewalt ausdriicklich und betont das Ja Gottes in Jesus Christus zu allem
Mihen um Versdhnung, Verstandigung und Frieden gestellt. Niemdller hatte dargelegt, dal
ihm in den letzten Jahren mehr und mehr die Frage zu schaffen gemacht habe, wie sich Ge-
waltanwendung und christlicher Glaube zueinander verhielten. Mit dem Neuen Testament,
erklarte er, lasse sich eine solche Verbindung jedenfalls nicht vereinen. Im Gegenteil! »Das ist
doch der Sieg Christi«, legte er 1960 dar: »Die gewaltlose Uberwindung der Feindschaft
durch die sich selbst opfernde Liebe; dieses Heraus-Lieben des in sich selbst verschlossenen
Menschen, der nur sich selbst liebt und der weder Gott noch den Néachsten liebt; dieser
Mensch wird herausgeliebt durch dies Opfer, durch diesen sich selbst Opfernden, der aus sich
herausgeht und nichts fir sich behélt, so dal bei uns der Panzer, in dem wir uns eingeschlos-
sen haben, schmilzt und auch wir aus uns herausgehen kénnen. Das ist doch der Sieg, der
gewaltlose Sieg Christil« (111, 201f.) Pazifismus aus Glauben und in der Nachfolge Jesu hief3
also fiir Niemoller die Konsequenz. Und das bedeutete: Die Christenheit mufRte umkehren,
mufite Bul3e tun und ihre Schuld bekennen, weil sie so lange und so selbstverstandlich mit
Macht und Gewalt gerechnet hatte, damit umging und immer wieder darauf statt auf das Wort
und Beispiel ihres Herrn baute und noch baut. Das bedeutete zugleich: Die Christenheit muf3
anders reden und sie muf vor allem anders leben als bisher. Nieméller hat diesen Zusammen-
hang einmal in einer ebenso schlichten wie schénen Formulierung so ausgedrickt: »Glauben
heif3t: Bei Jesus sein: Und bei Jesus sein, das heif3t: Bei ihm bleiben: Und da er nicht in der
Kirche sitzt und Sprechstunden hélt, sondern auf dem Wege ist, so heil3t bei ihm bleiben: Ihm
nachfolgen!« (111, 315)

Niemdller hat diese Einsicht in der Tat nicht nur in der Kirche gepredigt, sondern ist fiir sie im
wahrsten Sinn des Wortes auf die StralRe gegangen. Beim ersten Ostermarsch im April 1958
in England, der zum Atomzentrum Aldermaston fiihrte, war er ebenso dabei wie bei den fol-
genden; er nahm an zahllosen Demonstrationen teil, hielt nicht nur Reden, sondern verteilte
Handzettel und Flugbléatter, war bei Mahnwachen gegen die Rustung ebenso zu finden wie in
einer Vielzahl von Vereinigungen und Institutionen, die sich fir den Frieden engagierten.

Im Unterschied zu einem groRen Teil dieser Menschen, in den spéten 70er Jahren dann auch
zu vielen in der nun méachtig anschwellenden Friedensbewegung in der Bundesrepublik und in
anderen Landern, gehorten fir Niemdoller von Anfang an und sehr grundsétzlich zum Eintreten
fur Versohnung und Frieden angesichts des Ost-West-Konflikts die Ausweitung dieser Bemd-
hungen auf die L&nder der Dritten und Vierten Welt mit hinzu. Undenkbar war ihm eine Vor-
stellung von Frieden, die allein auf die Sicherung des Bestehenden in den Industrieldandern der
nordlichen Hemisphére zielte und dabei die VVolker der sudlichen Erdhélfte ihrem Schicksal
uberliel3. Bereits 1959 betonte er deshalb, daf das Eintreten fiir den Frieden in erster Linie fur
die weilien VVolker BuRe, Umkehr und einen umfassenden LernprozeR erforderten, um »einzu-
sehen und anderen zu der Einsicht zu verhelfen, dal3 wir uns als eine Menschen- und Vélker-
familie etablieren mussen. Die Menschheit hat von heute an (oder seit ein paar Jahren) nur
noch eine gemeinsame Zukunft; oder sie hat Uberhaupt keine Zukunft mehr!« (I11, 99) Dabei

Greschat - Martin Niemoller (GK) 12 12.08.2019



legte er mehr und mehr allen Nachdruck auf das Leben der Christen, auf die gelebte Nach-
folge. Wirde die Christenheit bereit und imstande sein, angesichts der gewaltigen Probleme
und Herausforderungen in der Welt, auf diese Weise Zeugnis von ihrem Glauben an Christus
abzulegen? Wiirden die Christen fahig und willens sein — wie er es 1963 auf dem Dortmunder
Kirchentag ausdriickte — den anderen gegeniiber sich als »gnadige Né&chste« zu erweisen (1V,
126)? Von einer christlichen Verkindigung, die diesen gelebten Erweis der Zuwendung zu
den Noten anderer, der Solidaritat mit inren Schmerzen, Angsten und Leiden ausblendete,
hielt Niemdller immer weniger.

Ganz in diesem Sinn unterstrich er noch einmal am Ende seines Lebens, was ihn durch alle
Hohen und Tiefen der vorangegangenen Jahrzehnte bewegt und angetrieben hatte: »Ohne eine
vollige Sinnesédnderung — vom Ich und seiner Selbstzentriertheit zur lebendigen Solidaritat mit
dem anderen und den anderen — ist die hoffnungslose Selbstzerstérung nicht aufzuhalten. Des-
halb habe ich die Aufgabe meines Lebens in der unentwegten Einladung zur Nachfolge Jesu
als zum Weg des Lebens gesehen, und fiir andere Plane und Ziele keine Zeit und Kraft gefun-
den oder begehrt, denn (und das habe ich oft und gern gesagt:) >Ewigkeit ist fir uns Menschen
immer Heute!«« Daher, fuhr Niemdoller fort, sei auch im letzten die Frage ohne Bedeutung,
was er in seinem Leben eigentlich gewollt oder erreicht habe; viel wesentlicher sei es, wenn
jeder selbst sich fragte, »was er heute tun soll und tun kann, um den Weg des Lebens deutlich
zu machen und damit in das Dunkel, das nicht mehr zu ignorieren oder zu leugnen ist, ein
Licht zu bringen, auf das wir zuwandern, zueilen mussen, solange es Heute heil3t!« (V, 275) —
Was wére dem noch hinzuzufligen?

Werke (Auswahl)

VVom U-Boot zur Kanzel. Berlin 1934,

Dahlemer Predigten 1936/37. 2. Aufl. Mlinchen 1981.

Briefe aus der Gefangenschaft Moabit. Frankfurt 1975.

Reden 1945-1954. Darmstadt 1958 (I).

Reden 1955-1957. Darmstadt 1957 (II).

Reden 1958-1961. Frankfurt 1961 (I11).

Eine Welt oder keine Welt. Reden 1961-1963. Frankfurt 1964 (1V).
Reden, Predigten, DenkanstoRe 1964-1976. Koln 1977 (V).

Darstellungen

Bentley, J.: Martin Nieméller. Oxford 1984.

Erk, W. (Hg.): Prophet dieser Zeit. Erinnerung an Martin Niem0ller. Stuttgart 1984.

Mochalski, H. (Hg.): Der Mann in der Brandung. Ein Bildbuch um Martin Nieméller.
Frankfurt 1962,

Schmidt, D.: Martin Niemdller. Eine Biographie. 2. Aufl. Stuttgart 1983.

Schmidt, J.: Martin Niemdller im Kirchenkampf. Hamburg 1971.

Quelle: Martin Greschat (Hrsg.), Gestalten der Kirchengeschichte, Bd. 10,2: Die neueste Zeit
IV, Stuttgart: Kohlhammer 1986, S. 187-204.

Greschat - Martin Niemoller (GK) 13 12.08.2019



