Wilhelm Lohe

GERHARD SCHOENAUER

L. Biographie

Wilhelm Léhe war fast 35 Jahre Dorfpfarrer im frinkischen Neuendet-
telsau. Nur so - das mag seltsam klingen - war es ihm méglich, eine solch
grofle Wirkung auf den verschiedensten Feldern kirchlicher Arbeit zu
haben. Als Pfarrer mitten im Leben seiner Gemeinde Neuendettelsau hat
er vieles in Kirche und Theologie bewegt, weil er hautnah (und nicht in
irgendeiner iibergeordneten Funktion weit entfernt vom Gemeindeleben)
erfuhr, was eine christliche Gemeinde ausmacht. Er kannte sehr gut die
Freuden und Néte seiner Gemeindeglieder. Dabei hat er seine Praxis stan-
dig reflektiert und in zahlreichen Schriften éffentlich erlautert. Seine Ta-
gebucheintrige und seine zahlreichen Briefe geben uns einen sehr guten
Einblick in seine seelsorgerliche Praxis. Das erleichtert uns die Aufgabe,
Wilhelm Léhe als Seelsorger zu charakterisieren. Erschwert wird das Un-
ternehmen durch seine spannungsreiche Personlichkeit, die ihm schon zu
Lebzeiten und bis heute eine sehr unterschiedliche Beurteilung zukom-
men lief}.1

Am 21. Februar 1808 wurde Wilhelm Léhe in Firth geboren. Er be-
suchte das Niirnberger Melanchthon-Gymnasium und kam so unter den
Einflu8 des dortigen Rektors Karl Ludwig Roth. Dieser fithrte den von Auf-
klarung und rationalistischem Denken beeinflulten jungen Léohe in die
Kreise der frankischen Erweckungsbewegung ein, die ihre Wurzeln im Altpie-
tismus, in der Romantik und im deutschen Idealismus hatte. Weitere Leh-
rer, die ihn in die Richtung der Erweckungsbewegung gewiesen haben,
begegneten ihm wihrend seines Studiums in Erlangen. Dort hatte sich ein
fester Kreis der Erweckungsbewegung, der sog. »Erlanger Kreis¢, heraus-



104 Gerhard Schoenauer

gebildet. Die herausragenden Persénlichkeiten dieses Kreises waren der
Naturwissenschaftler Karl von Raumer (1783-1865) und vor allem der
Pfarrer der evangelisch-reformierten Gemeinde und Professor der Theo-
logie Christian Krafft (1784-1845), beides viterliche Freunde Wilhelm
Lohes. Die bewufte Hinwendung zur Bibel muf8 als ein Hauptcharakteri-
stikum dieses Kreises um Christian Krafft genannt werden, daneben der
Kampf gegen den Rationalismus und gegen den Absolutheitsanspruch der
Vernunft. Subjektives Erleben, Gefiihl, existentielle Frommigkeit, Heilser-
fahrung - all dies tritt in den Vordergrund, verbunden mit einer starken
missionarisch-diakonischen Ausrichtung. Die Eigenart der bayerischen
Erweckungsbewegung hat man darin gesehen, »daf es ihr geschenkt war,
eine ganze Landeskirche zu pragen«2. Der Ubergang der Erweckungsbe-
wegung in ein konfessionelles Luthertum ist in besonderer Weise mit dem
Namen Wilhelm Lohe verbunden. Die Hochschitzung der Bekenntnis-
schriften der evangelisch-lutherischen Kirche sowie der Theologie der
lutherischen Orthodoxie bestimmte von nun an seine Theologie. So wird
er als einer der bedeutensten Vertreter des »konfessionellen Luthertums«
oder des »Neuluthertums« bezeichnet.? Nicht Siinde und Gnade, wie bei
vielen anderen »Erwecktenc« seiner Zeit, sondern die Kirche ist zum Mittel-
punkt seines Denkens geworden. Praxis und Theorie seiner Seelsorge sind
fest in seiner Ekklesiologie verankert. »Wer Zugang zu Léhes Verstindnis
der Seelsorge haben will, muf} in Léhes Verstindnis der Kirche ein-
dringen.

Schon in seiner Studentenzeit und in seinen ersten Amtsjahren als Vi-
kar in Kirchenlamitz und Verweser verschiedener Pfarrstellen trat seine
grofe seelsorgerliche Begabung hervor. In seinem Wirken als Pfarrer von
Neuendettelsau (vom 1. 8. 1837 bis zu seinem Tod am 2. 1. 1872) tritt sie
uns in besonderer Weise entgegen. Seine ganze Amtsfiihrung war Seelsorges,
und man stellte sich die Frage, ob er nicht als Seelsorger »am gréfiten« ge-
wesen sei. Zahlreiche Zeugnisse schwirmen geradezu von seinen seelsor-
gerlichen Fahigkeiten?, die beschrieben werden mit »grofSer Kenntnis der
menschlichen Seeles, »bescheidener Zuriickhaltung und Liebe« und »nim-
mermiider Geduld«.

Von Hausbesuchen hielt Lohe nicht viel, war aber doch darin treu und eif-
rig. Besonders trat er als Seelsorger an Kranken- und Sterbebetten hervor. In
den gottesdienstlichen Abkiindigungen rief er seine Gemeinde dazu auf,
ihm die Kranken zu melden, damit er sie besuchen konnte. Oft wurde er
noch vor dem Arzt gerufen, glaubte man doch an die heilende Kraft seines
Gebets. Von Krankenheilungen durch den Neuendettelsauer Pfarrer wird
berichtet (auch von Exorzismen).? Zu jeder Stunde, Tag und Nacht war er



Wilhelm Léhe 105

bereit, zu Kranken und Sterbenden zu kommen. Stundenlang saf? er bei
den Sterbenden, um ihnen mit Gebet und Sakrament das Sterben zu er-
leichtern. Dabei war es in Neuendettelsau Sitte, daf8 bei solchen Besuchen
und Hausabendmahlen sich Nachbarn und andere Dorfbewohner ein-
fanden. So ergaben sich viele Gelegenheiten zu seelsorgerlichen Gespra-
chen. Diese Aufgabe nahm Léhe so wichtig, daf8 er, um seinen Gemeinde-
gliedern nahe zu sein, manche Reise nicht antrat. Es war selten, daf in
Neuendettelsau jemand ohne den Beistand des Pfarrers starb. Léhe pflegte
selbst zu sagen: »Die Dettelsauer wissen, wenn auch nicht wohl zu leben,
so doch wohl zu sterben.«1° Sein Mitarbeiter Johannes Deinzer gibt uns
einen tiefen Einblick in seine seelsorgerliche Praxis: »Ein einziges Wort
von ihm, im Glauben gesprochen, rif} Sterbende oft aus Angst und Furcht
des Todes. >Fiirchte Dich nicht, ’s ist ja nichts als das bifchen Tod«rief er
einmal einer zagenden Seele im Sterben zu. >Der Herr ist nahe, mit diesen
Worten begriifste er ein andermal eine sterbende Jiingerin ... »der Herr ist
nahe«wiederholte sie. \Der Brautigam kommt« fuhr er fort; -wohlauf ihm
entgegen!«!! In seinen zahlreichen Besuchen sammelte er reichlich seel-
sorgerliche Erfahrung, die sich in vielen seiner Traktate und Zeitschriften-
beitrige niederschlug (vgl. GW 3.1; GW = Gesammelte Werke Lches,
vgl. Litverz.). Seelsorge war fiir ihn die Sache der ganzen Gemeinde und
eines jeden Christen. Da konnte und kann man von ihm Wesentliches
lernen.

Eine andere, vielfach umstrittene Seite seines seelsorgerlichen Wirkens
war die Privatbeichte. In seiner bekanntesten Schrift »Drei Biicher von der
Kirche« aus dem Jahre 1845 bezeichnete er den Beichtstuhl als das »Zen-
trum der Seelsorge« (GW 5.1,175). Die allgemeine Beichte verwarf er
trotzdem nicht, es war ihm aber doch ganz besonders an der Privatbeichte
gelegen. »Nicht die papstliche Ohrenbeichte, samt dem, was an ihr hangt«
wollte er, sondern «die Privatbeichte, die Exploration, die Vermahnung,
die Privatabsolution« (GW 5.1,175) forderte er vehement, weil man nur so
recht fiir die Seelen sorgen kann. Behutsam fiihrte er seine Gemeinde, in
der die Privatbeichte abgeschafft war, wieder an diese Praxis heran. Und
er hatte durchschlagenden Erfolg. An manchen Tagen hatte er weit tiber
100 Beichtende zu absolvieren. Im Jahre 1858 (1843 hatte er die Privat-
beichte in Neuendettelsau eingefiihrt) kamen etwa 2250 Gemeindeglieder
in die Einzelbeichte zu ihrem Pfarrer.12 Viel Zeit verbrachte Léhe in der
Kirche, um die Beichte zu horen. Er muf, was die Zeugnisse seiner Zeitge-
nossen berichten, ein einfiihlsamer Beichtvater gewesen sein. Der Erlan-
ger praktische Theologe Gerhard von Zezschwitz sagt, daf nur der Lohe
recht kennengelernt, ehren und lieben gelernt hat, der ihn als Seelsorger



106 Gerhard Schoenauer

und Beichtvater gehabt hat.13 Im Beichtstuhl lernte er seine Gemeinde
kennen und hier band er Amt und Gemeinde eng aneinander. Als er
daran ging, wieder einen Beichtstuhl in der Kirche aufzustellen, wurde
ihm das vom Konsistorium untersagt. Trotzdem erfuhr die Privatbeichte
unter Wilhelm Léhe in Neuendettelsau eine ungeheure Bliite. (Auch die
Einfithrung der Krankensalbung wurde ihm verboten).

Auch die Kirchenzucht war fiir Lohe eine Form der Seelsorge. Die in
Neuendettelsau eingefithrte Zuchtordnung sah vor, dafl »ein offenbarer
Siinder, der durch sein Verhalten der Gemeinde Argernis gegeben hatte«
(GW 4.2,370; vgl. auch 369 ff.) nicht zum Abendmahl zugelassen wurde.
Erst wenn dieser vor versammelten Kirchenvorstehern »6ffentlich« seine
Siinde bekannte, wurde er absolviert und wieder zum Abendmahl zuge-
lassen. Die Kirchenleitung mifSbilligte Léhes Vorgehen, da diese Zucht-
ordnung mit den bestehenden kirchlichen Ordnungen kollidierte. Aber
Lohe lief} sich, was das geistliche Leben seiner Gemeinde betraf, von dem
Kirchenregiment nicht hineinreden. Immer wieder kam es zu Ausein-
andersetzungen zwischen dem Oberkonsistorium und dem streitbaren
Pfarrer aus Neuendettelsau. Der Héhepunkt war seine Amfssuspension.
Grund dafiir war die Weigerung Lohes, einen geschiedenen Mann kirch-
lich zu trauen. In der Beurteilung dieses Falles gaben ihm die meisten
seiner Gemeindeglieder Recht. Hatte dieser Mann doch seine erste Frau
mifhandelt, wihrend des Scheidungsverfahrens mit einem Madchen des
Nachbardorfes zwei Kinder gezeugt und ganz offen erklart, dieses Mad-
chen konne er nicht heiraten, weil er Geld brauche, die andere aber hatte
dieses.”* An diesem Vorfall wird deutlich, wie ernst Léhe seine seelsor-
gerliche Aufgabe nahm und wie wenig er einer kirchenleitenden Behorde
das Recht einrdumte, geistliche und seelsorgerliche Dinge seiner Ge-
meinde zu beurteilen. Seelsorge und Zucht war fiir ihn Sache der einzel-
nen Gemeinde. Das Verhalten der Neuendettelsauer, die sich weitgehend
mit ihm solidarisierten, war fiir ihn der Grund, nach acht Wochen Sus-
pension wieder ins Amt zuriickzukehren.

Lohes ekklesiologische Ausrichtung seiner Seelsorge bringt es mit
sich, da8 auch die anderen Bereiche seiner pfarramtlichen Praxis in den
Blick kommen. Er definiert selbst: »Seelsorge ist die Sorge des Pfarrers
fir die Seelen ... In diese Tatigkeit kann man am Ende alles einschliefen,
was ein Pfarrer zu tun hat: jede Predigt und Rede, jede Katechese .. .«
(GW 3.2,258). Schauen wir also zunichst auf seine Predigt. Er wird als ein
genialer und machtiger Prediger beschrieben, dessen Predigt nicht nur ein
Reden, sondern »ein Handeln mit der Gemeinde«'> war. »Immer war er
Hirte, Pastor, auch in der Predigt«2¢. Seine zahlreichen veréffentlichten Pre-



Wilhelm Léhe 107

digten geben uns da einen guten Eindruck. Eine Besonderheit ist Lohes
Hochschitzung der Abkiindigungen. Er sah in ihnen eine Fortfithrung
und Erganzung der Predigt, ein »sehr zu beachtendes Mittel der Einwir-
kung auf die Gemeinde« (GW 4.2,220). Die Abkiindigungen waren fiir ihn
auch der Ort, bestimmte seelsorgerliche Angelegenheiten der Gemeinde
vorzutragen. Wie kaum ein anderer hat er auf dem Gebiet der Liturgik
gearbeitet. Uberhaupt stand in der Mitte seines geistlichen Gemein-
deaufbaus der Gottesdienst mit Predigt, Liturgie und Feier des Abend-
mahles. Viel Anerkennung hat Léhe durch seine Leistungen auf dem
Gebiet der Inneren Mission (Diakonie) und der Aufleren Mission erfahren.
Zahlreiche diakonische Einrichtungen hat er geschaffen, und bis heute
sind die Neuendettelsauer Anstalten das grofste Werk kirchlicher Sozial-
arbeit in Bayern. Lohe ging es dabei um eine Gemeindediakonie mit
einem Diakonat, einem von der Gemeinde gewahlten und unter das Hir-
tenamt gestellten Amt (GW 5.1,302), das fiir die Armen- und Kranken-
pflege, insbesondere aber fiir die Erziehung der Jugend verantwortlich
sein sollte. Er griindete das Diakonissenhaus in Neuendettelsau, das sich
dann aber ganz gegen Lohes Absicht zu einem Mutterhaus entwickelte.
Lohe wollte, daf die ausgebildeten Diakonissen, losgelést vom Mutter-
haus, in den Gemeinden titig wiirden. Diakonie sollte die Sache jeder ein-
zelnen Gemeinde sein, ebenso die Mission. Im Jahr 1841 begann Lohes
Fiirsorge fir die ausgewanderten Lutheraner in Nordamerika. Es ging ihm
um das Entstehen neuer lutherischer Gemeinden. Zu diesem Zwecke bil-
dete er sogenannte »Nothelfer« fiir die Arbeit in Nordamerika aus, die er
dann finanziell unterstiitzte. Ein reger Briefwechsel zwischen den Ge-
meinden in Nordamerika und Neuendettelsau setzte ein. Léhes bekannter
»Zuruf aus der Heimat an die deutsch-lutherische Kirche Nordamerikas«
aus dem Jahre 1845 ist voll seelsorgerlicher Warme und Leidenschaft. Jede
einzelne Gemeinde trigt - so seine Forderung - Verantwortung fiir die
Mission. Mission war fiir ihn ein Wesensmerkmal der Kirche in ihren
Gemeinden; Mission als »die eine Kirche Gottes in ihrer Bewegung«
(GW 5.1,96). Im Jahre 1849 konstituierte sich die »Gesellschaft fiir innere
Mission im Sinne der lutherischen Kirche«, 1853 folgte die Griindung des
Neuendettelsauer Missionshauses und 1854 der »Lutherische Verein fiir
weibliche Diakonie«. Fiir Lohe gehorten unaufgebbar zusammen der
soziale und missionarische Dienst der christlichen Gemeinde auf der
einen Seite und das gottesdienstliche Leben in Predigt, Liturgie, Anbe-
tung und Feier des Abendmabhles auf der anderen Seite.

Mit alldem ist Léhe als einer der groffen Seelsorger charakterisiert,
dessen Wirken weit iiber die Grenzen seiner Dorfgemeinde Neuen-



108 Gerhard Schoenauer

dettelsau hinausging, dessen Stirke aber gerade auch im Wirken in
seiner Parochie lag.

II. Exemplarische Texte

Aus der Fiille der vorliegenden Texte wurde versucht, die wesentlichen herauszusu-
chen. Um einen kleinen Einblick in Léhes seelsorgerliche Praxis zu vermitteln, wurde
am Ende ein Beispiel aus der Vielzahl seiner seelsorgerlichen Briefe angefiigt.

Zitiert werden die Texte nach der von Klaus Ganzert besorgten Gesamtausgabe. Die
Namen der einzelnen Schriften werden zur besseren Einordnung angegeben. Kursiv
geschriebene Textstellen sind im Original gesperrt gedruckt.

1. Zur Seelsorge allgemein

a. »Kein Wort scheint leichter, als das Wort Seelsorge. Seelsorge ist die Sorge des
Pfarrers fiir die Seelen der ihm anvertrauten Herde. Doch versteht man unter
dieser Sorge nicht blo das innerliche Denken und Sinnen eines seelsorgenden
Mannes zum Besten seiner Gemeindeglieder, sondern auch die daraus hervorge-
hende Tatigkeit. In diese Titigkeit kann man am Ende alles einschlieSen, was ein
Pfarrer zu tun hat: jede Predigt und Rede, jede Katechese, jeder Gebetsgottes-
dienst, die sakramentliche Versehung ist im allgemeinen zur Seelsorge zu rech-
nen. Und doch versteht man unter Seelsorge im speziellen Sinn noch etwas ande-
res. Wer gepredigt, katechisiert, Kommunion gehalten, getauft usw. hat, pflegt
das alles noch keine Seelsorge zu nennen. Unter Seelsorge im besonderen Sinn
versteht man die auf die pastoralen Zustinde der Gemeinde eingehende Bemii-
hung und Teilung des géttlichen Wortes von seiten des Pfarrers. Pastoral aber
nennt man nicht jeden Zustand einer Seele, sondern nur diejenigen, in welche der
Mensch auf dem Wege der Heilsordnung gegeniiber der Fithrung des Wortes
und Sakramentes gelangt. Ein jeder, der von dem Heiligen Geiste berufen wird,
verhilt sich gegen den géttlichen Ruf und die gottliche Fithrung auf eine eigene
Weise, bringt seine besonderen Hindernisse mit, und es gilt dann, ihn so zu
fiihren, daf8 die Hindernisse gehoben und die Seele so einfach und sicher als
moglich dem allgemeinen Ziele gottlicher Berufung entgegengefithrt werde. Was
nun der Pfarrer in diesem Sinne und zu dieser Absicht tut, das heifit Seelsorge im
besonderen Sinn. - Es gibt eine seelsorgerische Fiihrung der ganzen Gemeinde und
der einzelnen Gemeindeglieder . . .«

Der evangelische Geistliche, Bd. 2, GW 3.2,258

b. »Die Kirche Gottes auf Erden und die Gemeine der Heiligen Schrift ist eine Lie-
besgemeinschaft, ein Leib, fiir dessen einzelne Glieder und deren Gedeihen die
andern verantwortlich sind. Das gesamte Werk der Kirche geht in drei Geschiften
auf, in der Anbetung Gottes, in der briiderlichen Liebe und in der gemeinsamen
Liebe ... Einer ist des andern Seelsorger kraft des gottlichen Willens, keiner darf



Wilhelm Léhe 109

die gegriindete Einrede des Bruders verschmihen oder nur erschweren. Eine
Hand wischt die andere - und ein Bruder den anderen. Wer die Seelsorge blof8
den Pastoren zuweisen wollte, legte ihnen eine unertrigliche Last auf und wiirde
dem Herrn, welchem wir alle stehen und fallen als seine Knechte, als der Schalks-
knecht entgegentreten, der sein eigenes Pfund im Schweituch vergrub. Ebenso
wiirde der Pastor, der allein fiir sich und seinesgleichen die Seelsorge pachten und
haben wollte, bis zur Torheit zweckwidrig handeln und nur beweisen, daf er
niemals recht fiir eine Seele gesorgt. Wiiflte er, wie schwer das ist, so wiirde er
nicht das gesamte Werk der Liebe dadurch totschlagen, daf er es allein tun
wollte.«

Correspondenzblatt der Diakonissen von Neuendettelsau 1858

c. »Es kann niemand andere Mittel der Wirksamkeit fiir einen Seelsorger ausfin-
dig machen, als die gegebenen ... Aber man kann am Ende auf den Gedanken
kommen, die Mittel dringen nicht durch, wenn man sie nicht auf eine besondere
Weise anwendet ... Das Mittel verlor aber seine Wirksamkeit, als es aufhorte,
auflerordentlich zu sein. Ja es schlossen sich an den methodistischen Gebrauch
desselben eigentiimliche Ubel an ... wenn das AuBerordentliche zum Ordent-
lichen werden mug, dann hort der Segen auf ... Die einfache Regel ist: Gebrauche die
alten Mittel in alter Weise und bleibe im Lehren, Lernen und Erfahren, in Anfech-
tung und Gebet, auf daff du zum Seelsorger reifest. Du wirst 6ffentlich und
sonderlich, vielleicht in hundert und tausend Weisen deinen Pfarrkindern nahe-
kommen kdnnen, aber iibertreib es auf keine Weise, mit keinem Mittel, mit keiner
Gabe. Tue in Einfalt das Deine. Brauche betend die uralten Mittel auf jede Weise,
die sich indiziert, und la8 Gott sorgen wie es geraten werde. Du kannst Hausbesu-
che machen, und wieder keine, gerufen und zuweilen ungerufen zu den Kranken
gehen, dies und das tun, und nicht tun, wie du es nach ruhiger Uberlegung aller
Umstiande vor Gott fiir das Beste hiltst. Aber mach dir nichts zur Fessel und
Gewissenslast. Meide jeden Methodismus.«

Der evangelische Geistliche, Bd. 2, GW 3.2,268 {.

d. »Schon der Prediger hat wohl achtzugeben, daf} er das Wort Gottes richtig teile.
Das Wort ist Gesetz und Evangelium ... Mehr noch gilt es aber, in der Privatseel-
sorge Gottes Wort zu teilen. Wie ein Arzt zuerst den Kranken und seine Krankheit
kennenlernt, ehe er Arznei verordnet, und genau nach der Krankheit die Arznei
einrichtet, so erforscht ein Seelsorger den Zustand des Menschen und seine Stufe
in der Ordnung des Heils, und genau nach dem Befund des pastoralen Zustandes
reicht er die gottliche Arznei. Denn als Privatseelsorger ist der Pfarrer ganz Arzt.
Es handelt sich hier nicht um Speisenausteilen und Kleidanziehen, sondern um
Arznei, um die geistliche Diit des Kranken und dergleichen. Es muf8 daher ein
Pfarrer die verschiedenen Stufen des christlichen Lebens und seine Krankheiten
und Schwachheiten kennen lernen und fiir alles die Arznei aus Gottes Wort.«

Der evangelische Geistliche, Bd. 2, GW 3.2,269 {.



110 Gerhard Schoenauer

e. »... 50 ist die Seelsorge der Kranken und der Gesunden wesentlich eine und
dieselbe. Der Seelsorger mufs eben die Person des Kranken und seinen pastoralen
Zustand kennenlernen, aus Gottes Wort das rechte Heil- oder Férderungsmittel
auf dem Weg zum Leben withlen, es weislich und treulich anwenden. Und doch
ist die geistliche Krankenpflege von der besondern Seelsorge der Gesunden ver-
schieden. Der Seelsorger hat namlich nicht blof den Kranken auf den Heilsweg
zu fithren und auf demselben zu férdern und zu erhalten bis ans Ende, sondern
man verlangt von ihm auch, da§ er die eigentiimlichen Hindernisse kennen solle,
welchejede Krankheit dem Menschen auf dem Weg zum ewigen Leben entgegen-
stellt. So hat z. B. die Bauch- oder Hautwassersucht das Eigene, daf sie den
Kranken nicht blof stille und gelassen, sondern auch zuweilen sfumpf macht ...
Dieser besondere Teil der Krankenpflege setzt aber Kenntnisse, Beobachtungsgabe,
eingehendes Erfahren und grofles Geschick voraus .. .«

Der evangelische Geistliche, Bd. 2, GW 3.2,288 f.

f. »Nétiger aber als die medizinische Hilfe ist dem Kranken die psychische. Die
Selbstatigkeit muf} wieder erweckt werden, und dazu bedarf es einer Anregung
des Willens, die zwar zuweilen auch auf anderem Wege gelingt, am sichersten
aber durch vollkommene Aufrichtigkeit und Wahrhaftigkeit in betreff seines Lei-
dens und durch den Ruf des Evangeliums zu einer vélligen Belehrung erreicht
Wil'd.«

Der evangelische Geistliche, Bd. 2, GW 3.2.300 £.

2. Zur Seelsorge im besonderen

a. »Es hat nie eine grolere Versiindigung an der Seelsorge gegeben, als da man
ungerechte Gewissensbedenken mancher, mit ihren Pflichten und Rechten, mit
der Art und Weise der Absolution nicht vertrauter Beichtviter zur Ursache
machte, dem Seelsorger die Exploration, dem Beichtkinde die Wohltat der Privat-
beichte und Absolution zu nehmen. Alle anderen Wege der Privatseelsorge er-
weisen sich als nur ungeniigende, oft gar nicht ausfithrbare Surrogate der Privat-
beichte. Hausbesuche und Zitationen usw. - es entbehrt alles miteinander der
Vorteile des Beichtstuhls.«

Drei Biicher von der Kirche, GW 5.1,175

b. »Am speziellsten und stirksten wird die Absolution auf die Privatbeichte ge-
sprochen. Wer privatim beichtet, wird als ein solcher angesehen, der das hellste
und lauterste Bediirfnis der Vergebung in sich trage; ihm wird am meisten durch
die Absolution gedient, ihm Gottes Gnade und Frieden zuzusichern findet der
Beichtvater die besten Griinde und die stirkste Aufforderung.«

Haus-, Schul-, und Kirchenbuch fiir Christen des lutherischen Bekenntnisses, II. Teil,
GW 3.1.582

c. »Dem Nichsten soll man beichten und bekennen, was man an ihm gefehlt hat,
in der Absicht, Verzeihung von ihm zu erlangen; wiewohl hier insbesondere von



Wilhelm Léhe 111

einem glaubigen Nachsten die Rede ist, weil ein Unglaubiger durch ein Bekennt-
nis an ihm begangener Siinde keine Erbauung findet.«

Einfaltiger Beichtunterricht fiir Christen ev.-luth. Bekenntnisses, GW 3.1,165

d. »Liebe Tochter. Ich habe von 7 bis % 1 Uhr Beichte gehort und bin noch nicht
fertig, achte mich aber reich in diesem Amte. Unter meine Beichtkinder rechne ich
heute auch Dich. Ich schicke Dir in der Anlage Deine Absolution ... Ich bin ein
gesegneter Beichtvater. Die groffe Anstrengung des Beichthérens ist mir Vergnii-
gen, denn ich habe Beichtkinder, die wirklich beichten, die nicht ins Schweigen
ihre Ehre setzen, ihre Schande ins Reden, sondern die begreifen, daf8 des Men-
schen Ehre in der Bufe aufgerichtet ist; siindigen ist Schande, von Siinde aufste-
hen Ehre.«

Brief an seine Tochter Marianne Lohe, GW 2,246 f.

3. Zur Kirchenzucht

a. »Zucht ist Sache der Gemeinde; namlich nicht so, dafl die ganze Gemeinde Got-
tes auf Erden ... fiir jeden einzelnen Fall der Versiindigung die letzte Instanz des
liebevollen Kligers zu sein berufen wire, sondern so, dafl jede einzelne Gemeinde
oder Parochie zur Bekimpfung des in ihrer Mitte erwachsenden Bésen einzustehen
hat.«

Vorschlag zur Vereinigung luth. Christen fiir apostolische Leben samt Entwurf eines
Katechismus des apostolischen Lebens, GW 5.1,231

b. »Zur Zuchtiibung gehért notwendig eine Gemeinde, die sich in ihrer Gesamt-
heit dem Zuchtbefehle Christi unterworfen hat und bei welcher daher das Wort
»Sag’s der Gemeinde« ausgeiibt werden kann, ohne daf man fiirchten mu8, daf8
bei jedem Falle die Gemeindeversammlung zu einem Tummelplatz streitender
Parteien werde.«

Vorschlag zur Vereinigung luth. Christen fiir apostolische Leben samt Entwurf eines
Katechismus des apostolischen Lebens, GW 5.2,977

4. Seelsorgerliche Praxis

a. »Das Elend kennenlernen, kann man in der Seelsorge wohl und zum Uber-
druf, aber das Elend mindern, heilen, trésten und nun gar griindlich und fiir im-
mer helfen, das ist selten .. .«

Brief an Johann Merkel, GW 1,482 f.)

b. »Teurer viterlicher Freund! Was soll ich Thnen sagen? [hre Seele weint und die
meinige weint mit, da} Thnen und mir so weh geschehen ist. Dem tief Getroffenen
ist Mitgefiihl der Briider ein Anfang der Tréstung, und ich fiihle nicht wie Sie,
aber mit Ihnen in meinem geringeren Teile. Auch mir ist der November ein Monat
tiefer Trauer - gewesen und noch. Ich weif, da Fleisch und Blut nicht zu trésten
sind, aber der Geist wird getréstet durch das Wort des Herrn und durch seine



112 Gerhard Schoenauer

gnadenreichen Verheifungen. ... Wenn wir bei unsern Seligen und mit ihnen bei
dem Herrn sein werden, dann werden wir uns auch unsrer bittern Stunden
freuen ... Wieist es jenseits so anders, - so schon! Wie ist die Stadt Gottes so licht
und so selig! Dort sind unsre betrauerten, beweinten Lieben. Sie haben gewonnen
fiir immer und ewig, und wir beweinen sie. Herr Herr starke uns, daf8 wir seine
Wege in seinem Lichte schauen und recht glauben kénnen, bis nun bald das
Schauen kommt ... Ach lieber Gott, wenn deine Hand uns trifft, dann beten wir:
»Aus deiner Fiille schenke mir Stillel Der Herr sei mit Ihnen und erhére die Gebete

Thres seligen Sohnes an lhnen, an seiner armen Witwe, an seinen Kindern, an
Thnen allenl«

Brief an S. G. Liesching, GW 1, S. 721 {.

III. Wirkung

Lohes bleibende Bedeutung in der Geschichte der Seelsorge besteht in
seiner bewufSten Verbindung der Seelsorge mit der Gemeinde, und zwar
der einzelnen Gemeinde vor Ort. Darin liegt neben vielen seiner anderen
Leistungen und Erkenntnissen hinsichtlich der Seelsorge sein Hauptver-
dienst. Seine geradezu »ekklesiologische Seelsorge« korrespondiert mit
seinem »ekklesiologischen Wortverstiandnis«, und ist ohne dieses nicht zu
verstehen. Nur in der Gemeinde kann Seelsorge, deren alleiniges Mittel
Gottes Wort ist (vgl. GW 3.1,40 ), geiibt werden. Es besteht ein systema-
tischer, unaufgebbarer Zusammenhang zwischen Wort, Kirche und Seel-
sorge. Sie sind aufeinander bezogen und interpretieren sich gegenseitig.
Wo das Wort Gottes verkiindigt wird, konstituiert sich Kirche. Sie ist Pro-
dukt des Wortes (creatura verbi) und immer an ihm zu messen. Zugleich
aber gibt die Kirche dem Wort eine irdische Entfaltungsmaglichkeit. Dort,
wo die Kirche ist, wird das Wort (das horbare und sichtbare Wort, wie
Lohe Predigt und Sakrament unterscheidet, GW 3.1,38), verkiindigt, und
da geschieht auch Seelsorge. Die Anbindung der Seelsorge an die Ge-
meinde bewahrt vor einem subjektivistischen Seelsorgeansatz, wie er im
Pietismus vertreten wird. Thurneysen hat hierin Lohes besonderes Ver-
dienst gesehen.1”

Geschieht also Seelsorge im Raum der Gemeinde, hat sie ihren Grund
in der Verkiindigung des Wortes Gottes und fithrt wieder zu diesem
Wort, dann miissen alle Formen der Verkiindigung auch Seelsorge sein.
Dazu fithrt Lohe die Unterscheidung von allgemeiner und besonderer
Seelsorge ein. Zur allgemeinen gehort Predigt, Katechese, Liturgie, Sakra-
mente usw., die das »Beste in der Seelsorge tune« (GW 3.2,267; vgl. 1.a).18 Der
Seelsorger hat nur bei allen diesen Gelegenheiten auf die »rechte Teilung«



Wilhelm Léhe 113

des Wortes in Gesetz und Evangelium zu achten (vgl. 1.d). So wird es
wirksam als Trost und Zuspruch, als Ermahnung, zum Aufbau der gan-
zen Gemeinde. Alles andere setzt seiner Ansicht nach wenig Vertrauen in
die Wirksamkeit des Wortes Gottes und ersetzt es nur durch neue Worte
und Methoden. Einen »Methodismus«in der Seelsorge lehnt Léhe ab. Die
wiirde nur zu einer gesetzlichen Enge fithren (vgl. 1¢). Der rechte Seelsor-
ger vertraut allein auf das Wort und versieht im Vertrauen auf die Kraft
dieses Wortes in aller Einfalt, Ruhe und Gelassenheit seinen Dienst. Ver-
antwortlich fiir die Seelsorge ist, wie fiir die Verkiindigung des Wortes
Gottes iiberhaupt, nicht allein der Amtstrager, sondern die ganze Ge-
meinde (vgl. 1.b, 3.3, b). Das betont Wilhelm Léhe, dem man einen steilen
Amtsbegriff nachsagt, viele Male. Es ist wichtig, gerade auch im Blick auf
die Seelsorge, sein Amts- und Gemeindeverstindnis genauer darzustel-
len.19 Amt und Gemeinde sind gegenseitig aneinander gewiesen. Sie tre-
ten sich zum Zweck der Evangeliumsverkiindigung gegeniiber und sind
dabei zugleich aufs engste miteinander verbunden. Beide zusammen er-
geben ein Ganzes, nur beide zusammen sind Gemeinde. Léhe spricht hier
von einem Dualismus zwischen ministerium und Volk (GW 5.1,563). Das
Amt predigt, spendet das Evangelium, erteilt die Absolution. Die Ge-
meinde hort das Evangelium, priift die Lehre, empfangt Sakramente und
Absolution. Nur so ist ein einmiitiges Handeln der ganzen Gemeinde im
Gehorsam gegeniiber dem Wort méglich. Dabei ist dieses Verhaltnis
nicht so zu verstehen, als ob ein Teil - Amt oder Gemeinde — den Primat
tiber den anderen habe, sondern von dem Primat des in seinem Wort
gegenwartigen Christus ist auszugehen. Er ist Herr iiber beides. In dem
Zusammenwirken beider erfihrt das Wort seine ekklesiologische Ge-
stalt.20 So wirken auch bei der Seelsorge beide Teile zusammen, der
Amtstriger freilich in besonders verantwortlicher Weise.

Seelsorge wird auf diese Weise bei Léhe »zum umfassendsten Begriff
der Gemeindeleitung?%, an der Amt wie jedes Gemeindeglied beteiligt
sind (vgl. GW 5.1,258). Man kann hier durchaus von der Sorge um die »Ge-
meindeseele«?2 sprechen, um die sich Lohe bemiiht hat. Es ist die Sorge
um das geistliche Leben einer Gemeinde, sozusagen »Gemeindeseel-
sorges, ein Topos, der wenig Beachtung findet und heute am ehesten wohl
unter dem Begriff »Gemeindeaufbau« verhandelt wird. Dem Neuendet-
telsauer Pfarrer stand immer die einzelne Gemeinde, die Parochie vor
Augen. Nur in der Gemeinde vor Ort bekommt diese Art der Seelsorge
ihren Sinn, in dem engen Verhiltnis von Amt und Gemeinde ihre Durch-
fithrbarkeit. »Die inneren Zustinde« (GW 5.1,258) einer Gemeinde kénnen
die »Ortsgemeinde und deren Alteste« besser beurteilen als iibergemeindliche



114 Gerhard Schoenauer

Funktionstrager oder kirchenleitende Organe. Darum lief er sich bei der
Einfithrung einer Zuchtordnung in seiner Gemeinde und bei deren Durch-
fiihrung von keiner landeskirchlichen Ordnung aufhalten. Kirchenzucht
ist Sache der einzelnen Gemeinde (vgl. 3.a,b). Man kann iiber diese
Zuchtordnung sehr geteilter Meinung sein. Dariiber soll hier nicht geur-
teilt werden. Wichtig ist festzuhalten, dal Lohe das geistliche Leben seiner
Gemeinde nicht in eine vorgegebene landeskirchliche Ordnung pressen
lief}, weil fiir ihn das allein Angelegenheit der Ortsgemeinde war. Auf
dem Dienstweg oder aus den Studierstuben irgendwelcher iibergeordne-
ter Amter und Funktionen lassen sich weder das Evangelium verkiinden,
noch die Sakramente spenden, noch eine geistliche Ordnung erhalten,
kurz: keine Seelsorge ausiiben. Das geht nur von Angesicht zu Angesicht.

Ist nun die allgemeine Seelsorge das eigentliche, das »Ordentliche«
(vgl. 1.c), wie Léhe sie bezeichnet, so ist die besondere Seelsorge, die »Pri-
vatseelsorge« (aaQ.), »das Auferordentliche« (aaO.). Sie, gemeint ist die Ein-
zelbeichte, setzt erst ein, wenn »die grofen Mittel der allgemeinen Seelsorge ihre
Wirkung getan haben« (aaQ.). Die Einzelbeichte bezeichnet er als »Zentrale
Seelsorge« (GW 5.1,175). Man kann sich das verdeutlichen an Hand eines
Kreises: der Weg in die Mitte, in das Zentrum des Kreises (besondere
Seelsorge) fiihrt durch die Kreisfliche (allgem. Seelsorge). Die Einzel-
beichte war zu Léhes Zeiten fast abgeschafft. Er hat diese Form der Seel-
sorge in bewufSter Ubereinstimmung mit den Reformatoren in seiner Ge-
meinde wieder eingefiihrt und fand darin ein sehr brauchbares Mittel zu
seiner Amtsfithrung (vgl. 2.d). Hier lernte er die Glieder seiner Gemeinde
am besten kennen und konnte auf einzelne Seelen einwirken. Die Unter-
redung, der Zuspruch von Trost und die Ermahnung in einer bestimmten
Situation und zu einer bestimmten Person konnte hier erfolgen. Aber,
was ihm das Wichtigste war, das Bekenntnis der Schuld, die Bule und die
Vergebung, die Absolution bekommt in der Einzelbeichte ihre ganz be-
sondere seelsorgerliche Qualitit (vgl. 2a,b).23 Natiirlich verlangte er auch,
daf3 der »Bindeschliissel« angewendet wiirde. Immer aber ging es ihm um
die »rechte Teilunge des Wortes Gottes. Der Seelsorger spricht den ihm
Anvertrauten oder Ratsuchenden mit dem Wort Gottes Trost und Ermah-
nung zu. Mit der Wiederholung »weniger Spriiche« (GW 3.1,40) der Bibel
hilft er ihm, frei zu werden fiir das Wort der Vergebung. Im Gegensatz
zum Pietismus bindet Lohe auch die Einzelbeichte an die Ortsgemeinde
an, ja verwendet sie, um Einzelne zur Gemeinde zu fithren. »Parochialer
Beichtverband«?4 ist hierfiir wohl die griffigste Bezeichnung, und jedes
Gemeindeglied ist da hineingestellt. »Einer ist des anderen Seelsorger«
(Vgl. 1.b), Beichtvater und Beichtkind (vgl. 2.c). Schwierig freilich ist, daf}



Wilhelm Lohe 115

Lohe den Loseschliissel allein dem Amtstrager vorbehilt (GW 5.1,564).
An dieser Stelle droht seine ganze Konzeption zu kippen.

Wie Wilhelm Léhe in der Einzelseelsorge auf die ekklesiologische
Klammer bedacht war, hat Thurneysen an einem seelsorgerlichen Brief
sehr schon nachgewiesen. Lohe trostet in diesem Brief eine Frau dadurch,
daB er sie auf ihre Zugehorigkeit zur Gemeinde verweist. »Sie soll wissen,
daf8 die Gemeinde sich in dieser Stunde des Gottesdienstes beim Gebet
und dem Horen des Wortes mit ihr verbindet ...«25 Der zentrale Ort der
Seelsorge am Einzelnen ist die Gemeinde. Der Einzelne ist im Raum der
Gemeinde, in der er lebt, aufgehoben.

Es wire noch manches iiber diesen grolen Seelsorger zu sagen (z. B.
seine gute Kenntnis bestimmter Krankheiten und seinen seelsorgerlichen
Umgang mit ihnen, oder sein ganzheitliches Verstehen von Leib und
Seele, oder seine seelsorgerlichen Gebete und vieles mehr). Festzuhalten
bleibt, daB er die Seelsorge, die ihrem Inhalt nach nichts anderes als die
Verkiindigung des Wortes Gottes ist, an die Gemeinde bindet und ihr
somit ihren rechten Platz anweist. Daf$ er sich in seiner eigenen Praxis
ganz an diesen Grundsatz hielt, liee sich leicht dokumentieren. Somit
wird er zu Recht als ein Klassiker der Pastoraltheologie bezeichnet und zu
den Groflen in der Seelsorgegeschichte gezahlt.

Anmerkungen

(Bei den im Literaturverzeichnis angegebenen Titeln wird auf diese verwiesen)

1 Vgl Rau aaO., 211 ff. Vgl. auch, was Ganzert iiber Léhes Wesensart und Richtung
schreibt, in: GW 1,25 ff.

2 G. Merz, Das bayerische Luthertum, Miinchen 1955, 21.

3 Vgl. M. Hein, Lutherisches Bekenntnis und Erlanger Theologieim 19. Jahrhundert,
in: Die lutherische Kirche. Geschichte und Gestalten Bd. 7, Giitersloh 1984;
K. Sturm, Die integrierende Funktion der Ekklesiologie in der lutherisch-konfes-
sionellen Dogmatik des Erlanger Kreises, maschinenschriftliches Manuskript (Ha-
bilitation), Siegen 1977. Stark war die konfessionelle Erweckungsbewegung vom
»Organismusgedanken« gepragt. Vgl. E W. Kantzenbach, Gestalten und Typen des
Neuluthertums, Beitrige zur Erforschung des Neokonfessionalismus im 19. Jahr-
hundert, Giitersloh 1968.

4 K. F. Korby, Theoretiker und Praktiker der Seelsorge, in: F. W. Kantzenbach (Hg,),
Wilhelm Léhe - Anstofe fiir die Zeit, 137.

5 (F. Bauer), Vater Léhes Ehrengedichtnis. Besorgt von der Abteilung II der Gesell-
schaft fiir innere Mission im Sinne der lutherischen Kirche, Niirnberg, Gottfried
Lohe 1972. -

6 A.v. Stihlin, Lohe, Thomasius, Harle, Leipzig 1877, 28



116 Gerhard Schoenauer

7 Kreflel aaO., 84 ff.
8 Kreflel aaO., 84.
9 Deinzer aaO,, II, 107.

11 Ebd., 176.

11 Ebd., 180.

12 Wittenberg aaO., 15.

13 G. v. Zezschwitz, Rede am Standbild des seligen Pfarrers Wilhelm Lhe, Nérdlin-
gen 1873.

14 Lohe beschreibt sehr eindrucksvoll seine Suspension (GW 5.2,803 f£.). Vgl. auch
die Darstellung der Auseinandersetzung Lohes mit seinem Kirchenregiment, in:
Schoenauer aa0O., 111 ff.

15 Deinzer aaO., II, 107.

16 F. Bauer, aaO., Anm. 5.

17 E. Thurneysen, Die Lehre von der Seelsorge, Ziirich 1957, 21969.

18 Ziffern wie 1a beziehen sich auf »Exemplarische Texte«.

19 Vgl. dazu Hebart aaO.

20 Vgl. Schoenauer aaO., besonders 102 ff. und 116 ff.

21 Rau aaO., 250.

22 Krefel aa0., 83.

23 Vgl. zur Beichte bei Lohe: Wittenberg aaO.

24 Rau aaO., 226.

25 Thurneysen 2aO., Anm. 17, 67 ff.

Literatur

Quellen

Wilhelm Léhe, Gesammelte Werke, hg. von Klaus Ganzert, Neuendettelsau 1951~
1986 (zitiert GW.) .

J. Deinzer, Wilhelm Léhes Leben. Aus seinem schriftlichen Nachlaff zusammenge-
stellt, 3 Bde, Neuendettelsau 41935.
Lohes schriftstellerisches Werk hinsichtlich der Seelsorge verdient noch, ausdriick-
lich erwihnt zu werden. Sein bekanntestes Werk, die »Drei Biicher von der Kirches,
wollte er urspriinglich als erstes Heft von Pastoralsammlungen herausgeben. Hier
ist Grundlegendes fiir Léhes Seelsorgeverstindnis zu finden. »Der evangelische
Geistliche« (2 Bande) ist immer noch als ein Standardwerk der Pastoraltheologie
anzusehen. »Der Standpunkt, von welchem aus geschrieben wurdes, so Léhe, »ist
hauptsichlich der eines Landpfarrers in der Landeskirche« (GW 3.2,9). Weiter zu
nennen sind sein »Einfiltiger Beichtunterricht fir Christen ev.luth. Bekenntnissese,
sein »Beicht- und Kommunionbiichlein fiir evangelische Christens, und sein »Haus-,
Schul- und Kirchenbuch fiir Christen des lutherischen Bekenntnisses«. Zahlreiche
Traktate hat er geschrieben, gerade im Blick auf die Seelsorge (vgl. GW 3.1).



Wilhelm Léhe 117

Darstellungen

S. Hebart, Wilhelm Léhes Lehre von der Kirche, ihrem Amt und Regiment, Neuendet-
telsau 1939.

H. Kreflel, Wilhelm Lohe als Katechet und als Seelsorger, Neuendettelsau 1955.

G. Rau, Pastoraltheologie, Untersuchungen zur Geschichte und Struktur einer Gat-
tung praktischer Theologie, Miinchen 1970.

G. Schoenauer, Kirche lebt vor Ort. Wilhelm Léhes Gemeindeprinzip als Wider-
spruch gegen kirchliche Groforganisation, Stuttgart 1990 (= CThM. Reihe C.
Bd. 16).

M. Wittenberg, Die Beichte bei Wilhelm Léhe. Ein Beitrag zur Geschichte der Seel-
sorge und des Amtsgedankens im Neuluthertum, in: Homiletisch-Liturgisches
Korrespondenzblatt. NF 5, 1987/88, Nr. 17, 5-43.



Christian Moller (Hg.)

Geschichte der Seelsorge
in Einzelportrats

Band 3
Von Friedrich Schleiermacher bis Karl Rahner

Mit 23 Abbildungen

Vandenhoeck & Ruprecht
in Gottingen und Ziirich



