Die Auferstehung und unser Leben in dieser Welt. Wahrnenmungen des
Auferstehungsglaubens

Von Friedrich Mildenberger

Zunéchst mdchte ich zu einer Voriberlegung einladen, die der Verstandigung dienen soll: Wir
denken hier nach uber den Glauben. Solches Nachdenken ist etwas anderes als der Glaube
selbst. Im Nachdenken, da kommen wir immer wieder auf uns selbst zurtick. Deshalb reden
wir ja von Reflexion: Ich bin es, der nachdenkt, und ich kann und muf? mich in diesem Nach-
denken festhalten, wenn ich bei dem einmal gefal3ten Gedanken bleiben und ihn zu Ende den-
ken will. So ist es mit dem Glauben nicht. Der kommt nicht auf sich selbst zurlick. Er ist viel-
mehr bei dem, was ihm gesagt wird. Ich weif3, ich muR das noch genauer ausfuhren; in der
kurzen Andeutung ist es schwer zu begreifen, vor allem deshalb, weil viele unter uns darauf
eingeubt sind, den Glauben auch als eine Art Reflexion zu verstehen. Wo das der Fall ist, wird
es aber schwer fallen, zu dem zu kommen, was der Glaube wahrnimmt. Wir denken uber sol-
che Wahrnehmung nach. Ob jetzt gerade die Stunde ist, solche Wahrnehmung auch zu ma-
chen, das weiB ich nicht, habe es jedenfalls nicht in der Hand. Ich kann nur versuchen, zu be-
schreiben, was solche Wahrnehmung sein kénnte, dort, wo sie geschieht. Diese Beschreibung
soll danach fragen, wer da wahrnimmt; wo und wann das geschieht; was hier wahrgenommen
wird und wie der Auferstehungsglaube wahrnimmt. Jede dieser Fragen laRt sich nur beantwo-
rten, wenn alle anderen mit beantwortet sind. Darum kénnen die einzelnen Antworten, in
denen ich meine Beschreibung zu geben suche, immer nur vorlaufig sein, solange nicht alle
Aspekte unserer Fragestellung durchgegangen sind. Doch anders als so kénnen wir ja nicht
nachdenken.

1.

Zuerst stelle ich also die Frage nach dem Subjekt jener Wahrnehmungen des Auferstehungs-
glaubens, von denen da die Rede sein soll. Wer ist es, der hier wahrnimmt? Scheinbar ist die
Antwort auf diese Frage ganz einfach: Das ist, wenn es sich um Wahrnehmungen des Aufer-
stehungsglaubens handeln soll, doch eben der, der glaubt, an die Auferstehung Jesu Christi
und an die allgemeine Auferstehung der Toten glaubt. Also bin ich selbst dieses Subjekt,
wenn ich glaube bzw. weil ich glaube. Ich spreche ja am Sonntag im Gottesdienst das aposto-
lische Glaubensbekenntnis mit, wo es auch heif3t: ,,Ich glaube ... an Jesus Christus ... am drit-
ten Tage auferstanden von den Toten ... Ich glaube ... die Auferstehung der Toten und das
ewige Leben®. Doch ist diese scheinbar ganz einfache Antwort nicht nur dadurch in Frage
gestellt, daB solches Glauben keineswegs die selbstverstandliche Uberzeugtheit ist, als die es
sich wenigstens nach auf3en gerne gibt. Es ist stdndig durch Zweifel bedroht, die es zum Ver-
schwinden bringen kénnen. Darum lieRe sich dann der Satz leicht umkehren: Zwar bin ich
Subjekt der in Frage stehenden Wahrnehmungen des Auferstehungsglaubens, wenn und weil
ich glaube; aber wenn und weil ich nicht glaube, bin ich dieses Subjekt nicht und nehme also
nicht wahr. Erst recht ist noch lange nicht ausgemacht, dal3 der Auferstehungsglaube in uns
wohnt, dal? er seinen Ort in unserer gldubigen Innerlichkeit hat. Damit komme ich auf die in
der Vortberlegung angedeutete Fragestellung zurlck. Als Paulus im ersten Korintherbrief
davor warnt, Unzucht leicht zu nehmen, erinnert er die Korinther an das, was sie bei ihm ge-
lernt haben: ,,Wift ihr nicht, daB euer Leib ein Tempel des heiligen Geistes ist, der in euch ist
und den ihr von Gott habt, und dal3 ihr nicht euch selbst geh6rt? Denn ihr seid teuer erkauft;
darum preist Gott mit eurem Leibe* (6,19f). [158]

Moldenberger - Die Auferstehung und unser Leben in dieser
Welt 1 08.05.2019



Da ist vom Leib die Rede und gerade nicht von der glaubigen Innerlichkeit, und wir tun gut
daran, hier nicht zu rasch zu folgern: in diesem lebendigen Leib, da ist wieder unser lebendi-
ges Bewultsein, Denken und Wollen; und das ist der Ort, wo der hl. Geist und also der Glau-
be wohnt. Gerade weil jeder darin eingebt ist, sich selbst in diesem BewuBtsein, im Denken
und Wollen ganz besonders intensiv als ,,Ich selbst* zu erfassen, féllt es uns schwer, nicht
ganz selbstverstéandlich den Ort des Glaubens und die Wohnung des Heiligen Geistes in dieses
BewuBtsein zu verlegen. Dabei ist unsere Lebendigkeit doch gewif3 nicht zuerst die Lebendig-
keit unseres Denkens und unseres Wollens, in dem wir uns selbst zu steuern suchen. Wo bin
ich denn, wenn ich schlafe? Wenn ich in Trauer oder Freude oder Zorn auf3er mich gerate?
Wenn ich so hingegeben bin an das, was gerade ansteht, dal} die Zeit wie im Flug vergeht,
Anzeichen dafur, dal? hier nichts zu steuern ist, sondern das Leben sich selbst lebt? Und das
ist doch gar nicht immer ein Erleben der Passivitat, sondern oft genug gerade die hdchste
Aktivitat, in der wir uns als frei, als befreit erfahren.

Was ich hier sehr vorlaufig andeuten mochte, ist dies: Das Subjekt der in Frage stehenden
Wahrnehmungen des Auferstehungsglaubens sollte nicht in unser Bewuf3tsein hineinverlegt
werden, also dorthin, wo ich mich selbst als einen Glaubenden denken kann und als einen
Glaubenden wollen kann; dann naturlich auch als einen Zweifelnden oder als einen Unglaubi-
gen denken und wollen kann. Ob das ich selbst bin, der sich da als einen Glaubigen oder Un-
glaubigen denkt und will, das ist noch lange nicht ausgemacht! Wir tun zwar haufig so, wie
wenn das wir selbst waren. Mein BewuBtsein, das die Lebensfiihrung steuern mochte, kon-
struiert bzw. rekonstruiert das Leben, in meine Vergangenheit hinein, in das, was gewesen ist,
wie in die Zukunft, in das, was werden soll. Und es kann gut sein, daR das dann eben das
Projekt eines glaubigen Lebens ist. Doch die dabei vorausgesetzte Kontinuitat konnte eine
Selbsttauschung sein! Wir erinnern uns an dies und jenes, das wir erlebt haben, und wir glau-
ben mindestens das zu wissen, dal wir seit unserer Geburt kontinuierlich gelebt haben. Aber
diese scheinbare Selbstverstandlichkeit wird gerade durchgestrichen, wo der Glaube ist. Ich
fiihre dazu aus Epheser 2 die Verse 4-6 an: ,,Aber Gott, der reich ist an Barmherzigkeit, hat in
seiner grofRen Liebe, mit der er uns geliebt hat, auch uns, die wir tot waren in Stinden, mit
Christus lebendig gemacht — aus Gnade seid ihr selig geworden — und er hat uns mit aufer-
weckt und mit eingesetzt im Himmel in Christus Jesus.“ Da geht es anders herum, als wir das
gewohnt sind: Nicht das BewuBtsein, die Lebendigkeit unseres Denkens und Wollens ist da
das ubergeordnete Kontinuum, in das der Glaube dann sozusagen nachtraglich hineinkame.
Vielmehr ist da von einer eigenen Lebendigkeit die Rede, die gerade abgehoben ist von der
Lebendigkeit des selbstgefiihrten Stindenlebens. Das war tot, wir waren tot in den Stinden,
heif3t es hier. Und die neue Lebendigkeit, die als Auferweckung mit Christus beschrieben
wird, ist der Kontinuitét, in der wir uns denken kénnen und wollen kénnen, gerade entzogen:
Gott hat uns samt Christus in das himmlische Wesen versetzt.

Wer nimmt wahr? Die scheinbare Selbstverstandlichkeit, daR ich das bin, der ich mich als
einen solchen denken und wollen kann, der an die Auferstehung glaubt, tragt hier nicht durch.
So gewil3 ich, wie ich der bin, der glaubt, auch der bin, der die in Frage stehenden Wahrneh-
mungen macht, so gewif3 bin ich mir selbst, dem Verfligen tGber mich, dabei gerade entzogen.
Wenn ich hier mein Subjektsein denken soll, dann kann das nicht so geschehen, wie ich Ubli-
cherweise mein Subjektsein denke: Dal ich mir etwas vornehme und dann die Mdglichkeiten
durchspiele, wie ich meinen Vorsatz realisieren kann, und schlieBlich wahle ich mir den Weg
aus, der am ehesten zum Ziel zu fiihren scheint. Da sieht es ja so aus, wie wenn ich dazu frei
und fahig ware, von innen heraus zu leben, also beim Denken und Wollen anzufangen und
von da aus dann die Realitat nach solchem Denken und Wollen zu bestimmen. Es fragt sich,
ob das Uberhaupt irgendwann so geht, wie wir uns das einbilden und vorstellen. Wenn wir
uber den Auferstehungsglauben nachdenken, dann haben wir [159] jedenfalls beim Unverfug-

baren anzusetzen, dort, wo wir nicht tiber uns selbst Herr sind, also nicht den VVorsatz fassen

Moldenberger - Die Auferstehung und unser Leben in dieser
Welt 2 08.05.2019



kdnnen: Jetzt will ich mich als einen denken, der an die Auferstehung glaubt und also auch
die Wahrnehmungen des Auferstehungsglaubens machen kann. Weil uns die Lebendigkeit der
Auferstehung entzogen ist, so gewiB sie die Gabe Gottes an uns ist und bleibt, darum kann
und darf hier nicht von einem Projekt unserer eigenen Lebensfuhrung die Rede sein. ,,Denn
aus Gnade seid ihr selig geworden durch den Glauben, und das nicht aus euch; Gottes Gabe
ist es, nicht aus Werken, damit sich nicht jemand riihme. Denn wir sind sein Werk, geschaffen
in Christus Jesus zu guten Werken, die Gott zuvor bereitet hat, da® wir darin wandeln sollen*
(Eph 2,8-10). So bin ich Subjekt jener Wahrnehmungen, als Werk, als neues Geschopf der
Gnade Gottes. Dem kann ich zwar nachdenken, wie wir das hier versuchen; aber ich kann mir
nicht vornehmen, das fiir mich zu realisieren. Darauf wartet man, wachend und aufmerksam.
Dazu fordert nicht nur Jesus in den Evangelien immer wieder auf. Eine solche Aufforderung
findet sich auch in einem alten christlichen Liedvers, den der Epheserbrief anflhrt: ,,Wache
auf, der du schlafst, und steh auf von den Toten, so wird dich Christus erleuchten* (5,14).

2.

Wo und wann werden diese Wahrnehmungen des Auferstehungsglaubens gemacht? Gerade
wenn dieser Glaube nicht unser eigenes Projekt ist und wir uns also nicht beliebig vornehmen
konnen, jetzt als Glaubende solche Wahrnehmungen zu machen, wird die Frage nach dem Ort
und der Zeit solcher Wahrnehmungen dringlich. Nach dem, was ich eben ausgefiihrt habe, ist
schon Klar, daB der Ort dieser Wahrnehmung nicht einfach festzustellen ist in dem Koordina-
tensystem von Raum und Zeit, tiber das wir verfugen. Von diesem Verfugen aus gesehen ist
diese Wahrnehmung ortlos, utopisch. Das heif3t freilich nicht, daf® wir selbst hier nun eine
Utopie entwerfen miften. Es heif8t nur, dal} wir achtsam mit der Wirklichkeit umzugehen
haben, die uns begegnet, damit wir diesen Ort nicht verfehlen. Ich will dazu die Aufmerksam-
keit auf einen scheinbar recht schwierigen und fremdartigen Text lenken, der sich gegen eine
dogmatische Aneignung immer gesperrt hat, sich nicht recht einbauen lief3 in ein System der
Heilswahrheiten, aber auch nicht in ein System der Heilsgeschichte. Vielleicht hat er gerade
deshalb AufRRenseiter und Sektierer zu allen Zeiten besonders angezogen. Ich meine den Ab-
schnitt aus der Johannesoffenbarung, wo vom tausendjahrigen Reich die Rede ist. Dieser Text
hat zwei grundlegende Aussagen. Da ist einmal die Rede von der Gefangenschaft des Satans.
Und dann ist weiter die Rede von der ,,ersten* Auferstehung. Ich fuhre zunéchst den ersten
Abschnitt an.

,,und ich sah einen Engel vom Himmel herabfahren, der hatte den Schlissel zum Abgrund
und eine groRe Kette in seiner Hand. Und er ergriff den Drachen, die alte Schlange, das ist
der Teufel und der Satan, und fesselte ihn flr tausend Jahre und warf ihn in den Abgrund und
verschlof3 ihn und setzte ein Siegel oben darauf, damit er die Volker nicht mehr verfiihren
sollte, bis vollendet wirden die tausend Jahre. Danach muf3 er losgelassen werden eine kleine
Zeit” (20,1-3). Das Bild ist gewaltig: Der Bose, in Handschellen festgeschlossen, eingesperrt
in die abgrindige Ferne, wo er hingehort, so dal er die Volker nicht mehr behelligen darf.
Wann ist es so weit? Wann wird diese Utopie Wirklichkeit? Das ist unsere fast selbstver-
standliche Frage, wenn wir hier tiberhaupt Realitat angesprochen sehen und nicht nur ein
phantastisches Bild. Warum? Jetzt, das ist die ebenso selbstverstandliche Feststellung, ist es ja
noch nicht so weit. Jetzt sind die VVolker noch in der Gewalt des Bdsen. Da braucht es gar
nicht viel Interpretation. Es ist nicht gut, was so lauft, in den Vélkern und zwischen den Vol-
kern. Und die Christenheit lebt selbst mitten drin in dieser Welt, die nicht gut ist. Wir leben
drin — anscheinend ohnmachtig, zu andern, [160] was nicht gut ist. Wir wissen z.B. alle ganz
genau, dal} die wahnwitzige Rlstung, an der wir mitarbeiten — die christlichen Volker und

Nationen sind da doch fihrend, was Waffentechnik und militarischen Aufwand anbetrifft —

Moldenberger - Die Auferstehung und unser Leben in dieser
Welt 3 08.05.2019



nicht gut ist. Ob sie einen notdurftigen Waffenstillstand erzwingen kann, weil jeder flrchten
muB, eine bewaffnete Auseinandersetzung nicht zu iberleben, dartiber 1Rt sich streiten. Dal3
diese Bewaffnung Ressourcen verschlingt, die einem menschenwirdigen Leben entzogen
werden, das sehen wir alle. Und wissen ganz genau: Eigentlich dirfte das nicht sein; eigent-
lich maRten wir Menschen, und gerade wir Christenvélker, miteinander ohne Furcht auskom-
men. Wir wissen auch ganz gut, dal} der Standard des Lebens, das wir hier fiihren, auf Kosten
der ,,Dritten Welt* geht; auch das ist nicht gut. Aber wir vermdgen scheinbar nicht, hier etwas
zu andern, sind beeindruckt durch die Macht der Verhaltnisse und so angepal3t an diese Ver-
haltnisse, dal® wir uns gefallen lassen, was geschieht. Wir, damit meine ich jetzt uns Christen.
Wir sind nicht der Engel mit der groRen Handschelle, der das Bdse fesselt und dorthin ver-
bannt, wo es hingehort. Darum sind wir ja versucht zu sagen: Wann das geschieht, was hier in
diesem gewaltigen Bild geschildert wird, ob es Gberhaupt einmal geschieht, das wissen wir
nicht. Jetzt jedenfalls ist es noch nicht so weit. Es handelt sich da bestenfalls um eine Utopie.

Das scheint dann auch der zweite Teil dieses Textes zu bestétigen, wo von der ersten Aufer-
stehung die Rede ist. ,,Und ich sah Throne, und sie setzten sich darauf, und ihnen wurde das
Gericht tGibergeben. Und ich sah die Seelen derer, die enthauptet waren um des Zeugnisses
von Jesus und um des Wortes Gottes willen, und die nicht angebetet hatten das Tier und sein
Bild, die sein Zeichen nicht angenommen hatten an die Stirn und auf ihre Hand; diese wurden
lebendig und regierten mit Christus tausend Jahre. Die andern Toten aber wurden nicht wie-
der lebendig, bis die tausend Jahre vollendet wurden. Dies ist die erste Auferstehung. Selig ist
der und heilig, der teilhat an der ersten Auferstehung. Ober diese hat der zweite Tod keine
Macht; sondern sie werden Priester Gottes und Christi sein und mit ihm regieren tausend
Jahre* (20,4-6). So sieht unsere Welt doch gewil3 nicht aus, dal da die Bewahrten richten, die
Mértyrer, die, die sich nicht an die Mé&chte des Bdsen angepalit haben, sondern die dem Wort
Gottes treu geblieben sind. Es sind ganz andere, die in dieser Welt, wie wir sie kennen, das
Sagen haben. Und deshalb sind wir wieder geneigt, das ins Utopische, in die Ortlosigkeit
abzuschieben, was der Seher uns hier in eindriicklicher Bildhaftigkeit vor Augen stellt.

Doch nun hindert mich nicht nur die traditionelle Auslegung dieses Textes von der ersten
Auferstehung daran, ihn so ins Utopische zu verlegen. Diese traditionelle Auslegung hat die
erste Auferstehung, von der da die Rede ist, als die Auferweckung vom Siindentod inter-
pretiert, von der der Epheserbrief redet. Sie hat also in dieser ersten Auferstehung eine gegen-
waértige Realitat gesehen. Und das miiRte dann ja auch von der dieser ersten Auferstehung
unmittelbar vorausgehenden Fesselung des Satans gelten. Sondern ich sehe hier auch eine
Antwort auf die Frage, wo und wann eigentlich der Auferstehungsglaube seine Wahrnehmun-
gen mache. Das gerade in der eindriicklichen Bildhaftigkeit, die uns verwehrt, diesen Ort sol-
cher Erfahrung in unserer Welt so zu lokalisieren, dal? wir dartiber dann verfiigen. Etwa so,
wie sich einer vornehmen kann, in einen indischen Ashram zu reisen, um dort zu einem
erneuerten Leben zu finden. So ist dieser Ort nicht bestimmt. Vielmehr ist er bestimmt da-
durch, dal3 hier der Satan gefesselt, seine Macht gebrochen ist; und dal hier Christus mit
denen regiert, die ihm die Treue halten. Das ist nicht im utopischen Nirgendwo, oder in einer
neuen Welt, die jenseits der Welt beginnt, in der wir jetzt leben, in einer rumlichen und
zeitlichen Transzendenz. Es ist hier und jetzt, dieses Wann und Wo. Freilich ein Wann und
ein Wo, das als diese Zeit des Auferstehungslebens durch Gott selbst bereitgestellt wird. Ich
konnte, um an eine traditionelle Formulierung zu erinnern, von dem Wirken des Geistes
reden, das im 5. Artikel der CA angesprochen wird: ,,Solchen Glauben zu erlangen, hat Gott
das [161] Predigtamt eingesetzt, Evangelium und Sakrament geben, dadurch er als durch
Mittel den Heiligen Geist gibt, welcher den Glauben, wo und wenn er will, in denen, so das
Evangelium horen, wirket. Doch darf dabei dann auf keinen Fall das Bild aus der Johannes-
offenbarung vergessen werden, weil wir sonst, der gewohnten Selbstinterpretation folgend,

diesen Ort der glaubenden Wahrnehmung nur zu leicht in die glaubige Innerlichkeit und eine

Moldenberger - Die Auferstehung und unser Leben in dieser
Welt 4 08.05.2019



Gemeinschaft der Seele mit Gott verlegen. Da wird der Satan gefesselt, und die Welt wird
gerichtet. Und dieses Gericht soll dabei nicht als ein bloRes Beurteilen und Verurteilen
verstanden werden. Jesus Christus, der durch Gott bestimmte Richter, 1413t die Leute nicht
hinrichten. Er lait sie herrichten: Das ist sein Gericht, da sie zurechtgebracht und in ihre
gottgewollte Menschlichkeit versetzt werden. Durch die geschieht das, ,,die nicht angebetet
hatten das Tier noch sein Bild, und die sein Zeichen nicht angenommen hatten an ihre Stirn
und auf ihre Hand.*

Ich muf noch einmal betonen: Es geht hier um eine Ortsangabe, um wo und wann der Wahr-
nehmungen, die der Auferstehungsglaube macht. Es geht nicht um eine Aufforderung, um
einen Imperativ, den Satan zu fesseln und die Menschen zurechtzubringen. Meinten wir, das
Auferstehungsleben sei so in uns drin, dal wir es aus uns heraus in die Welt bringen kénnen,
dann k&men wir gewil3 nicht dazu, das wahrzunehmen, was der Glaube wahrnimmt. Mit Auf-
forderungen geht es hier nicht weiter. Ist das Auferstehungsleben nicht drin in unserer Welt,
kommt es uns nicht aus dieser Welt entgegen, dann werden wir es gewif3 nicht in sie hinein-
bringen, mit allem guten Willen und mit allen unseren Kréften nicht. Allenfalls die eine Auf-
forderung hat hier ihren Platz, die ich schon genannt habe: Wachen und Aufmerken.

3.

Was und wie nimmt der Auferstehungsglaube wahr? Diesem Aspekt unserer Fragestellung
sollten wir nun nachdenken. Eine erste Antwort auf die Frage ist in dem Ausdruck ,,Auferste-
hungsglaube‘ schon mit gesetzt: Dieser Glaube nimmt wahr, da3 Jesus lebt. Das soll dann
freilich mehr sein als die Behauptung, die einer an den Rockaufschlag stecken und so vor sich
hertragen kann. Dieses Leben Jesu, wie es ,,der Auferstehungsglaube wahrnimmt, ist nicht in
der himmlischen Jenseitigkeit zu lokalisieren, an die wir zuné&chst denken, wenn wir im Glau-
bensbekenntnis sprechen: ,,aufgefahren in den Himmel; er sitzt zur Rechten Gottes, des all-
méchtigen Vaters; von dort wird er kommen, zu richten die Lebenden und die Toten*. Wir
hatten uns vergeblich mit dem Text aus der Johannesoffenbarung beschaftigt, wenn wir uns
dabei beruhigten, Jesu Leben so von uns weg in eine jenseitige himmlische Ferne zu denken.
Sicher ist uns dieses Leben des Auferstandenen entzogen; wir verfuigen nicht dartber, kénnen
es nicht nach Belieben feststellen und vorfiihren. Doch das bedeutet gerade nicht, dal3 dieses
Leben nun in unerreichbarer Ferne und also getrennt vom Glauben gedacht werden mifiite.
Vielmehr ist die Lebendigkeit des Glaubens durch dieses Leben des Auferstandenen be-
stimmt. Ich meine das nicht so, wie man Auferstehung immer wieder einmal interpretiert hat:
Dal3 da ein lebendiger Mensch ist, oder lebendige Menschen, und die glauben dann, und in
diesem ihrem Glauben lebt Jesus weiter, so, wie man sagen kann, dal} ein Lehrer in seinen
Schillern weiterlebt, die fortfiihren, was er begonnen und sie gelehrt hat. Da wére Leben wie-
der von innen heraus gedacht, in jener vergeblichen Anstrengung, die versuchte, Liebe in eine
lieblose Welt und womdglich Gott in eine gottlose Welt zu bringen. Das Leben des Auferstan-
denen ist es, das vorgegeben ist, und auf dieses Leben kann sich der Glaube einlassen und in
ihm seine Lebendigkeit wahrnehmen.

Freilich liegt hier der Einwand nahe: Was soll das dann heil3en? Es ist uns entzogen, dieses
Leben. Wo und wann es Gott geféllt, 143t es sich zwar wahrnehmen. Aber ist das nicht eine
bloRe Vertrostung? Ich will wissen, was ich tun kann [162] und tun soll, um dieses Leben
wahrzunehmen — wenn es denn die Realitét ist, als die es behauptet wird! Ich will dem Ein-
wand ein Stiick weit stattgeben. Er legt sich nahe und ist mir gewif3 nicht fremd. Ich will ihm
mit einem Hinweis begegnen. Im Johannesevangelium wird berichtet, daR Jesus den Juden,

die sich weigerten, an ihn zu glauben, vorgehalten habe: ,,Ihr sucht in der Schrift; denn ihr

Moldenberger - Die Auferstehung und unser Leben in dieser
Welt 5 08.05.2019



meint, ihr habt das ewige Leben darin; und sie ist's, die vor mir zeugt; aber ihr wollt nicht zu
mir kommen, dal3 ihr das Leben hattet* (5,39f). Jesus ist Leben und gibt Leben. Das ist hier
vorausgesetzt. Aber nun steht die Schrift hier in einem merkwiirdig zwiespaltigen Verhéltnis
zu Jesus. Einerseits ist sie Zeugnis von Jesus und fuhrt also hin auf Jesus als das Leben. Aber
andererseits verstellt sie den Zugang zu diesem Leben und zwar gerade flr die, die meinen,
sie konnten in dieser Schrift selbst das Leben finden. Ich denke, gerade das kénne uns weiter-
helfen. Sicher einmal so, daf3 wir aus diesem Wort Jesu einen Imperativ ableiten: Suchet in
der Schrift! Das mindestens soweit, dal3 wir wissen: Jesu Leben I&i3t sich nicht anders als in
der Schrift und durch die Schrift entdecken. Ich bin ja in meinen Ausfiihrungen schon bisher
eben von dieser VVoraussetzung ausgegangen und habe versucht, in meinem Nachdenken tber
den Auferstehungsglauben die Schrift auszulegen. Wer das Leben sucht, der kann und soll es
also in der Schrift suchen. Je vertrauter einer ist mit dem, was die Schrift von Jesus zu erzéh-
len weil3, desto gerichteter ist seine Aufmerksamkeit, und desto eher besteht die Aussicht, da3
er das Leben des Auferstandenen entdeckt.

Nun steckt aber in diesem Jesuswort zugleich ein Einwand: Gerade eine solche Vertrautheit
mit der Schrift kann daran hindern, zu Jesus zu kommen und in ihm das Leben zu finden. Die
Schrift kann also auch den Weg zu Jesus verstellen. Das geschieht dort, wo die Lebendigkeit
Jesu in die Bibel hinein sozusagen verschwindet und dann die Bibelworte selbst wieder sich in
unsere eigenen Gedanken verwandeln. Da ist es die Lebendigkeit dessen, der die Bibel liest,
die sich an die Stelle der Lebendigkeit Jesu gesetzt hat. Und haufig ist das dann eine sehr
eigenwillige und eigensinnige Lebendigkeit, ein sehr selbstbewutes Denken und Wollen, das
da bestimmen mochte, wie es nun einmal ist und zu sein hat. Ich habe in einem etwas anderen
Zusammenhang davon schon geredet, dort, wo ich mich dagegen verwahrte, das sei Glaube,
wenn ich mir vornehme, mich selbst als Glaubenden zu denken und zu wollen. Gerade die
scheinbare Fahigkeit, so glauben zu kénnen, klammert sich gerne an Bibelworte an und halt
sich so in ihrer Innerlichkeit und dem Scheinleben dieser Innerlichkeit fest. Die dort im
Johannesevangelium nicht zu Jesus und dem Leben, das von ihm ausgeht, kommen wollen,
die meinen, sie hatten das ewige Leben in der Schrift. Aber das ist dann in Wahrheit gar nicht
die Schrift, sondern die eigene, mit Schriftworten herausstaffierte Glaubigkeit, die nicht aus
sich herausgehen will. Denn sie fiirchtet, sich selbst zu verlieren. Doch gerade auch hier, wo
der eigene Glaube, das glaubige Leben als das eigene Projekt, in Frage steht, gilt Jesu Wort:
,,.Wer sein Leben erhalten will, der wird's verlieren; wer aber sein Leben verliert um meinet-
willen, der wird's finden (Mt 16,25 parr).

Das hiel3e: Nur dort lait sich das Leben Jesu finden, wo nicht die Schrift in das eigene Den-
ken so hineingezogen wird, dal3 sie einer Verwechslung dieses eigenen Denkens mit dem
Glauben Vorschub leistet; wo die Schrift vielmehr das, was begegnet, als Leben des Aufer-
standenen identifizieren lai3t. Es kann sein, daR da die Macht des Satans gefesselt wird —um
bei dem Bild aus der Johannesoffenbarung zu bleiben. Wo es hell wird, da l1&Bt sich Verfiih-
rung durchschauen. Ich habe schon den alten, im Epheserbrief angefiihrten Liedvers zitiert,
will nun auch den Zusammenhang nennen, in dem er steht: ,,Lebt als Kinder des Lichts; die
Frucht des Lichts ist lauter Gute und Gerechtigkeit und Wahrheit. Prift, was dem Herrn
wohlgefallig ist, und habt nicht Gemeinschaft mit den unfruchtbaren Werken der Finsternis;
deckt sie vielmehr auf. Denn was von ihnen heimlich getan wird, davon auch nur zu reden ist
schandlich. Das alles aber wird offenbar, wenn's vom Licht aufgedeckt wird; denn alles, was
offenbar wird, das ist Licht. Darum heif3t es: Wache auf, der du schlafst, [163] und stehe auf
von den Toten, so wird dich Christus erleuchten* (5,9-14). In diesem Licht, mit dem Christus
erleuchtet, kommt die Verfiihrung an ihr Ende. Da ist dann der Engel, der den Satan fesselt.

Zugleich damit wird das Leben zurechtgebracht. Wir kénnen das mit grof3en schweren Worten

aussprechen, indem wir sagen: Da ist dann Freiheit, und es ist Liebe; es ist Freiheit zur Liebe.

Moldenberger - Die Auferstehung und unser Leben in dieser
Welt 6 08.05.2019



Diese Freiheit zur Liebe kommt nicht aus uns heraus. Es braucht dazu das Entgegenkommen.
Sicher ist unsere Aufmerksamkeit mit dabei. Aber die wartet ja eben auf die gelegene Zeit, in
der uns Liebe entgegenkommt. Ich will dazu nun nicht grol3e Beispiele nennen; da nimmt
einer leicht den Mund zu voll. Ein kleiner Hinweis mag hier gentgen. Ich habe gerne eine
Eidechse auf der Hand sitzen. Aber die soll ja nicht eingefangen werden; das wirde sie er-
schrecken und womaoglich beschadigen. Wenn man ganz langsam auf so ein Tier zugeht und
ihm die Hand hinreicht, kann es sein, daR es die W&rme spurt und selbst auf die Hand
gekrochen kommt. Das ist gut so. Ich meine sogar, es sei mehr als nur ein Gleichnis flr das
Entgegenkommen, das es braucht, wo die rechte Zeit Freiheit zur Liebe moglich macht. Aber
man soll mit solchen Wahrnehmungen behutsam umgehen, auch dort, wo man von ihnen
redet. Darum mdgen Sie hier selber weiterdenken und dazu vielleicht auch noch das Wort aus
dem Romerbrief zum AnstoR fiir ein solches Weiterdenken nehmen: ,,.Denn auch die Schop-
fung wird frei werden von der Knechtschaft der Verganglichkeit zu der herrlichen Freiheit
der Kinder Gottes* (8,21).

Ich flige noch eine knappe SchluBliberlegung an. Die Wahrnehmungen, die ich zu beschreiben
suchte, lassen sich nicht einfach biindeln zu einer handfesten Realitét, die dem Tod und sei-
nem Vorschein in unser Leben hinein so begegnen kdnnte, dal er verschwinden mul. Auch
wo mehr gesagt wirde, wo diese und jene Wahrnehmung noch beigetragen wiirde, bliebe es
bei dem Unverfligbaren jener Zeit des Auferstehungslebens, die sich nicht festhalten 1aft.
Darum haben wir, wie das der zweite Petrusbrief anmahnt, ,,um so fester das prophetische
Wort, und ihr tut gut daran, daf ihr darauf achtet als auf ein Licht, das da scheint an einem
dunklen Ort, bis der Tag anbreche und der Morgenstern aufgehe in euren Herzen* (1,19). Mir
scheint aber auch, es tate uns gut, wenn wir gerade hier wieder besser lernten, zu klagen und
zu loben. Dort zu klagen, wo sich uns das Auferstehungsleben entzieht und wir nichts als den
Tod wahrnehmen. Dort zu loben, wo sich uns dieses Leben gewahrt. So kommen wir heraus
aus uns selbst. Und es mag sein, dal} dann gerade dort, wo sich Klage und Lob auf denselben
Gott richtet, das zerspaltene Leben hoffen lernt, darauf hoffen, daR es in einer heilen und gan-
zen Welt heil und ganz leben wird.

Vortrag vom 12. April 1981 auf einer Tagung der Evangelischen Akademie in Bad Herrenalb.

Quelle: Friedrich Mildenberger, Zeitgemafes zur Unzeit. Texte zum Frieden, zum Verstehen
des Evangeliums und zur Erfahrung Gottes, Essen: Verlag Die Blaue Eule 1987, S. 157-163.

Moldenberger - Die Auferstehung und unser Leben in dieser
Welt 7 08.05.2019



