Die Rede von Gott angesichts der Leidensgeschichte der Welt
Von Johann Baptist Metz

Zur ndheren Erlduterung dieses Themas und des von mir gewéhlten Zugangs zu ihm mdchte
ich zunichst einige einleitende Bemerkungen machen.

1. Mit Verlaub beginne ich mit: einem Hinweis auf meine theologische Biographie. Langsam,
viel zu langsam, wurde mir bewulit — und das Eingestidndnis der langgestreckten Verzogerung
verschirfte die Irritation! —, dal die Situation, in der ich Theologe bin, also von Gott zu reden
suche, die Situation ,,nach Auschwitz* ist. Auschwitz signalisierte fiir mich einen Schrecken
jenseits aller vertrauten Theologie, einen Schrecken, der jede situationsfreie Rede von Gott
leer und blind erscheinen lie3. Gibt es denn, so fragte ich mich, einen Gott, den man mit dem
Riicken zu einer solchen Katastrophe anbeten kann? Und kann Theologie, die diesen Namen
verdient, ungeriihrt nach einer solchen Katastrophe einfach weiterreden, von Gott und von den
Menschen weiterreden, als ob angesichts einer solchen Katastrophe nicht die unterstellte Un-
schuld unserer menschlichen Worte zu iiberpriifen wire? Durch solche Fragen sollte Ausch-
witz nicht etwa zu einem ,,negativen Mythos* stilisiert werden, der diese Katastrophe ja wie-
der unserer theologischen und historischen Verantwortung entzogen hitte. Es ging primir um
die beunruhigende Frage: Warum sieht man der Theologie diese Katastrophe — wie {iberhaupt
die Leidensgeschichte der Menschen — so wenig oder {iberhaupt nicht an? Kann und darf theo-
logische Rede hier dhnlich distanziert verfahren wie (vielleicht) philosophische? Ich war
beunruhigt von dem augenfilligen Apathiegehalt der Theologie, von ihrer erstaunlichen Ver-
bliiffungsfestigkeit, ich konnte auch — im Fachjargon — sagen: von ihrer mangelnden Theodi-
zee-Empfindlichkeit.

Im BewuBtwerden der Situation ,,nach Auschwitz* drangte sich mir die Gottesfrage in ihrer
merkwlirdigsten, in ihrer dltesten und umstrittensten Version auf, eben in der Gestalt der
Theodizeefrage, und das nicht in existentialistischer, sondern gewissermafen in politischer
Fassung: Gottesrede als Schrei nach der Rettung der anderen, der ungerecht Leidenden, der
Opfer und Besiegten in unserer Geschichte. Wie auch konnte man, so wurde mir deutlich,
,»hach Auschwitz*“ ohne diese Frage nach der eigenen Rettung fragen! Die Gottesrede ist
entweder die Rede von der Vision und der VerheiBBung einer grolen Gerechtigkeit, die auch
an diesen vergangenen Leiden riihrt, oder sie ist leer und verheiBungslos — auch fiir die
gegenwirtig Lebenden. Die dieser Gottesrede immanente [312] Frage ist zunidchst und in
erster Linie die Frage nach der Rettung der ungerecht Leidenden.

Bei solcher Wiederaufnahme des Theodizeethemas in der Theologie geht es nicht, wie das
Wort und die Wortgeschichte insinuieren mégen, um den Versuch einer verspéteten, einer
gewissermaBen trotzigen ,,Rechtfertigung Gottes* durch die Theologie angesichts der Ubel,
der Leiden und des Bosen in der Welt. Es geht vielmehr — und zwar ausschlie8lich — um die
Frage, wie denn {iberhaupt von Gott zu reden sei angesichts der abgriindigen Leidensge-
schichte der Welt, ,,seiner” Welt. Das ist in meinen Augen ,,die‘ Frage der Theologie; sie darf
von ihr weder eliminiert noch {iberbeantwortet werden. Sie ist ,,die* eschatologische Frage,
die Frage, auf die die Theologie keine alles versohnende Antwort ausarbeitet, sondern eine
unabldssige Riickfrage an Gott.

2. Vor Jahren lief bei uns ein Schlagwort um, in dem sich die Stimmung vieler, vor allem vie-
ler junger Menschen, vieler junger Christen niederschlug. Es lautete: Jesus, ja — Kirche, nein.
Wenn ich eine Diagnose fiir die situative Ausgangslage der Theologie heute wagen sollte,

Metz - Die Rede von Gott angesichts der Leidensgeschichte der Welt
(Stz) 1 22.05.2020



dann wiirde ich sie so bilanzieren: Religion, ja — Gott, nein. Wir leben in einer Art religions-
freundlicher Gottlosigkeit, gewissermallen in einem Zeitalter der Religion ohne Gott.

Diese Beobachtung scheint mir folgenreich fiir die gegenwirtige Behandlung unseres Themas.
Solange es ndmlich — in einem sehr allgemeinen und unbestimmten Sinn — um Religion geht,
gibt es eigentlich kein Theodizeeproblem. Religion dient hier gerade der Vermeidung oder
Verhinderung dieser Frage. Religion ist hier, wie es der Philosoph Hermann Liibbe einprig-
sam formuliert hat, ,,Kontingenzbewéltigungspraxis‘. Mit Gott indes kehrt das Risiko und
kehrt die Gefahr in die Religion ein bzw. zuriick. Die uns zuginglichen und vertrauten Tradi-
tionen der Gottesrede kennen jedenfalls auch Einstellungen der Nichtbewéltigung von Kon-
tingenz, der Nichtakzeptanz von Lebenslagen, kennen Artikulationen des Widerspruchs, der
Klage, des Schreis: im Prophetismus, in den Exodustraditionen, in der Weisheitsliteratur. Hier
geht es weder um Theodizeeverweigerung noch um gelingende Theodizee, sondern um die
Theodizeefrage als ,,die* eschatologische Frage. Als solche verhindert sie die Transparenz der
Schopfung und der Schépfungsmacht Gottes, das heilit sie verhindert, dall die Schépfung
identitédtsphilosophisch, universalgeschichtlich, evolutionslogisch oder wie immer auf ihr ge-
lingendes Ende hin durchsichtig wird; sie sorgt fiir ,,Armut im Geiste®, sie begreift Eschato-
logie als negative Theologie der Schopfung.

3. Die Antworten der Theologie im strengen Sinn haben nicht eigentlich Problemlésungsge-
stalt (so wie eben Gott nicht einfach als Antwort auf unsere Fragen bestimmt werden kann).
Die Antworten, die die Theologie gibt, bringen die Fragen, auf die sie antworten, nicht ein-
fach zum Verstummen oder zum Verschwinden. Wer zum Beispiel die theologische Rede von
der Auferweckung des [313] Christus so hort, daB in ihr der Schrei des Gekreuzigten unhodrbar
geworden ist, der hort nicht Theologie, sondern Mythologie, nicht das Evangelium, sondern
einen Siegermythos. Hier schlummert die Distanz zwischen Theologie und Mythologie. Im
Mythos vergift sich die Frage; er ist deshalb auch therapiegeeigneter, angstberuhigender,
vielleicht auch ,.kontingenzbewiltigender als der christliche Glaube.

Landschaft von Schreien

Offensichtlich ist Religion ein Urphdnomen der Menschheit; immer war die Menschheitsge-
schichte auch Religionsgeschichte. Im Sch’ma Israel — im ,,Hore, Israel, dein Gott ist Einer*
von Dtn. 6, 4 — wird erstmals und einzigartig in der Religionsgeschichte der Menschheit der
Name ,,Gott* auf die Menschen gelegt. Hier bricht das Gottesbekenntnis in der Geschichte der
Menschheit durch, jene Rede von Gott, der sich auch Paulus ausdriicklich anschlieB3t (vgl.

1 Kor 8,4). Und siehe da: Das biblische Israel zeigt sich als eine ausgesprochene Theodizee-
landschaft, sozusagen als Volk mit besonderer Theodizee-Empfindlichkeit. Denn angesichts
widerfahrenden Leids blieb dieses Israel in seinem innersten Wesen mythisch und idealistisch
stumm. Es kannte nicht jenen ,,Reichtum im Geiste*, mit dem es sich — durch Mythisierung
oder Idealisierung der Lebenszusammenhinge, durch eine Art Kompensationsdenken — iiber
die eigenen Angste, iiber die Fremde des Exils und iiber die immer wieder aufbrechenden
Leidensgeschichten erheben und mit sich selbst trosten konnte. Es war und blieb ,,arm im
Geiste“. Auch dort, wo es in kultureller und politischer Uberfremdung Mythenangebote und
Idealisierungskonzepte zuhauf importierte, hat es sich doch nie mit ihnen getrostet.

Israels Gottbegabung, seine Gottfahigkeit (wenn dieses Wort hier erlaubt ist) zeigte sich in
einer besonderen Art seiner Unfahigkeit, nimlich seiner Unfahigkeit, sich von geschichts-
fernen Mythen oder Ideen trésten zu lassen. Gegeniiber den glanzvoll blithenden Hochkul-

turen seiner Zeit — in Agypten, in Persien, in Griechenland — blieb Israel schlieBlich lieber

Metz - Die Rede von Gott angesichts der Leidensgeschichte der Welt
(Stz) 2 22.05.2020



eine eschatologische ,,Landschaft von Schreien, eine Erinnerungs- und Erwartungsland-
schaft, wie iibrigens auch die friihe Christenheit, deren Biographie bekanntlich auch mit
einem Schrei endet, mit einem nun christologisch angeschérften Schrei, der inzwischen
freilich zumeist mythisch oder idealistisch-hermeneutisch zum Verstummen gebracht ist.
Auch die Christologie der Christen ist nicht ohne eschatologische Unruhe. Nicht vage
schweifende Fragen zwar, wohl aber leidenschaftliche Riickfragen gehoren zu jener
Gottespassion, iiber die sich — nach Paulus — die Christen mit den jiidischen Traditionen zu
verstandigen hétten.

Die heilsdramatische Gestalt der Theodizeefrage als ,,der eschatologischen [314] Frage:
miifite sie nicht auch ,,die* Frage der christlichen Theologie heute sein und bleiben? Doch
inzwischen scheint sie langst entwichtigt oder beruhigt zu sein. Ist es die christliche Botschaft
selbst oder ist es die Art, wie sie zur Theologie wurde, die diese eschatologisch gespannte
Riickfrage an Gott, die diesen Schrei im Christentum verstummen lie3? Ich weil3, eine solch
groBBe und grundsétzliche Frage ist kaum hilfreich, aber ist sie wirklich vermeidbar? Offen-
sichtlich geriete ihre ausfiihrliche Behandlung in die Ndhe der jahrhundertealten Debatte um
die sogenannte Hellenisierung des Christentums. Ich will dazu hier nur diese Frage anmerken:
Haben die christlichen Theologen denn vergessen, dafl das Christentum dem griechischen
Geist nicht nur viel, sehr viel verdankt, sondern daf3 es an ihm auch immer wieder gescheitert
ist? Von diesem Scheitern wissen wir bekanntlich schon aus der ersten Kirchengeschichte des
Christentums, aus der Apostelgeschichte. Sie erzihlt von Paulus auf dem Areopag in Athen.
Dort konnte sich Paulus mit den Griechen zwar iiber einen ,,unbekannten Gott* verstindigen.
Als er indes zu ihnen von dem sprach, was die Christen unverbriichlich mit den jiidischen
Traditionen verbindet, als er von Eschatologie und Apokalyptik sprach, von dem Gott, der die
Toten auferweckt, da, so hei3it es wortlich, ,,spotteten die einen, andere aber sagten: Dariiber
wollen wir dich ein andermal horen. Und so ging Paulus aus ihrer Mitte weg* (Apg 17,32f.).

Wenn man nicht der Meinung ist, da3 der Glaube des Christentums zwar aus Israel stamme,
der Geist aber — ausschlie8lich — aus Athen, wenn man also den biblischen israelitischen
Traditionen auch ein Geistangebot an das Christentum (und durch es hindurch an Europa)
zutraut, dann ware dies zu betonen: Die den biblischen Traditionen selbst einwohnende Weise
der Weltwahrnehmung, also der Vernunft, hat die Gestalt anamnetischer Vernunft. Sie rekur-
riert auf den unloslichen Zusammenhang zwischen Ratio und Memoria (spatmodern ausge-
driickt: auf die Fundierung kommunikativer Vernunft in anamnetischer). Diese anamnetische
Vernunft widersteht dem Vergessen, auch dem Vergessen des Vergessens, das in jeder puren
Historisierung der Vergangenheit nistet. Der Historismus ist fiir sie eine besondere Art des
Vergessens. Die anamnetische Vernunft versteht ihre Horsamkeit gegeniiber Gott als ein
Horen auf das Schweigen der Verschwundenen. Sie stuft alles Entschwundene nicht zum
existentiell Bedeutungslosen herab. Wissen bleibt fiir sie im Grund eine Form des Vermis-
sens, ohne das nicht nur der Glaube, sondern auch der Mensch selbst verschwinden wiirde.
Solches Erinnerungswissen, das dem Vergessen des Vergessens auf der Spur bleibt, das,
analog zum alttestamentlichen Bilderverbot, auf eine Kultur des Vermissens zielt, wire nun
eigentlich das Organ einer Theologie, die unser fortgeschrittenstes und entwickeltstes Be-
wulltsein mit der in ihm systematisch vergessenen Klage und Anklage des Geschehenen zu
konfrontieren sucht. Es lieBe auch in unserer Welt die Umrisse einer Theodizeelandschaft
kenntlich werden. [315]

Augustins Freiheitslehre und die Folgen

Ich will nun zunéchst der Frage nachgehen, wie es in der Geschichte des Christentums und
der Theologie zur Stillstellung der Theodizeefrage, zur Beruhigung der eschatologischen

Riickfrage an Gott angesichts der Leidensgeschichte der Welt kam. Dreh- und Angelpunkt ist

Metz - Die Rede von Gott angesichts der Leidensgeschichte der Welt
(Stz) 3 22.05.2020



hier Augustinus.

Das Christentum ist seit seiner Griindungsgeschichte mit zwei konstitutionellen Verlegenhei-
ten ausgestattet, die seine Theologie immer wieder zu dualistischen Losungskonzepten ver-
fithren, zur klandestinen Ehe zwischen Theologie und geschichtsferner Gnosis — von Markion
bis zu den spéten Idealismen unserer Tage. Es handelt sich einmal um die aus der Treue zum
alttestamentlichen Schopfergott erwachsende Theodizeefrage (,,Wie 1aBt sich das Leiden in
der Welt, das Leiden Unschuldiger, verbinden mit der Idee eines allméchtigen und giitigen
Schopfergottes?*) und dann um das durch die sogenannte Parusieverzogerung prekér gewor-
dene Verhiltnis von Heilszusage und Zeit (,,Warum kommt Er nicht?*). Von Anbeginn und
quasi konstitutionell lauert der gnostische Dualismus als theologische Argumentationsstra-
tegie. Markion bietet ihn schon in der Dammerstunde des Urchristentums an: Gegen die durch
die Parusieverzogerung entstandene Verlegenheit setzt er das gnostische Axiom von der Zeit-
losigkeit des Heils und von der Heillosigkeit der Zeit. Und die offene Flanke der Theodizee-
frage, die in der Gestalt der Klage, des Schreis und der unbesénftigten Erwartung die biblische
Tradition der Gottesrede begleitet, sucht er durch den gnostischen Dualismus von Schopfer-
gott und Erlosergott zu schlieBen, dadurch also, daB3 er die alttestamentliche Tradition des
Schopfergottes von der neutestamentlichen Erlosungsrede absprengt.

Augustinus lebte und lehrte in einer Kirche, die — wie das Adolf von Harnack formulierte —
»gegen Markion gebaut® war. Was nun seinen Vorschlag zur Theodizee angeht, so ist er vor
allem seinem sogenannten Freiheitstraktat, dem Traktat De libero arbitrio zu entnehmen. In
ihm legt Augustinus die Last fiir die Verursachung und die Verantwortung der Ubel und der
Leiden in der Welt ausschlieBlich auf die Menschheit und deren im widergéttlichen Nein
verwurzelten Schuldgeschichte. Gott selbst also, speziell der Schopfergott, ist bei der Theodi-
zeefrage aus dem Spiel. Angesichts der Leidensgeschichte der Welt gibt es keine eschatolo-
gische Riickfrage an Gott; es darf keine geben, da sie schnurstracks zu Markion fithren wiirde,
zu dessen Dualismus zwischen Schopfung und Erlosung.

Die augustinische Konzeption ist wohl nur verstdndlich als Gegenkonzeption zu Manichéis-
mus und Gnosis. Nicht Gott, sondern die siindig gewordene Menschheit allein trigt die Last
der Verantwortung fiir eine vom Leid zerrissene, vom Leid durchkreuzte Schopfung. Augus-
tins emphatische Freiheitslehre entspringt eigentlich einer apologetischen Absicht: der
Apologie des Schopfergottes. Erstaunt stellt man dabei fest, dal diese Apologie ihn dazu,
verfiihrte, eine [316] gottunabhéngige, eine geradezu gottlose Autonomie menschlicher Frei-
heit zu unterstellen, wie sie eigentlich nur aus der sékularisierten Moderne bekannt ist.

Nattirlich ist auch Augustinus von der Frage beunruhigt, wie tragfahig denn die menschliche
Freiheit im Blick auf diese universale Leidensgeschichte der Menschheit sei. Unter Berufung
auf den Romerbrief entfaltet er bekanntlich die Doktrin von der Erbsiinde, die aus der
Menschheit eine Massa damnationis gemacht hat, und die Lehre von der Prédestination, der
gottlichen Erwdhlung und Vorherbestimmung. Hier bleibt Augustinus dunkel, ja in einer
gewissen Weise widerspriichlich. Entsprechend enthélt auch das ,,Theodizee-Paradigma* des
Augustinus bzw. aller augustinistisch geprdgten Theologie eine Reihe von Aporien, deren
augenfilligste ich hier andeuten will.

1. Schwerlich ist Hans Blumenberg zu widersprechen, wenn er vermutet, dall der theologische
Dualismus des Markion und der Gnosis, der Dualismus zwischen dem Schopfergott und dem
Erlosergott, bei Augustinus als anthropologischer Dualismus wiederkehrt: als Dualismus
zwischen den (wenigen) in der Gotteserwihlung Geretteten und der Massa damnationis, die
verantwortlich ist fiir die Ubel in der Welt, fiir die Verderbnis von Gottes guter Schopfung.

Metz - Die Rede von Gott angesichts der Leidensgeschichte der Welt
(Stz) 4 22.05.2020



2. Augustinus teilt eine Prdmisse mit Markion; sie lautet: Gott selbst darf in diese Frage nicht
hineingezogen werden. Doch diese Pramisse widerstreitet gerade den Grundsitzen der theolo-
gischen Freiheitslehre. Da die Freiheit des Menschen eben nicht autonom, sondern theonom,
das heiBt von Gott ermdglicht, von ihm gesetzt und empfangen ist, kann sie fiir die Leidensge-
schichte der Welt nicht letztverantwortlich sein, fillt diese Frage gewissermallen auf Gott und
seine vorherbestimmende Souverénitét erneut zurlick. Die in der scholastischen Theologie
eingeiibte Unterscheidung zwischen Zulassung und Bewirkung schuldiger Freiheit klingt hier
eher wie eine hilflose apologetische Distinktion.

3. Die Gottesrede der biblischen Traditionen enthilt ein Versprechen: das Versprechen der
Rettung, gepaart mit dem Versprechen einer universalen Gerechtigkeit, die auch die vergan-
genen Leiden rettend einschlie3t. Bei Augustinus nun ist die ,,Rettung* exklusiv als ,,Erl6-
sung®, als Erlésung von Siinde und Schuld gedacht. Nicht im Blickpunkt steht jenes Leid und
jene Leidensgeschichte, die alltagsempirisch gerade nicht auf die Schuld bzw. Schuldge-
schichte zuriickgefiihrt werden kénnen und die doch den grof3ten Teil der himmelschreienden
Leidenserfahrung in der Welt ausmachen. Die biblische Vision der Rettung, das im Gottesna-
men (sotér) enthaltene Rettungsversprechen bezieht sich aber nicht nur auf die Erlésung von
Stinde und Schuld, sondern auch auf die Errettung aus den Leidenssituationen der Menschen.
Bei Augustinus wird die vom Hunger und Durst nach Gerechtigkeit geleitete Gottesfrage, also
die eschatologische Frage nach der Gerechtigkeit Gottes, ersetzt durch die anthropozentrische
Frage nach der Siinde des Menschen. Die Theodizeefrage als ,,die* eschatologische Frage ist
stillgestellt. Das hatte seine Folgen. Ich mochte zwei nennen: [317]

1. Weil die Theologie angesichts der Leidensgeschichte der Welt keine Riickfrage an Gott
zulieB3, weil sie sich gewissermaBlen vor den allméichtigen und giitigen Gott stellte und den
schuldig gewordenen Menschen allein verantwortlich machte fiir diese Leidensgeschichte,
und weil sie damit schlieBlich den Eindruck erweckte, sie suche sich gewissermalen hinter
dem Riicken der namenlosen Leiden Unschuldiger mit dem allméchtigen Gott zu verséhnen
und zu verabreden: eben darum emporte sich der Mensch gegen diesen Gott der Theologen,
eben darum konnte die Theodizeefrage zur Wurzel des modernen Atheismus werden.

2. Als indirekte Folge dieses augustinischen Paradigmas darf die extreme Ubersteigerung des
Schuldgedankens, gewissermafen die harmatologische Uberforderung des Menschen angese-
hen werden, das, was man in Anklang an eine Formulierung Blumenbergs den Siindenabsolu-
tismus des Christentums nennen konnte. Der erweckte nun eine fiir das Christentum und die
Theologie folgenreiche Gegenreaktion: Freiheit entzog sich immer mehr dem Schuldverdacht;
im Autonomiebegriff der Moderne wurde Schuld geradezu zum Antipoden von Freiheit, und
Schuldfahigkeit galt immer weniger als Auszeichnung, als Wiirde der Freiheit selbst. Dazu
gibt es inzwischen auch innerchristliche, innerkirchliche Korrespondenzen. Nicht von unge-
fahr hat die neue (postmoderne) Mythenfreudigkeit gerade im Christentum Konjunktur. Die
grassierende Remythisierung und Psychologisierung der Botschaft empfiehlt sich mit ihren
Unschuldstraumen und Unschuldsvermutungen iiber den Menschen, mit ihrer ethischen
Suspension des Glaubens. Sie wére zu begreifen als Reaktion auf eine kirchliche Verkiindi-
gung, die extrem moralisiert erscheint, die angesichts der himmelschreienden Zustédnde der
Schopfung jeweils nur pardnetische Fragen an das Verhalten der Menschen, aber keine escha-
tologischen Riickfragen an Gott kennt.

Leiden in Gott?

Metz - Die Rede von Gott angesichts der Leidensgeschichte der Welt
(Stz) 5 22.05.2020



Ich wende mich nun der gegenwértigen Diskussionslage zu. Bei der theologischen Behand-
lung der Gottesfrage stehen gegenwartig trinitdtstheologische Konzepte offensichtlich im
Vordergrund. Gehort es schlielich nicht zum ,,spezifisch christlichen* Umgang mit der Theo-
dizeefrage, sie eben mit trinitdtstheologischen Motiven zu beantworten und zu beruhigen, also
das menschliche Leid in Gott selbst, in der innertrinitarischen Gottesgeschichte ,,aufgehoben*
zu sehen? Von Karl Barth bis Eberhard Jiingel, von Dietrich Bonhoeffer bis Jiirgen Molt-
mann, auf katholischer Seite vor allem bei Urs von Balthasar, inzwischen auch religionsphilo-
sophisch bei Peter Koslowski spricht man vom leidenden Gott, vom Leiden zwischen Gott
und Gott, vom Leiden in Gott. Ich kann mich nicht anschlieen. Und ich nenne meine wich-
tigsten Vorbehalte: Ist hier nicht zuviel spekulative, gnosisnahe Versohnung mit Gott hinter
dem Riicken der menschli-[318]chen Leidensgeschichte am Werk? Gibt es nicht gerade fiir
Theologen jenes negative Mysterium menschlichen Leidens, das sich auf keinen Namen mehr
reimen lassen will? Wieso ist die Rede vom leidenden Gott nicht doch nur eine sublime
Verdoppelung menschlichen Leidens und menschlicher Ohnmacht?

Und auch anders herum: Wieso ist die Rede vom solidarischen Gott, der mit uns leidet, nicht
nur eine projektive Verdoppelung unter dem anonymen Druck eines gesellschaftlich herr-
schenden Solidaritétsideals (so wie friiher, in feudalistischen Gesellschaften, Gott als unnah-
barer Konig und Herr vorgestellt wurde ...)? Wird hier nicht in jedem Fall die klassische
Analogielehre (von der maior dissimilitudo zwischen Gott und Welt) verletzt? Wieso fiihrt die
Rede vom Leiden in Gott bzw. vom Leiden zwischen Gott und Gott nicht doch zu einer Ver-
ewigung des Leidens? Geraten hier Gott und Mensch nicht unter eine quasi mythische Uni-
versalisierung des Leidens, die schlieBlich auch den Aufschwung, der dem Unrecht wider-
steht, bricht? Oder ist vielleicht bei dieser Rede vom leidenden Gott zuviel Hegel im Spiel,
zuviel ,,Authebung® der Negativitit des Leidens in der durchschauten Selbstbewegung des
absoluten Geistes, also doch zuviel Herabdeutung des Leidens auf dessen Begrift? Kommt bei
der Rede vom leidenden Gott nicht so etwas wie eine heimliche Asthetisierung allen Leidens
zur Geltung? Leiden, das uns schreien oder schlieBlich kldglich verstummen 148t, kennt keine
Hoheit, es ist nichts Grof3es, nichts Erhabenes; es ist in seinen Wurzeln alles andere als ein
solidarisches Mitleiden, es ist nicht einfach Zeichen der Liebe, sondern weit mehr erschre-
ckendes Anzeichen dafiir, nicht mehr lieben zu kénnen. Es ist jenes Leid, das ins Nichts fiihrt,
wenn es nicht ein Leiden an Gott ist.

Was aber ist mit der Christologie? Ich glaube nicht, dafl die Christologie die Theologie dazu
notigt oder auch nur dafiir legitimiert, vom leidenden Gott bzw. vom Leiden ,,in“ Gott zu
sprechen. Mit Karl Rahner wehre ich mich nachdriicklich dagegen, das SohnesbewulBtsein des
Menschen Jesus von Nazareth gegeniiber seinem gottlichen Vater gleichsinnig zu verstehen
mit den Aussagen liber einen innergéttlich gezeugten ewigen Sohn.

Wie aber kann ohne Rede vom leidenden Gott die Theologie vom Schopfergott angesichts der
himmelschreienden Zustinde seiner Schopfung den Apathieverdacht fernhalten? Steht nicht
bei Johannes lapidar: ,,Gott ist Liebe*“? Wie wire diesem biblischen Satz anders Rechnung zu
tragen als mit der Rede von einem leidenden, von einem ,,mit* seiner vom Leid durchkreuzten
Schopfung leidenden Gott? Gewil3, wo die Gottespridikate in zeitloser Ruhestellung betrach-
tet und dann wie nachtréglich mit den himmelschreienden Ungerechtigkeiten in der Welt kon-
frontiert werden — ,,der allméchtige Gott, wie er sich von oben die Leiden seiner Schépfung
beguckt® gerit alles in heillose Widerspriiche, fiihrt alles schlielich zum Zynismus oder zur
Apathie. Unbeachtet bleibt dabei, daf3 alle Gottespradikate in den biblischen Traditionen —
von der Selbstdefinition Gottes in der Exodusgeschichte bis zum johanneischen Wort ,,Gott ist
Liebe* — [319] einen VerheiBBungsvermerk tragen, einen Verheilungsvermerk, der die Theo-
logie legitimiert und nétigt, von der Schopfung und der Schopfungsmacht Gottes in der Ge-

stalt negativer Theologie zu sprechen. (,,Ich werde der fiir euch sein, der ich sein werde* —

Metz - Die Rede von Gott angesichts der Leidensgeschichte der Welt
(Stz) 6 22.05.2020



,Ich werde mich euch als Liebe erweisen.*)

Damit fliichtet eine theodizee-empfindliche Theologie nicht etwa in eine leere, in unbefristeter
Zeit verrinnende Eschatologie. Sie huldigt nicht einer abstrakten Opposition zwischen Escha-
tologie und Ontologie. Sie geht nur davon aus, daf} alle biblischen Seinsaussagen einen Zeit-
vermerk haben. Nicht bei den Vorsokratikern, sondern in den eschatologischen Theodizee-
landschaften der Bibel wire der epochalen Frage nach ,,Sein und Zeit™ und nach der Tempo-
ralisierung der Metaphysik nachzugehen. Dann lie3e sich auch verladBlichere Auskunft geben
iiber die Ndhe und die Ferne Gottes, liber seine Transzendenz und {iber seine ,,Einwohnung®,
iiber das ,,Schon‘ und das ,,Noch nicht* seines Heils. Doch obwohl, wie gesagt, alle theolo-
gischen Seinsaussagen mit einem Zeitindex versehen sind, ist in der Theologie selbst kaum
etwas so wenig ausgebildet wie ein authentisches, ein ungeborgtes Verstindnis von Zeit.

Mystik des Leidens an Gott

Zum Schlufl moéchte ich noch andeuten, wie ich Gotteserfahrung und Gottesrede verstehe, die
sich nicht gegeniiber der Theodizeefrage immunisieren. Ich erinnere nochmals an die ,,Armut
im Geiste*, die erste Seligpreisung Jesu. Diese ,,Armut® ist die Grundlage jeder biblischen
Gotteserfahrung. Sie trennt auch die biblisch inspirierte Mystik von jenem Mythos, der seiner-
seits nur Antworten, aber keine beunruhigenden Fragen kennt. Ich kennzeichne sie hier ver-
suchsweise als eine Mystik des Leidens an Gott. Sie begegnet gerade auch und vor allem in
den Gebetstraditionen Israels: in den Psalmen, bei Hiob, in den Klageliedern und nicht zuletzt
in vielen Passagen der Prophetenbiicher. Diese Gebetssprache ist selbst eine Leidenssprache,
eine Krisensprache, eine Sprache der Anfechtung und der radikalen Gefahr, eine Sprache der
Klage und der Anklage, eine Sprache des Aufschreis. Die Sprache dieser Gottesmystik ist
nicht in erster Linie trostreiche Antwort auf das erfahrene Leid, sondern eher leidenschaftliche
Riickfrage aus dem Leid, eine Riickfrage an Gott, voll gespannter Erwartung.

In dieser Tradition steht auch ein Grundzug der Gottesmystik Jesu. Sie ist in einzigartiger
Weise eine Mystik des Leidens an Gott. Sein Schrei am Kreuz ist der Schrei jenes Gottver-
lassenen, der seinerseits Gott nie verlassen hatte. Das weist, so meine ich, unerbittlich in die
Gottesmystik Jesu: Jesus hilt der Gottheit Gottes stand; in der Gottverlassenheit des Kreuzes
bejaht er einen Gott, der noch anders und anderes ist als das Echo unserer Wiinsche, und
wiren sie noch so feurig; der noch mehr und anderes ist als die Antwort auf unsere Fragen,
und [320] wiren sie die hdrtesten und leidenschaftlichsten — wie bei Hiob, wie schlieBlich bei
Jesus selbst.

Ist aber solche Mystik iiberhaupt noch trostlich? Und will anderseits der biblische Gott nicht
vor allem dies sein: Trost fiir die im Leid Zerfallenden, Beruhigung fiir die von Existenzangst
Umgetriebenen? Hier kommt es sehr darauf an, die biblischen TrostverheiBungen nicht mif3-
zuverstehen. Unsere sdkularisierte Moderne hat die Sehnsucht nach Trost weder beantworten
noch beseitigen konnen. Entsprechend werden heute — quasi postmodern — Mythen und Mér-
chen als Trostungspotentiale angeboten. Und die Empféanglichkeit fiir sie reicht bis tief in die
Christenheit. Daran mag sichtbar werden, wie sehr wir uns selbst und andere im unklaren
gelassen haben {iber den biblischen Sinn des Trostes.

War Israel etwa gliicklich mit seinem Gott? War Jesus gliicklich mit seinem Vater? Macht
Religion gliicklich? Macht sie ,,reif*“? Schenkt sie Identitdt? Heimat, Geborgenheit, Frieden
mit uns selbst? Beruhigt sie die Angst? Beantwortet sie die Fragen? Erfiillt sie die Wiinsche,

wenigstens die glithendsten? Ich zweifle.

Metz - Die Rede von Gott angesichts der Leidensgeschichte der Welt
(Stz) 7 22.05.2020



Wozu dann Religion, wozu dann ihre Gebete? Gott und Gott zu bitten ist schlieBlich die Aus-
kunft, die Jesus seinen Jiingern iiber das Gebet gibt (vgl. Luk 11,1-13, spez. 11,13). Andere
Trostungen hat er, genau genommen, nicht in Aussicht gestellt. Der biblische Trost entriickt
uns jedenfalls nicht in ein mythisches Reich spannungsloser Harmonie und fragloser Ver-
sohntheit mit uns selbst. Das Evangelium ist kein Katalysator, kein Durchlauferhitzer zur
Selbstfindung des Menschen. Darin haben sich auch alle Religionskritiker, von Feuerbach bis
Freud, getduscht. Die ,,Armut im Geiste*, Wurzel allen Trostes, ist nicht ohne die mystische
Unruhe der Riickfrage, auch christlich nicht. Auch christliche Mystik will verstanden sein als
eine Mystik des Leidens an Gott. Aus einem Buch von Eugen Biser entnehme ich, was Walter
Dirks von seinem Besuch bei dem bereits vom Tod gezeichneten Romano Guardini erzihlt:
,Er werde sich im Letzten Gericht nicht nur fragen lassen, sondern auch selber fragen; er
hoffe in Zuversicht, dal ihm dann der Engel die wahre Antwort nicht versagen werde auf die
Frage, die ihm kein Buch, auch die Schrift selber nicht, die ihm kein Dogma und kein Lehr-
amt, die ihm keine ,Theodizee‘ und Theologie, auch die eigene nicht, habe beantworten kon-
nen: Warum, Gott, zum Heil die fiirchterlichen Umwege, das Leid der Unschuldigen, die
Schuld?*

Die mystische Unruhe der Riickfrage, wie sie hier zum Ausdruck kommt, entspringt nicht
etwa einem typisch intellektuellen Kult des Fragens, der ja gerade den Leidenden selbst am
fernsten wére. Nicht vage schweifende Fragen, wohl aber leidenschaftliche Riickfragen ge-
horen zu jener Mystik, iiber die wir uns — um der wahren Trdstung willen — zu belehren
hitten. Und dies vor allem, wenn wir nicht vergessen, daf3 die biblisch-christliche Mystik
nicht eigentlich eine Mystik der geschlossenen Augen ist, sondern eine Mystik der offenen
Augen, die uns auf die gesteigerte Wahrnehmung fremden Leids verpflichtet.

Quelle: Stimmen der Zeit 210 (1992), S. 311-320.

Metz - Die Rede von Gott angesichts der Leidensgeschichte der Welt
(Stz) 8 22.05.2020



