Wilhelm Lohe (1808-1872)

Von Friedrich Wilhelm Kantzenbach

Der frankische Theologe Wilhelm Léhe (1808-1872) zeichnet sich durch die Einheit von
theologischer Reflexion, kirchlicher Gesinnung, betontem Praxisbezug, durch missionarische
und diakonische Initiativen und nicht zuletzt durch 6kumenische Haltung aus.

Lohe war nicht Universitatslehrer und hat eine solche Stellung von sich aus nicht angestrebt.
Er mulite sein Leben als frankischer Dorfpfarrer beschlielRen, obgleich er in seinen besten
Jahren an die Stadt als geeigneteren Boden seiner, gerade auch von Gebildeten, hochgeschétz-
ten Predigttatigkeit gedacht hat. Als mehrere Bewerbungen nicht zum Ziel kamen, fand er sich
ab mit dem Bleiben in dem frankischen Dorf Neuendettelsau, zwischen Nurnberg und Ans-
bach, abseits von den grof3en Stral3en des Verkehrs gelegen. Von 1837 bis zu seinem Tode
machte er jedoch aus diesem Ort ein Zentrum missionarischer und diakonischer Werke, das
ihn bis heute Uberlebte, auf mehrere Kontinente tbergriff und ékumenische Anstolie ausloste,
die bis heute an Aktualitat nicht verloren haben.

Lohe war zunéchst nicht ein Mann des geschriebenen Wortes, obwohl bei Lebzeiten tiber
sechzig selbstandige Schriften aus seiner Feder erschienen, darunter jedoch nur etwa ein
halbes Dutzend theologisch-historischer Natur im spezielleren, jedoch nicht ausschliel}lichen
Sinne; alle anderen Schriften erwuchsen aus seiner Predigttatigkeit, seinen liturgischen Refor-
men, den missionarisch-diakonischen Initiativen sowie seinen kirchenpolitischen Perspekti-
ven. Die Gabe, die er als Erbauungsschriftsteller im besten Sinne besaR, verschaffte einigen
Schriften hohe Auflagen. So hatte eine seiner bedeutendsten Gebetssammlungen, die Samen-
korner, kurz nach Ablauf des 19. Jahrhunderts die 44. Auflage erreicht. Demgegeniber kamen
seine theologischen Schriften, voran die Drei Bilicher von der Kirche (1845), nur auf beschei-
dene Auflagenhohe; die eben erwéhnte Schrift erlebte erst nach seinem Tode die 3. Auflage.
Mehrere Werke wurden ins Englische und in nordische Sprachen iibersetzt, seine ,,Agende*
sogar in die Sprache der Hottentotten. Die wenigen Arbeiten Lhes, die spezielle theologische
Fragen behandeln, z. B. seine Aphorismen Gber die neutestamentlichen Amter (1849), erlebten
keine Neuauflage.

Deshalb kann man schon fragen, weshalb nicht seine Jugendfreunde Adolf von HarleR und
Johannes von Hofmann oder auch der temperamentvolle Hesse August Vilmar ihm vorgezo-
gen werden muften, wenn es bei Theologie [175] lediglich um Denkscharfe, systematische
Bundigkeit und um erhebliche Quantitat der literarischen Leistung ginge. Lohe kann sicher-
lich nicht als Klassiker der Theologie verstanden werden, sofern man Theologie als wissen-
schaftliche Bemuhung um die Geschichte und die Gegenwart des Christentums in der Welt
versteht. Er kann aber sehr wohl als hervorragender Klassiker der Theologie als Praxis begrif-
fen werden, wenn der leitende Gesichtspunkt die Frage nach der Einheit von Personlichkeit
und Werk, von Lehre und Leben, von Existenz und Praxis ist. HarleR wechselte von der Theo-
logie in die Leitung der bayerischen Landeskirche tber und sicherte sich dadurch Nachwir-
kung und Andenken. Hofmanns Name fehlt in keiner Theologiegeschichte, und er mul tat-
sdchlich als eine der eminentesten Begabungen nach Schleiermacher gelten; aber er hat in
dieser Hinsicht Konkurrenten. Lohes Personlichkeit und 6kumenische Ausstrahlung, diese
qualitativ, regional und global verstanden, beweisen wieder einmal, daB eine Personlichkeit,
die konkrete Werke, Institutionen und Organisationen schuf — und Lohes theologisch moti-
vierte Griindungen haben allesamt eine soziologisch beschreibbare Struktur —, groRere Chan-
cen stetiger Erinnerung hat als M&nner mit vorwiegend denkerischen Leistungen.

Kantzenbach - Wilhelm Léhe (KdTh) 1 19.05.2019



Lohe war ein Lutheraner, der in Treue am Bekenntnis seiner Kirche festhielt, dieses Bekennt-
nis aber aktualisieren, ausleben und schopferisch intensivieren, ja fortbilden wollte. Er lebte in
der Zeit der groRRen philosophischen Systeme, und es war weniger Hegel, den er in Berlin hor-
te, der ihm aber unversténdlich blieb, als vielmehr Schelling, dessen atmosphérischer Einflu}
fiir ihn bedeutsam war, wenn auch der Lebensgedanke der Erweckungsbewegung und Roman-
tik in unmittelbarer, unphilosophischer Weise den Gedanken des Organischen an L6he ver-
mittelte: dal’ das Ganze in einem organischen Zusammenhang steht, das auf Entfaltung und
Vollendung hin angelegt ist. Dieser organische Gedanke ist nicht einfach identisch mit dem
Entwicklungsdenken, das in Ablosung Schellings Hegel begriindete und systematisch durch-
fiihrte, das dann auf biologischer Grundlage Darwin und auf materialistischer Basis insbeson-
dere Karl Marx zum Zuge brachte.

L6he blieb zeitlebens ein organischer Denker, und der Zug zur einzelwissenschaftlichen, spe-
zialisierten, positivistischen Betrachungsweise war ihm fremd oder schlégt sich nur gelegent-
lich in seinen historischen Interessen nieder, tber deren literarische Gestaltung in einem 1847
erschienenen Buch Erinnerungen aus der Reformationsgeschichte in Franken charakteristi-
scherweise Leopold von Ranke gesagt haben soll, in Lohe stecke die Anlage zum Historiker.
Rankes Geschichtsauffassung aber kdnnte (mit Carl Hinrichs) als Synthese von Geist der
Goethezeit und organischer Geschichtsschau verstanden werden. Ist es da ein Zufall, dal man
eine auffallige Ahnlichkeit zwischen Goethe und Lohe, was den &uReren Typus anlangt,
beobachten wollte? Auf alle Zeitgenossen machte Léhe den Eindruck einer imponierenden
geschlossenen Personlichkeit, in der die Spannungen gebéndigt waren, in der Ausgeglichen-
heit und Harmonie vom Feuer der Begeisterung durchseelt schienen. [176]

L6he blieb nicht unbeeindruckt von den politischen und sozialen Umbriichen im 19. Jahrhun-
dert, besonders von der industriell-technischen Revolution. Obgleich politisch nlchtern, rea-
gierte er nicht abstinent auf die durch die Franzésische Revolution und die Befreiungskriege
entstandene Bewul3tseinslage. Er begriifte, wie noch zu zeigen sein wird, wesentliche Anlie-
gen der burgerlichen Revolution von 1848. Er nahm ein vollig unpolemisches Verhaltnis zum
Faktum des heraufziehenden Maschinenzeitalters ein. Als Flrther konnte er registrieren, wie
1835 der erste Schienenwagen-Zug von Nurnberg in seine Vaterstadt einlief. Die Auswirkung
der schmaler werdenden agrarischen Lebensbasis war die Auswanderungsbewegung von Mil-
lionen deutscher Menschen nach Nordamerika. Lohe reagierte auf diese gesellschaftlichen
Probleme aktiver als die Theoretiker, die den weltanschaulichen Umbruch reflektierten, etwa
Kierkegaard oder Ludwig Feuerbach.

l. Leben

L6he entstammte einer birgerlichen, stadtischen Familie. Im Unterschied zu Harlel3, der als
Nurnberger Kaufmannssohn eher groRblrgerlichen Zuschnitt aufweist, und zu dem gleichfalls
aus Nurnberg stammenden von Hofmann, der aus der absinkenden kleinburgerlichen Schicht
kam, gehorte Lohes Familie zum mittleren Biirgertum. Uber 150 Jahre lang blieb das Fiirther
Wirtshaus zum Griinen Baum im Léheschen Familienbesitz. Lohes Vater hatte als Kellner in
Heilbronn am Neckar gearbeitet und heiratete in das Handelshaus der Walthelm in Furth ein.
Die Familie Walthelm stammte aus Thiringen, und Lohes Mutter, die zweite Frau seines Va-
ters Johann Lohe, war das elfte von dreizehn Kindern. In Lohes Familie herrschte bei sechs
Kindern, vier &lteren Schwestern und einem jlingeren Bruder, keine Dirftigkeit, aber auch
kein UberfluR. AuRer im Spezereigeschaft betatigte sich Lohes Vater noch als Verwaltungsrat
bzw. Stadtrat und als Hauptmann der Biirgergarde. Vater und besonders Mutter waren ausge-
sprochen fromme Leute, die in der Erbauungsliteratur der lutherischen Kirche lebten und fiir

Kantzenbach - Wilhelm Léhe (KdTh) 2 19.05.2019



die der sonntégliche Gottesdienst eine Selbstverstandlichkeit war. Wilhelm Lohe erlebte in
seiner Familie friihzeitig die Not des Todes und gewann ein besonders enges Verhéltnis zu
seiner jlingsten Schwester Dorothea (Doris).

Es mag sein, daB der Besuch des Nurnberger Gymnasiums — dazu kam er nach Nirnberg in
Pension - die urspriingliche religiose Pragung etwas verwischte. Der Geist der Zeit war 1821,
als er Furth verlie, durchaus spataufklarerisch gepragt, wozu ein starker Schuf} Sentimenta-
litdt kam. Lohe gefiel sich denn auch in Naturfrommigkeit und Naturschwérmerei; er las die
deutschen Klassiker und mit besonderer Begeisterung Jean Paul. Der Rektor des Gymnasiums
Carl Ludwig Roth, der zweite Nachfolger Hegels, war Humanist und Christ zugleich, ein Bru-
der des 1828 zum Prasidenten des Oberkonsistoriums Munchen ernannten Friedrich von Roth.
Roth sorgte dafir, dal’ die Interessen [177/178] der Schiler nicht ins Uferlose zerflossen. Er
verband starke Autoritat mit exemplarischen Zeichen der Toleranz und Gute. Lohe falte
Zutrauen zu diesem Lehrer und bewahrte zeitlebens tiefe Verehrung fur ihn. Die Bewéltigung
des normalen schulischen Lehrstoffs fiel ihm leicht, so daf3 er die Spitze der Klasse einnahm.

Seine ausgezeichneten sprachlichen Kenntnisse kamen ihm bei dem im November 1826 in
Erlangen aufgenommenen Studium zugute. Aber seine Begabung war keine einseitig philolo-
gische, so sehr er sich auch in die modernen Sprachen einarbeitete. Es ging ihm vielmehr um
die Frage, wie Theologie in Beziehung zur Gemeinschaft, zur Kirche stehe bzw. gebracht
werden konne. Obwohl sportlich interessiert und kurze Zeit der Erlanger Burschenschaft
zugehorig, war Lohe doch friihzeitig so eigenstandig, dal? er hatte vereinsamen kénnen. Die
Gefahr der Absonderung zeichnete sich in seinem spéteren Leben 6fter ab, und stets hatte er
mehr Neigung zu wenigen, sehr engen Freundschaften als zu unverbindlicher Begegnung mit
vielen.

So war es kein Wunder, dal? er sich in Erlangen und wéhrend des Sommersemesters 1828, das
er in Berlin verbrachte, jeweils nur ein bis zwei Lehrern ndher anschlol3. In Erlangen waren
dies der Professor fur Naturgeschichte und Mineralogie Karl von Raumer, der ihm ein vater-
licher und intimer Freund wurde, und der reformierte Pfarrer und Theologieprofessor Chri-
stian Ludwig Krafft. Raumer und Krafft gehorten der reformierten Kirche an, aber ersterer trat
nicht zuletzt durch Lohes Einfluf? 1835 zur lutherischen Kirche Uber, die Léhe im gleichen
Jahr ausschlieRlicher als bisher dogmatisch zu rechtfertigen begann. Krafft hatte Beziehungen
zu der katholischen Erweckungsbewegung im Allgdu, und die Schriften der Schiiler Johann
Michael Sailers empfahl er eifrig weiter, so daB die von ihm kommenden Schiiler von vorn-
herein ein unpolemisches Verhaltnis zum Katholizismus, wie er sich durch Romantik und
Erweckung erneuert hatte, bezogen. Im tbrigen wurzelte Krafft in einer heilsgeschichtlichen,
biblischen Uberlieferung, die in der Konzeption des niederlandischen Theologen Johannes
Coccejus ihren wichtigsten Anhalt hat.

Fur Lohe wie fur andere Altersgenossen war die von Krafft betonte Biblizitat der Theologie
sowie der seelsorgerliche Ernst in seinen VVorlesungen von entscheidender Bedeutung, so da
er als Theologe im Sinne der Erweckungsbewegung nach Berlin ging. Obwohl — nicht zuletzt
um seiner Abendmahlsauffassung willen — entschiedener Lutheraner, schatzte Lohe stets
uberzeugte reformierte Christen hoch ein und htete sich vor polemischen Urteilen. Bis 1835
konnte er sogar noch gelegentlich reformierte Pfarrer vertreten, obgleich die Abendmahlsfrage
ihn zu dieser Zeit zu einem Lutheraner werden lieR, der tber die Kirchengemeinschaft exklu-
siv zu urteilen lernte. In Berlin horte er mit Gewinn die bedeutenden Prediger im Sinne der
Erweckungsbewegung, mit Anerkennung flr dessen Predigtgabe auch Schleiermacher, wah-
rend als akademischer Lehrer wohl nur Gerhard Friedrich Abraham Straul? einen tieferen Ein-
druck hinterlieR3.

Kantzenbach - Wilhelm Léhe (KdTh) 3 19.05.2019



Dieser, zugleich Hof- und Domprediger, lehrte praktische Theologie und [179] machte, wie
dies schon Krafft versucht hatte, seinen Hérern den Unterschied zwischen mystischer und
reformatorischer Rechtfertigungslehre klar. Durch Lohes Tagebucher zieht sich in den Jahren
seit seinem Studienbeginn das Ringen um den Fragenkreis Gnadenerfahrung — HeilsgewiRheit
— Rechtfertigung — Heiligung. Man kann von den durch seine Lekture beeinfluten Tagebuch-
eintragungen nicht die dogmatische Prazision einer Lehrbuchformulierung erwarten. Wenn-
gleich das Ringen um die aus Gottes Rechtfertigung erwachsende Heiligung stark hervortritt,
kann man Loéhe doch keine gesetzliche Uberfremdung der reformatorischen Grundsatzer-
kenntnis zum Vorwurf machen. Die nicht eng fachgebundene theologische Lektiire Lohes, die
neben den alten Dogmatikern des Luthertums des 17. und beginnenden 18. Jahrhunderts vor
allem Luther, Johann Arnd, Scriver, die grof3en Pietisten, vor allem Spener und Zinzendorf,
umspannte, garantierte methodisch einen komplexen Zugang zu der traditionellen Rechtferti-
gungsproblematik, die Lohe — und dies ist 6kumenisch legitim und berhaupt nur moglich —
unter christologischem Aspekt anging.

Lohe setzte sein Studium in Erlangen fort, wobei er die meiste Zeit in Firth wohnte, und
schlof3 seine Universitatszeit im Juni 1830 ab, worauf im Oktober 1830 die sehr gut bestan-
dene theologische Priifung in Ansbach folgte. Hier eckte er mit einer ,,herrnhuterisch und
mystisch* wirkenden Predigt an, weil er vom Heiland der Siinder zu reden wagte. Er hatte
sich als erweckter Theologe bereits derartig exponiert, dafl? seine Kirchliche Karriere darunter
leiden mufte.

Die Verwendungen Lohes im kirchlichen Dienst vor Antritt seiner ersten Pfarrstelle in Neuen-
dettelsau im Jahre 1837 zerfallen in insgesamt zwolf Vertretungen, Vikariate und Aushilfen,
die im einzelnen nicht aufgez&hlt werden mussen. Zwar war es nicht ungewohnlich, dal? junge
Theologen jahrelang auf ein Pfarramt warten muf3ten (L6he sieben Jahre lang), aber das sich
im Laufe von Lohes Vikarszeit ansammelnde reiche Aktenmaterial redet doch eine eindeutige
Sprache: Er paldte sich den Erwartungen der Gesellschaft nicht schwéchlich an, sondern ver-
suchte, das kirchliche Leben eigenstandig, aber durchaus in partnerschaftlicher Zusammenar-
beit mit anderen zu profilieren. Die langste Zeit verbrachte Lohe von Oktober 1831 bis Mérz
1834 als Vikar in Kirchenlamitz/Ofr. Hier stieR er auf zahlreiche Leerfelder der VVolkskirche,
die sich im Grunde auf den sonntaglichen Gottesdienst, die Kasualien und die Uberwachung
der Schule durch die geistliche Schulinspektion beschrénkte. Lohe engagierte sich weit iber
das Ubliche Mal, indem er private Zusammenkunfte und Missionsstunden anregte und abhielt
und das Schulwesen und den Bildungsstand der Lehrer verbesserte. Einige fiihlten sich betrof-
fen und reagierten negativ auf den Ubereifrigen Prediger. Sie bedienten sich des Landrichters,
der Lohe beim Bayreuther Konsistorium verdachtigte und anklagte. Als Grund wurde immer
die politische Gefahr beschworen, die mit einem das ubliche Staatskirchenturn erweiternden
oder unterlaufenden pastoralen Wirken verbunden sei. Lohe hatte aber starken Widerhall
gefunden, besonders bei [180] der Jugend, einigen Lehrern und Gebildeten. Menschliche
Achtung konnten ihm auch seine Gegner nicht versagen.

Neben der erschopfenden Arbeit in Gemeinde und Schule las Léhe viel theologische, erbau-
liche, historische und allgemein bildende Literatur, klassische Werke der Dogmatik mehrfach,
auch mit einem Kollegen in gemeinsamer kursorischer Lektlre; vor allem versenkte er sich in
Luthers Schriften, vorzugsweise in die friilhen Sermone. Neben der sorgfaltigen Ausarbeitung
seiner Predigten versuchte er sich in der Abfassung der ersten Traktate. 1835 erschien seine
Frahschrift Von dem gottlichen Worte} als dem Lichte, welches zum Frieden fiihrt.

Damals hatte er nach den Kirchenlamitzer Kémpfen dank des Wohlwollens des Présidenten
des Oberkonsistoriums schon die Vertretung der zweiten bzw. dritten Pfarrstelle bei St.
Egidien in Nlrnberg mit grofitem Echo hinter sich. Erstmals konnte er in einer Stadtgemeinde

Kantzenbach - Wilhelm Léhe (KdTh) 4 19.05.2019



unter gebildeten und einfluBreichen Familien arbeiten. War er in Kirchenlamitz auf die
sozialen Probleme des beginnenden Maschinenzeitalters aufmerksam geworden, so erschlof
ihm Nurnberg ein aufmerksames Publikum bei Predigt und Bibelstunde. Rechnet man sein
Wirken in Nirnberg-Behringersdorf hinzu, kommt man bis zum April 1835.

In den Vater-Unser-Predigten haben wir ein Beispiel fur Léhes ungewdhnliche Predigtgabe,
wenngleich zwischen der gehaltenen Predigt und der Veroffentlichung sorgféltige sprachliche
Arbeit liegt, wie Léhe Gberhaupt nachgesagt wird, einer der bedeutendsten Stilisten des 19.
Jahrhunderts gewesen zu sein, fir den in mancher Hinsicht die Parallele zu Goethe nicht
abwegig ist.

Auf die literarischen Arbeiten der Jahre 1836 bis 1840 brauchen wir im Detail nicht eingehen.
Lohe befaldte sich intensiv mit Studien zur Liturgie und ihren altkirchlichen Quellen — man
schatzt 200 Texte — und bereitete aus dem Studium vieler einschlégiger Texte seine 1840
erschienene Gebetssammlung Samenkdrner vor.

1837 war er nach einigen weiteren Zwischenstationen, die — noch einmal in Merkendorf —
einen ZusammenstoR mit dem staatskirchlichen Schematismus gebracht hatten, Pfarrer in
Neuendettelsau geworden. Der sich 1831 bei der Ordination bewuf3t auf die Confessio Augu-
stana und die ubrigen lutherischen Bekenntnisschriften verpflichtende Theologe war inzwi-
schen zum eigenstandigen Schrifttheologen gereift, der die Uberlieferung in der Heiligen
Schrift in einer fir seine Zeit einzigartigen Weise mit dem geistlich-theologischen Erbe der
katholisch-6kumenischen Kirche zu verbinden wulte.

Il. Werk

Bei Antritt der Pfarrei Neuendettelsau, die einen katholischen Patronatsherrn hatte, galt Léhe
bereits Uber die Grenzen Bayerns hinaus als einer der hoffnungsvollsten Erneuerer lutheri-
scher Theologie im 19. Jahrhundert. Da er sich [181] seit 1833 lebhaft fiir die Kdmpfe der
schlesischen Lutheraner gegen die aufgedrungene Union interessierte und seit 1835 systema-
tisch das einschldgige Schrifttum der schlesischen Lutheraner aufarbeitete, galt er bei diesen
viel. Schon 1837 setzte der nicht mehr abreifende Besucherstrom in sein Pfarrhaus ein, ob-
wohl er noch keines seiner kirchlichen Werke begriindet hatte.

Mit dem Ubergang ins Pfarramt entschloR er sich, die Ehe mit einer ehemaligen Konfirman-
din, Helene Andreae, Tochter eines recht wohlhabenden Frankfurter Kaufmanns, einzugehen.
Die von der gleichgesonnenen Schwiegermutter unterstiitzte Verbindung schuf Léhe auch
grolRere finanzielle Freirdume, so dal er seiner Gemeinde viele Stiftungen zuwandte. Die Ehe
war aulRerordentlich gliicklich; es gingen vier Kinder aus ihr hervor. Doch schon 1843 wurde
L6he Witwer. Den Verlust hat er nie verwinden kdnnen, und seine betonte Hinwendung zum
sakramentalen Leben sowie die damit in Verbindung stehenden missionarischen und diakoni-
schen Bestrebungen, vor allem sein Ideal einer Diakonisse, missen wohl als kompensatori-
sche Folgen dieses Verlustes verstanden werden.

Auf das aufbliihende Leben in der Gemeinde Neuendettelsau, die Bemihungen um eine litur-
gische Erneuerung, die Wiedereinfiihrung der Privatbeichte und die Einwurzelung des Abend-
mabhls im Gottesdienst, die seelsorgerlichen Aktivitaten und Erfolge L6hes kénnen wir im
Detail nicht eingehen. 1853 lie3 Lohe eine Pastoraltheologie erscheinen, die seine Konzeption
von einem evangelischen Geistlichen in Verbindung mit seiner eigenen Praxis in Neuendet-
telsau entwirft. Als Prediger machte Lohe einen iberwaltigenden Eindruck, so daR gebildete

Kantzenbach - Wilhelm Léhe (KdTh) 5 19.05.2019



und einfachste Leute oft noch in die Filialen mitwanderten, wo L6éhe haufig eine andere Pre-
digt, als er sie zuvor gehalten hatte, vortrug. Jahrzehntelang arbeitete er seine Entwiirfe wort-
lich aus, trug sie dann aber frei vor.

Die Konzentration auf eine mittelfrankische Dorfgemeinde konnte ihm auf die Dauer nicht
genligen, und es war nicht nur eine AuBerung der in ihm lebenden Kraft, sondern eine Not-
wendigkeit seiner theologischen Uberzeugung, daR er seiner lutherischen Kirche insgesamt
dienen wollte. Der Anstol3 kam von auRen. Er horte von der mangelnden Versorgung der
deutschen Auswanderer nach Amerika durch lutherische Lehrer und Prediger. Und so packte
er seit 1841 diese konkrete Not mit Unterstlitzung des von seinem Freund Wucherer herausge-
gebenen Nordlinger Sonntagsblattes an und entsandte schon 1842 die ersten ,,Nothelfer*,
womit er den Grund fiir eine VVorbereitungsanstalt fiir Prediger legte, die 1846 in Nurnberg
gegriindet und 1853 nach Neuendettelsau verlegt wurde.

Die Arbeit griff tber die Versorgung der Auswanderer weit hinaus; es entstand eine Indianer-
mission, die nach langerer Krisenzeit jedoch 1867 aufgegeben werden mufite. Auch Kkirchlich
ergaben sich Spannungen und Scheidungen. Hatte er zunéchst die Ohio-Synode, dann die
Missouri-Synode unterstitzt, so griindeten seine Schiiler 1854 die lowa-Synode, wobei L6hes
Betonung des Amtes gegeniber einer bloRen Delegation des Amtsauftrags durch [182] die
Gemeinde das entscheidende Motiv war. Um 1850 hatte Lohe bereits 70 Missionare ausge-
sandt, und fir die Zwecke der Auswanderer-Kirche schuf er ein ,,Haus-, Schul- und Kirchen-
buch®. Leider sind einige hundert Briefe, die von Neuendettelsau nach den USA gingen, bis
heute nicht zentral gesammelt, geschweige denn publiziert.

Die in Michigan entstandenen Kolonien frankischer Auswanderer halten bis heute betont an
ihrer auf Lohe zurlickgehenden Tradition fest. Mit der eigentlichen Mission hatte Lohe erst
durch seine Nachwirkung Erfolge, als Neuendettelsauer Missionare nach Australien und Neu-
guinea gingen.

Lohes urspringliches Engagement steht in Verbindung mit dem Koloniegedanken. Die Kolo-
nien sollten von dem erwirtschafteten Kapital neues Land zu erwerben suchen, aber der kirch-
liche Aspekt bei der Kolonisation hatte VVorrang, entsprechend seiner Warnung aus dem Jahre
1844, die Mission durfe sich nicht zur Dienerin des Staates machen lassen; sie habe das Heil
der Volker zu suchen und es dem — von Léhe illusionslos gesehenen — , christlichen* Staat zu
uberlassen, seine Aufgaben zu erfllen.

Aus dem Kampf um die lutherische Kirche, fir den Léhe aus seinen Erfahrungen mit den
nordamerikanischen Verhaltnissen viel lernte, entwickelt sich die immer konsequentere Ver-
tiefung in ein sakramentales Luthertum und schlielich, da Lohe die Landeskirche insgesamt
nicht in diesem Geiste bestimmen konnte, die seit 1853 betriebene Arbeit der weiblichen Dia-
konie.

Die Entstehung von Lohes sakramental-lutherischer Auffassung reicht in die friihe Jugendent-
wicklung zuruick. Sie wird durch das Studium Luthers, der Schriften des schlesischen Theolo-
gen Scheibel gegen die Union, durch amtliche und personliche Erfahrungen tiefgehend beein-
fluit. Eine Analyse im Detail miRte einzelne Phasen in dieser Entwicklung unterscheiden und
zeigen, dal3 Lohe, je alter er wird, dem sakramentalen Leben den Vorrang vor den geschriebe-
nen Bekenntnissen, diese gleichsam buchstéblich verstanden, einrdumt. Das sakramentale
Luthertum war keine Theorie und bloRRe Lehre fiir ihn, sondern Praxis und Vollzug, die er
durchaus theologisch zu begriinden wuf3te. Der sich in mehreren Themenkreisen seiner Theo-
logie durchsetzende Gedanke vom organischen Fortschritt geistlicher Erkenntnis der in der
Bibel grundgelegten Uberlieferung — und dieser geistlichen Erkenntnis kann theologische

Kantzenbach - Wilhelm Léhe (KdTh) 6 19.05.2019



Reflexion immer erst nachfolgen — beeinfluRt auch Lohes Konzeption vom sakramentalen
Luthertum. Wenn man eine Typologie des Neuluthertums entwickeln wollte, miiRte man Loéhe
als Sakramentslutheraner, nicht primér als Amtslutheraner interpretieren, wenngleich um des
Sakraments willen Lohe die reformatorische Theologie des Amtes im altkirchlich episkopalen
Sinne, d. h. keineswegs im romisch-katholischen Sinne, erweitern wollte. Dabei haben auch
pietistische Anregungen, besonders Strukturen der Herrnhuter Gemeinde Graf Zinzendorfs,
auf Lohe Eindruck gemacht und sich im Alter sogar deutlich in den VVordergrund geschoben.

Die Wandlungen Lohes spiegeln sich deutlich in seinen Schriften wider. Ihr Einheitspunkt
war: Lohe bemiiht sich um eine schriftbegriindete Kirchenauffas-[183]sung, die die zukinfti-
ge Verfassung einer staatsfreien lutherischen Kirche tragen konnte. Jedem Demokratismus,
gleich ob in Amerika oder in Deutschland, miftraute er tief, aber er erhoffte und forderte die
Befreiung der Kirche aus den staatskirchlichen Fesseln. Was er vor 1848 in Nordamerika und
nach 1848 in Deutschland unternahm, diente insgesamt der Verwirklichung der freien Kirche
bzw. der Freiheit der Kirche im freien Staat. Dem Zwang der Verhaltnisse gehorchend, war
die Freikirche flr Lohe zeitweise eine ernstzunehmende Mdoglichkeit, die er trotz langen
Schwankens nicht realisierte. Léhes kirchliche Praxis ergibt sich aus seinen theologischen
Grundsatzen; diese folgen nicht der politischen Situation, so sehr Léhe nach Gelegenheiten
suchte, die seine kirchlichen Plane begunstigten. Seine theologische und seine politische
Hoffnung bertihren sich am starksten im Jahr 1848, und zweifellos hat Léhe das alte bur-
schenschaftliche Erbe bewahrt und eine freiheitliche Gestaltung der politischen Verhaltnisse
Deutschlands erhofft.

Seine Drei Biicher von der Kirche erschienen aber schon im Jahr 1845, und wenn er sie auch
nicht als eine Programmschrift oder gar als sein Hauptwerk empfand, so haben sie doch viel
Zustimmung gefunden, weil sie das in der Luft liegende Thema ,,Kirche* thematisierten. Lohe
wollte sein organisches Luthertum an diesem Traktat tiber die Kirche in Zeit und Ewigkeit
bewahren. Er hoffte auf einen Aufschwung kirchlicher Gesinnung und Gestaltung und ver-
suchte biblisch und 6kumenisch zu argumentieren. Das ist ihm im Blick auf die Kirchen
insgesamt hervorragend gelungen, aber in dem Augenblick, wo er sich der lutherischen Parti-
kularkirche zuwendet, unterlaufen ihm quantitativ wirkende Werturteile bei der Bestimmung
der Wahrheit. Er redet von der ,,meisten* Wahrheit, von der ,,vollen* Wahrheit und folgert
logisch wenig iliberzeugend, daB3, wer die ,,meiste* Wahrheit habe, auch im Besitz der ,,vollen*
Wahrheit sei. Hinter solchen Urteilen steckt als dominierende Denkstruktur das organische
Denken, fur das sich in der zeitgendssischen katholischen Literatur entsprechende Bilder fir
das Verstandnis der Heils- und Kirchengeschichte, der Kontinuitat und Lebendigkeit der
Kirche nachweisen lassen.

Léhe bemihte sich um die Katholizitat der Kirche; ihre ,,Romanitas* nach Auffassung der
romisch-katholischen Kirche und ihre hierarchische Verfassung blieben ihm fremd; seine
Amtsauffassung, einschlielflich des Eintretens fur die Wiedererneuerung des altkirchlichen
Episkopats, leitete er aus dem Neuen Testament direkt ab, mdgen dabei auch Verschiebungen
gegenuber der reformatorischen Amtsauffassung unterlaufen sein. Das Interesse an der bi-
schoflichen Verfassung ist schon 1845 in den Drei Biichern von der Kirche nachweisbar;
schon zehn Jahre vorher bemerkt er brieflich, daR er von dem Schlesier Scheibel das Anliegen
einer schriftgemalien Kirchenverfassung aufnehme. Alle Erfahrungen mit den Auswanderer-
synoden in Amerika dienten Lohe zur organischen Fortsetzung seiner theologischen Reflexion
uber Lehre und Gestalt der lutherischen Kirche. Erklérte er 1845 noch, dal3 die Lehre im we-
sentlichen abgeschlossen sei, so entwickelte er 1848/49 in den Aphorismen (ber die neutesta-
mentlichen Amter und ihr Verhaltnis zur Gemeinde seine weitergehenden [184] Erwagungen
zur Verfassungsfrage der Kirche, dies ganz in Konsequenz seines organischen Denkens, das
sich zunehmend auch auf andere Themenkreise auswirkte, besonders den eschatologischen

Kantzenbach - Wilhelm Léhe (KdTh) 7 19.05.2019



Fragenkreis einschliellich chiliastischer Hoffnungen. Lohe hatte den Mut, an Veranderungen
in Kirche und Theologie zu glauben, weil er in heilsgeschichtlicher Sicht an die VVollendung
und Ewigkeit der Kirche, des himmlischen Jerusalems, glaubte, zu dem Gott die Glaubigen
aller Volker und Zeiten zusammenfiihren werde.

Weit iber das Jahr der Hoffnungen und Enttauschungen 1848/49 hinaus finden sich bei Léhe
standig AuBerungen des Glaubens an eine Entwicklung der lutherischen Kirche, wobei deren
,Pfingstgestalt” im Vordergrund steht, fiir deren Zukunft Léhe mannigfache Méngel,
Schwachheiten und Lucken behoben wissen wollte. Er versuchte immer, biblisch zu argumen-
tieren, und kam dabei zu der Forderung der organischen theologischen Fortbildung auf dem
Boden des tberlieferten Bekenntnisses. Damit stiel? er auf Widerstand unter seinen eigenen
Konfessionsgenossen; denn die Entfaltung der Kirche nach Gottes Plan fiihrt schlieRlich Gber
die engen Konfessionsgrenzen hinaus. Das Endziel, die Ganzheit, Fille und Herrlichkeit der
apostolischen, katholischen Kirche, bliebe aber eine leere Vision, wenn nicht konkret die Gna-
denmittel Gottes in Anspruch genommen wurden; so blieb die Vertiefung ins sakramentale
Leben Ldhes vordringliche Forderung und Hoffnung.

I11. Zeitgeschichtliche Bedeutung

Da Lohe ein langfristiges Konzept zu realisieren suchte, sollen nun die zeitgeschichtlichen
Bedingungen fir die Konkretisierung seines sich um das Thema Kirche konzentrierenden
Denkens aufgewiesen werden. Schon vor 1848 war Léhe hoffnungsvoll und glaubte, Zeichen
der Erneuerung in der lutherischen Kirche der Welt feststellen zu kénnen, soviel Inkonse-
quenz und kirchlichen Unionismus, der echtem Okumenismus entgegensteht, er auch zu
tadeln fand. Politisch liberal und dem Fortschritt gegentiber offen eingestellt, begriifite er 1848
das ,,Gottesgericht™ der Revolution. Er glaubte an kein Legitimitatsprinzip im Blick auf die
Monarchien und verabscheute die Auswiichse des Polizeistaates. Unter Umstanden sei das
Prinzip der Legitimitat geradezu ein revolutiondres Prinzip. Das Urteil Giber den Verlauf der
Revolution wird ab Mitte Marz 1848 immer kritischer, wegen der Zunahme von Elementen
gottlosen Wesens und dem Aspekt der taumelnden VVolksmassen. VVon seiner theologischen
Einstellung her, die den besonderen Auftrag des Pfarrers unterstrich, erhoffte er einerseits die
Lockerung, besser noch die Ablosung der staatskirchlichen Fesseln, konkret die Niederlegung
des landesherrlichen Episkopats. Andererseits fiirchtete er das Ubergreifen politischer Mas-
senbewegungen in Leben und Verfassung der Kirche, zumal in ihre Synoden. Lohe war bereit,
sich als Wahlkandidat flr das Frankfurter Parlament aufstellen zu lassen, um fir ein verninf-
tiges Mal3 an Freiheit in den sozialen und politischen Fragen einzutre-[185]ten und vor allem
als Geistlicher die Sache der Kirche selbst zu vertreten und diese nicht Politikern und Obrig-
keiten zu Uberlassen. Die Wahl zerschlug sich. Spéter treten konkrete politische Urteile bei
Lohe zurlick. Er bejahte die kleindeutsche Losung des deutschen Problems ohne sonderlichen
Enthusiasmus und verfolgte in dieser Einstellung den Weg Bismarcks.

Mit der Revolution stellte sich die Frage, was fir die Kirche und ihre Neugestaltung zu tun
sei. Lohe rief seine Freunde zu Konferenzen und Aussprachen zusammen, und das Jahr 1848
ist ein Jahr angespannter literarischer Aktivitat. Es entstehen der Vorschlag zu einem Lutheri-
schen Verein fir apostolisches Leben samt dem Entwurf zu einem Katechismus fir apostoli-
sches Leben und die schon erwahnten, den theologischen Leser voraussetzenden Aphorismen
uber Amt und Kirche. Die zu erwartende Generalsynode wirde, so furchtete Lohe, die Unei-
nigkeit der lutherischen Kirche auch in Bayern aufdecken. AuRere Solidarititsbezeugungen
gegeniiber dem Uberlieferten Bekenntnis niitzten nichts, wenn es am Leben der Gemeinden im

Kantzenbach - Wilhelm Léhe (KdTh) 8 19.05.2019



apostolischen und sakramentalen Sinne fehle. So kommt Lohe zu seinen Erneuerungsvor-
schlagen, die sich gegen die Einfuihrung demokratischer Mafstébe in die Kirchenverfassung
und fur die in Zucht, Gemeinschaft und Opfer lebende Gemeinschaft in Ortsgemeinden, die
sich zunéchst flr sich erneuern missen, aussprechen.

Mit dem Ausgang der Generalsynode von 1849 war er hdchst unzufrieden. Enge Freunde
enttduschten ihn, und die Vermittlung der Erlanger Professoren Hofmann und Thomasius in
dem Streit zwischen der am Summepiskopat des (katholischen!) Konigs festhaltenden Pfarrer-
schaft und dem kleinen Lohekreis blieb erfolglos, weil der Gegensatz die Eigenart der Lohe-
schen Theologie insgesamt, nicht nur einzelne Verhandlungspunkte und Entscheidungen der
Synode, betraf. Es entwickelte sich eine lebhafte literarische Auseinandersetzung um die Wer-
tung der Generalsynode, wobei L&hes VVoten ein hohes geistiges Format aufweisen, weil er
sein ekklesiologisches Konzept im Rahmen seiner Analyse der Welt- und Kirchengeschichte
vortragt.

In tiefer Abneigung gegenuiber dem Einfluf? der Massen, die weithin offen zur ,,Gottlosigkeit*
neigen, ist Lohe von einer progressiven Entchristlichung tberzeugt. Wéhrend Lohes grofer
Mitstreiter fiir die Sache der Inneren Mission, Johann Hinrich Wichern, trotz Verfechtung der
Sakularisierungsthese im Sinne einer unter negative VVorzeichen gestellten Entchristlichung,
an die Maglichkeit eines christlichen Staates glaubte, lehnte Lohe die Ideologie des christli-
chen Staates total ab. So ergab sich auch fiir den Neubau der Kirche und fir die Durchfiihrung
der Inneren Mission ein Wichern ganz entgegengesetztes Konzept. Meinte dieser durch volks-
missionarisch-evangelistische Aktivitdten eine Besserung fir die Volkskirche insgesamt her-
beifuhren zu kénnen, indem er freie Vereinstatigkeit anregte, stellte Léhe dieser Strategie das
Modell einer bruderschaftlich strukturierten Gemeinschaft entgegen. Damit distanzierte er
sich von der Massenkirche und brachte unverhohlen seine Skepsis gegentiber der VVolkskirche
zum Ausdruck.

Die Gefahr der Vereinsamung und Isolierung, die Mdglichkeit, daB die in [186] seinem Sinne
gegriindeten kleinen Kreise rein binnenbezogen fir sich dahinlebten, war dagegen als weniger
gewichtig zu veranschlagen, wenngleich Lohes Gegner an diesem Punkte mit ihrer Kritik
leicht ansetzen konnten. Léhe bemiihte sich sehr um den Kontakt mit freikirchlichen Luthera-
nern und anderen Gruppen, bei denen er Verstandnis fir sein Ideal des apostolischen und
sakramentalen Lebens fand. In Bayern kam es zu starken Spannungen, und nur durch die Tat-
sache, daB3 1852 Adolf Harlel an die Spitze des bayerischen Kirchenregiments trat, kam es zu
einer Beruhigung.

Dal3 diese nur eine Kampfpause war, wurde 1856 deutlich, als Tausende spataufklarerisch
gesonnene Protestanten gegen die konfessionelle Erneuerung, die Einflihrung eines Gesang-
buches, Erlasse zu Privatbeichte und Kirchenzucht protestierten und hierarchische Knechtung
durch eine machthungrige Kirche beklagten. Léhe war tber dieses Aufbdumen ,,protestan-
tischer* Kréfte entsetzt; er kam mit seinen Wiinschen beim Kirchenregiment, das verstandli-
cherweise wegen des ,,Agendensturms* von 1856 zurlickstecken muf3te, nicht durch.

Erneute Konflikte ergaben sich 1858, und 1860 wurde L6he sogar voribergehend vom Amt
suspendiert, weil er aus guten Griinden eine Trauung verweigerte. Zwei Monate lang rang er
erneut mit sich, ob er aus der Landeskirche austreten sollte. Damit sind die Konflikte Léhes
mit seiner Heimatkirche, die vereinfachend auf die Formel ,,Sakramentsgemeinschaft als
Voraussetzung fiir Kirchengemeinschaft* gebracht werden konnen, nur angedeutet. Lohe
begleitete die Kdmpfe seines Lebens mit Schriften zur kirchlichen Lage 1849/50 und legte
1851 die die friihere Arbeit weiterfiihrende Schrift Kirche und Amt. Neue Aphorismen vor.
Seine Hoffnungen, Winsche und Enttduschungen schlagen sich aber vor allem in vielen

Kantzenbach - Wilhelm Léhe (KdTh) 9 19.05.2019



Eingaben und Briefen nieder, die in den Krisenzeiten seines Lebens anschwellen und bisher
nur ausschnittsweise publiziert sind.

Die nach 1848 gegebenen besseren Mdglichkeiten fur eine vereinsmaRige Auflockerung der
starren kirchlichen Strukturen hat Lohe voll auszuschdpfen versucht. Es ging ihm um das
Gemeindeleben, das in den Landeskirchen durch die vom Pietismus schon praktizierten tber-
gemeindlichen Vereinigungen aktiviert und vertieft werden sollte. Die neuerworbene Ver-
sammlungsfreiheit diente diesem Ziel. An sich war Lohe kein Freund besonderer Vereini-
gungen in der Kirche. Aber er erkannte, daf3 'die Landeskirche nicht durch eine neue Verfas-
sung sofort neu werden wiirde; nur von den Gemeinden aus war sein Ziel der Fortbildung des
Luthertums zu einer apostolisch-episkopalen Bruderkirche moglich.

Lohe betonte zeitweise zu sehr die Vollendung und ,,Fiille in Gliederung®, die ,,zunechmende
Verklarung* bzw. ,,Herrlichkeit* der Kirche. Diese und dhnliche Ziele spiegeln Lohes visio-
nér-enthusiastisch-chiliastische Hoffnung, erwecken aber Zweifel, ob sie auf die konkrete
Kirche anwendbar sind. Seit 1853 beschaftigte Lohe sich viel mit eschatologischen Fragen,
um den Spiritualismus der Orthodoxie durch biblischen Realismus zu Gberwinden. Damit
gehort er in den Zusammenhang der heilsgeschichtlichen Theologie, die die [187] propheti-
schen Aussagen tber das Reich Gottes in einen organischen Zusammenhang bringen wollte.
Obwohl er den Versuchscharakter seiner eschatologischen Ideen betonte, muRte er sich den
Vorwurf gefallen lassen, gegen die Confessio Augustana von 1530 zu verstoRen. Er war je-
doch kein Schwarmer, der ber dem Ausblick in die Zukunft die Hande in den SchoRB legte.

Im Vorschlag zur Vereinigung lutherischer Christen fur apostolisches Leben von 1848 fuhrte
er die aus der lebendigen Gemeinschaft hervorgehende Diakonie ein und bereitete damit sein
Diakonissenwerk vor. Er sah das Elend der Geisteskranken und andere soziale Schaden und
erkannte, dal3 viele Krafte, besonders die junger Médchen, brach lagen. Die Diakonie ordnete
sich insgesamt der Inneren Mission zu, fur die im Januar 1850 ein Plan der von Lohe begriin-
deten ,,Gesellschaft fiir Innere Mission nach dem Sinne der lutherischen Kirche* verabschie-
det wurde. Erst 1887 trat das Wort ,,duflere* hinzu! Die vier Arbeitskreise sollten sich mit der
Inneren Mission befassen durch Predigen und Lehren unter verlassenen Glaubensgenossen,
die Verbreitung von Schriften sowie die Firsorge fur auswandernde Glaubensgenossen und
fiir lutherische Kolonisation. An vierter und letzter Stelle (nicht im Sinne einer Abstufung)
steht die Innere Mission durch Abhilfe lokaler Ubel des geistlichen und leiblichen Lebens.
Dieses Elend wird analysiert, wobei Begriffe wie Pauperismus, Proletariat und Kommunismus
fallen, ohne dal} Lohe ebenso wie Wichern den Friihmarxismus genauer studiert hatte.

Im Unterschied zu Wichern ist die Innere Mission in erster Linie eine Aufgabe des Amtes,
ohne diesem, wie Freunde Wicherns befiirchteten, eine monolithische Stellung einzurdumen.
Lohes Vorschlage richteten sich an die Gleichgesinnten, er forderte Christen. Er warf Wichern
vor, ,,in groBartigem Maschinismus* dem Trend der Welt angepalite Plane zu betreiben. Hin-
ter solchen kritischen Urteilen stecke Lohes von Wicherns Auffassung abweichende Wertung
des Amtes, hinter dieser wiederum seine Abendmahlsauffassung und sein sakramentales
Luthertum Uberhaupt.

Mit der Diakonissenhaus-Griindung suchte er, nach seinen Worten, ein Zeugnis fir die aus
dem Sakrament quellende Tat der Liebe zu geben. Als die ersten Erfahrungen mit der Ge-
meindediakonie enttduschten, konzentrierte sich Lohe auf die Anstalts-Diakonie. In seinem
1853 veroffentlichten Bedenken tber weibliche Diakonie innerhalb der protestantischen
Kirche Bayerns legte er den Nachdruck noch. auf die diakonischen Anst6Re flr das ganze
Land. Er erhoffte das Erwachen helfender Gemeinden. Nicht nur kiinftige Diakonissen, son-
dern christliche Bildung des weiblichen Mittelstandes auf dem Lande durch kurzen Aufenthalt

Kantzenbach - Wilhelm Léhe (KdTh) 10 19.05.2019



in einer ,,Bildungsanstalt™ war das Ziel. Die Frauen sollten speziell fiir den Dienst an den
Kranken- und Sterbebetten ausgebildet werden. Uber einen Verein fiir weibliche Diakonie
(1853) suchte Lohe sodann zwei Aufgaben miteinander zu verbinden. Einerseits sollte er
Tréager der zu grindenden Diakonissenanstalt sein, andererseits sollte er in den Stédten, wo
diese Vereine entstanden, die Ortlichen Notstande feststellen und tber die Mittel, ihnen
abzuhelfen beschlieBen. Die Gemeinde-Diakonie war Lohe im Grunde wichti-[188]ger als
die Anstalts-Diakonie vom Zentrum eines Mutterhauses aus. Als dieses 1854 begriindet wur-
de, vergaR er keineswegs sein urspriingliches Anliegen. Die entstandenen Zweigvereine er-
fullten das MaR an Wiinschen und Hoffnungen, das er mit ihnen verband, zwar nicht, so daf3
er sich seit 1854 auf das Mutterhaus und seinen Ausbau — eingeschlossen eine 1866 in Polsin-
gen entstandene Filiale — konzentrierte. Neben der organisatorischen Leistung und der Bau-
tatigkeit zwischen 1859 und 1869 schriftstellerte Léhe weiterhin; sein 1853 erschienenes
Buchlein Von der weiblichen Einfalt ist als fir sein Frauenideal bezeichnend hervorzuheben.

Mit seinem Mutterhaus wollte Léhe der Diakonie der unierten Stromung unter Filhrung Flied-
ners und Wicherns entgegenwirken. Doch trotz der engen Abendmahlsgemeinschaft, aus der
sich fur ihn der Ordensgedanke fur die Diakonisse ausformte, lehnte Lohe die Zusammenar-
beit mit anderen Mutterh&usern in der deutschen Generalkonferenz der Mutterh&user nicht ab.
Das Wachstum des Mutterhauses ging bis zu Léhes Tod ruhig voran, da Lohe gegenuber
grofRen Zahlen immer miRtrauisch war. 1940 war der bisher hochste Stand mit 1325 Diakonis-
sen erreicht. 1979 sind von 645 Schwestern bereits 355 im Ruhestand, und die Mitarbeiter-
schaft muB auf freie Mitarbeiter ausgedehnt werden.

IV. Wirkungsgeschichte

Lohes Wirkung ist in seinem missionarischen und diakonischen Werk greifbar, das die Kirche
seit Jahren durch Integration urspriinglich freier Werke zu ihrer eigenen Sache gemacht hat.
Sein theologischer EinfluR hat zur eigenen Pragung des bayerischen Luthertums bis zum heu-
tigen Tag entscheidend beigetragen. Die von der Denkstruktur eines organischen Denkens ab-
hangige Uberbewertung des Sakraments — dieses als ein ,,Mehr* gegeniiber dem Wort des
Evangeliums verstanden — kdnnen wir nicht mitvollziehen, weil quantitative Kategorien hier
nur qualitativ zu bestimmende Akzente und Tatbestande tberwuchern. Auch 6kumenisch
sollte man sich von der denkerischen Begriindung der theologischen und praktischen Anlie-
gen Lohes nicht ohne weiteres eine Chance versprechen. Lohe hat aber vollen Ernst mit dem
Praxisbezug von Christentum, Kirche und Theologie gemacht. Er war kein Klassiker der
Theologie im Sinne einer wissenschaftlichen Systembildung, um so mehr ein Klassiker kirch-
licher und zugleich theologisch verantworteter Praxis.

Lohes Kampfschriften machen gegentiber seinen Predigtblchern, Agenden, Gebetbiichern
und den im besten Sinne popular-historischen Schriften den geringeren Anteil aus. In seiner
schriftstellerischen Arbeit weist sich wissenschaftliche Begabung aus. Mehr als Wissenschaft-
lichkeit und Gelehrsamkeit, die er nicht gering schéatzte, und die, was seine eigenen Gaben
anlangt, er bescheiden bewertete, galt ihm die Personlichkeit. Damit bezeichnet er selbst den
Grund, warum Neuendettelsau in den Jahrzehnten seines Wirkens ein Anziehungspunkt fir
Menschen unterschiedlichster Prégung wurde. Unter [189] den Worten der Erinnerung an ihn
in Biographien des 19. Jahrhunderts, die sein liturgisches, diakonisches und rhetorisches Wir-
ken bzw. Talent vorbehaltlos anerkennen, gibt es auch Wiirdigungen von fachtheologischer
Seite. Der bedeutende Erlanger Systematiker Franz Hermann Reinhold von Frank verstand
ihn als eine mit glanzender natirlicher Begabung ausgestattete eminente Personlichkeit. Wie
sein Kollege von Zezschwitz wirdigte er ihn als eine priesterliche Seele. Wo Lohes Theologie

Kantzenbach - Wilhelm Léhe (KdTh) 11 19.05.2019



im engeren Sinne zur Diskussion stand, fielen seit Harlel3, H6fling und Hofmann — allesamt
Vertreter der Erlanger Theologischen Fakultat im 19. Jahrhundert — kritische Worte. Das geht
soweit, dal} der sonst verstandnisvoll und gerecht urteilende Theologe Martin Kahler Lohe als
konfessionellen Separatisten bezeichnete. Der zweite Nachfolger Lohes im Rektorsamt, Her-
mann Bezzel, hat Anerkennung und vorsichtige Kritik an Lohes einseitiger Abendmahlspraxis
zu verbinden gewuft, und seit ihm, der 1917 starb, hat sich Neuendettelsau erst voll in das
landeskirchliche Leben integriert, wahrend noch Jahrzehnte nach Léhes Tod die Neigung be-
stand, ein Inseldasein im landeskirchlichen Strom zu pflegen.

Inzwischen ist Lohe nach vielen Richtungen hin grindlich erforscht worden: als Prediger,
Liturg, Katechet, Seelsorger, als Mann der diakonischen und missionarischen Praxis und
selbstverstandlich auch als Theologe. Noch fehlen die Tagebticher und Briefe in der von
Klaus Ganzert betreuten umfangreichen Gesamtausgabe der Werke Lohes; auch fehlen noch
Untersuchungen uber Lohes Verstandnis der Beziehungen zwischen Kirche und Staat im
Ablauf seines Lebens und Uber die Theologie der Meditation und des Gebets. Fur beide The-
men muf3 der handschriftliche Nachla herangezogen werden.

Obwohl Léhe durch sein sakramentales Luthertum und die daraus folgende exklusive Sakra-
mentspraxis zu einem neuen ausgesprochenen Konfessionalismus neigte — Ergebnis seines fir
das Neuluthertum tberhaupt typischen organischen Denkens —, sind die ihn zutiefst bestim-
menden Intentionen doch 6kumenisch gewesen. Er provozierte und stellte selbst die kritische
Frage nach dem Verhaltnis zwischen Neuluthertum und reformatorischem Christentum einer-
seits und biblischem Christentum andererseits. Manchmal kann er als starrer Konfessionalist
erscheinen, weil es ihm als Lutheraner um die Konfessions-, nicht um die Konfusionskirche

ging.

In der EkKlesiologie ergeben sich im gegenwartigen 6kumenischen Dialog die tiefsten Prob-
leme. Léhes nicht-statische Sicht der Kirche, die bestimmt ist von der Uberzeugung der
Katholizitét der Kirche nach Tiefe und Weite, in ihrer horizontalen und vertikalen Dimension,
kann, wenn man zeitbedingte Denkformen auf sich beruhen 1&Rt, mit heutigen Entwurfen der
Ekklesiologie seitens 6kumenisch gesonnener Theologen ohne Schwierigkeit verglichen und
in Ubereinstimmung gebracht werden. L6he hat sich damit als qualifizierter 6kumenischer
Theologe ausgewiesen. Seine letzten Jahre waren mihsam und von Krankheit und Schwéche-
anfallen Uberschattet. Er lebte in der Hoffnung auf die VVollendung im Reiche Gottes und lief3
noch durch die Inschrift auf seinem Grabkreuz sein Credo zur Gemeinschaft der Heiligen und
zur Einen Kirche bezeugen.

Quelle: Heinrich Fries/Georg Kretschmar (Hg.), Klassiker der Theologie, Zweiter Band: Von
Richard Simon bis Dietrich Bonhoeffer, C.H. Beck, Miinchen 1983, Seiten 174-189.

Kantzenbach - Wilhelm Léhe (KdTh) 12 19.05.2019



