Randglossen zum Barthianismus
Von Paul Schempp

Auch bei noch so genauer Literaturkenntnis ist der Versuch vergeblich, die H6he zu erreichen,
von der aus es moglich wére, den Streit flr und wider Barth so zu tbersehen, dal ein Wort zur
Lage weder die Gestalt eines langen Zensurberichts tiber die wichtigsten der viel zu vielen
literarischen Ein- und Ausfalle rund um Barths Theologie und deshalb einer blo3en Verléange-
rung der ebenso interessanten wie miigen Debatteschreiberei noch die einer sich durch Bele-
senheit, Toleranz und Kiirze auszeichnenden theologischen Rundschau im Stile Kattenbuschs,
also eines allgemein orientierenden und resumierenden Lexikonartikels annehmen mifte. Da
aber ein solches Wort auch weder eine Rechtfertigung der Barthschen Theologie, noch ein
Zeichen siegestrunkenen Aufrdumungseifers werden duirfte, ist klar, gerade weil Barth leider
bis heute noch keinen wirklich geféhrlichen Gegner gefunden hat und deshalb das Richten
nicht schwer ware. Es ist wohl ein Fluch der heutigen Theologie, dal? sie weder Gemeinschaft
noch echte Entzweiung kennt und dieser Fluch macht einsam. Er zwingt in die Neutralitat
oder aber in den Versuch, allein den Kampf aufzunehmen gegen alle. Es scheint, dal} Barth
heute noch genau so einsam ist wie vor zehn Jahren trotz der groRen Erfolge seiner Theologie
und daR fast die gesamte Literatur Uber Barth entweder gar nicht von der Sache redet, um die
es Barth geht oder aber von anderen sachbezogenen Voraussetzungen her von ihr redet als
Barth, was in der Theologie, da ein Widerstreit zwischen Wort Gottes und Geist Gottes nicht
behauptet werden kann, nur Zeugnis ist vom Unterschied im Verstandnis und in der Aneig-
nung der Sache, gleichgultig, ob nun Barth oder die Barthianer oder die Antibarthianer richtig
von ihr reden. Es handelt sich hier nirgends nur um solche Unterschiede im Reden, die dem
Unterschied der synoptischen, paulinischen und johanneischen Tradition analog waren, also
um die immer variable, personliche Disposition und Intention der Zeugen, die nicht das
geringste Hindernis fir die [530] Einigkeit im Geiste bildet, vielmehr nur die im Dienste
Christi herrschende Freiheit beweist, sondern um deutliche Zeugnisse daftr, daf? diese Einig-
keit im Geist — gleichgltig, wo nun Gottes- und wo Menschengeist redet — eben nicht vorhan-
den ist. Es konnte Theologen geben, deren Dogmatik sehr viel anders aussieht als die Barths
und die doch mit ihm in der gleichen Kirche stiinden und das gleiche Evangelium glaubten,
aber das Reden, das in der gesamten Barthliteratur fir oder wider Barth laut wird, zeugt nicht
von solcher Gemeinschaft. Barth und Barthliteratur schlieRen sich aus, nattrlich nicht grund-
sétzlich — es kann Schriften und Worte geben, die durchaus die geistige Gemeinschaft mit
Barth beweisen — das Urteil, ob damit auch Gemeinschaft mit Christus, ist hier nicht zu fallen;
es ist ein Glaubensurteil, das die Rechtfertigung durch Gott allein zur Voraussetzung und als
Inhalt der Hoffnung hat. Dieser Satz ist also lediglich ein Erfahrungssatz und bedeutet deshalb
keine Parteinahme fir Barth oder gar eine Kanonisierung Barths, die von vorneherein eine
Blasphemie ware. Barths Dogmatik ist keine Bekenntnisschrift der christlichen Kirche, son-
dern Bekenntnis von Barths Besinnung tiber den Glauben an diese Kirche, eine Besinnung,
die falsch sein kann, auch wenn irgend eine empirische Kirche so toricht wére, sich barthiani-
sieren zu lassen. Barth soll nicht herrschen, so wenig wie eine Kirche. Stellt man Barths
Schrifttum und das iber Barth Geschriebene oder Phantasierte einander gegentiber, so kann
man neben den MiRverstandnissen wohl zahlreiche Einflisse, auch da und dort eine vollig
korrekte Wiedergabe von Barths theologischer Position (z. B. Metzger) feststellen, und doch
wird meines Wissens tberall Barth zuerst in mehr oder weniger gliicklicher Photographie ein-
gerahmt, dann gelobt oder getadelt, korrigiert, verbessert oder verschlimmert — ein theolo-
gisch durchaus berechtigtes VVorverfahren; aber hier, in der Diskussion Gber Barths Theologie
bleibt man stecken, als ob Theologie ein so harmloses und friedfertiges Unternehmen wére
wie die Aufstellung der Jahresbilanz eines gut fundierten Geschafts. Barth floriert, seine Bi-
cher gehen und die Konkurrenz strengt sich an. Aber dies hindert nicht, dal} der gesamte Pro-
duktionszweig, Kirche und Theologie, nur unter die Luxusindustrie zu rechnen ist; sie muf3

Schempp - Randglossen zum Barthianismus 1 15.03.2019



schon sehr interessante Artikel liefern, wenn das Publikum noch kaufen soll. Nicht die Ware,
der Verkéufer, die Aufmachung, die Reklame und vor allem das Ansehen der [531] Firma
geben den Ausschlag. Der Erfolg: ein paar bedeutende Theologen, die Aufrechterhaltung des
Betriebs mit staatlichen Mitteln, die Erhaltung der Absatzgebiete, die Befriedigung der reli-
gidsen Bedurfnisse des Mittelstandes, die langsame Modernisierung; innerhalb der Wissen-
schaft, Bildung, Mentalitat und Religiositét des 20. Jahrhunderts behaupten Theologie und
Kirche ihr traditionelles Platzchen, die Konjunktur schwankt, aber das Unternehmen ist ge-
sicherter als der Friede Europas. Das alles wird gerechtfertigt durch die Theologie selber,
nicht so plump und unglaubwiirdig, dal3 das als Werk und Wille Gottes ausgegeben wird,
nein, viel feiner und imponierender dadurch, dal} der Zorn Gottes tiber all das gelegt wird, dal}
geschmettert und getobt wird wider die Gottlosigkeit der Kirche und die Unfruchtbarkeit und
den Mangel an Geist in der Theologie. Im Modus der Selbstanklage wird heute viel wirksa-
mer das Bestehende gestitzt als durch die schlichte Pietat und den Sinn fiir fromme Tradition.
Barth macht Schule, weil seine Theologie der heutigen Geisteslage mehr entspricht als andere
Theologieen, weil das sacrificium intellectus fir solche, die hier wenig zu opfern haben, ein
Vergnigen ist, weil die Paradoxie tiefsinnig erscheint, weil die Kritik am Morbiden fir
Schwachlinge schon eine Kraftleistung ist, weil durch ihn Theologie wieder interessant, prob-
lematisch, existenzberechtigt, ein Asyl fur Zweifler und Glaubige und die ganze Schar der
religiosen Zwischenstufen geworden ist. Uberall, und so auch in Beziehung auf die Theologie
selber, wird allzu rasch von der Anklage zur Rechtfertigung fortgeschritten und auf der gan-
zen Linie ist statt Krieg Diplomatie, statt Scheidung Ausgleich, statt Ja oder Nein des Glau-
bens das Ja und Nein der theologischen Spekulation herrschend geworden und bei dem gro-
Ren Radius, den Barths Theologie besitzt, wére es ein Wunder, wenn nicht fast jeder Theologe
einige Punkte aufzahlen kénnte, bei denen er triumphierend sagen kann: das habe ich auch
schon langst ,,vertreten* — so glaubt sich z. B. Wobbermin im Kampf gegen den Psychologis-
mus Barth um einige Jahre voraus oder: Barth hat vollkommen Recht, wenn er usw. Ein Wun-
der wére es auch, wenn nicht jeder auch seinen eigenen Feind in Barth hineinlesen konnte,
und ein Wunder, wenn nicht Gberall der Versuch auftauchen wirde, Barth zu beweisen, daf er
nach der einen oder anderen Seite noch nicht konsequent genug sei, da er gut daran tate, sich
noch etwas weiter zu entwickeln, oder umgekehrt ihm zu raten, einige Radikalismen auf ein
ertragliches MaR zu reduzieren [532] oder einige Atavismen abzubauen. Man konnte fast
sagen, die Diskussion um Barth beginnt allméahlich so langweilig und gemutvoll zu werden
wie eine theologische Freizeit. Ein paar Abwehrmalregeln und ein paar Umstellungen im
Gedankenapparat und Barth ist kirchen-, fakultéats- und salonfahig geworden. Man kann Uber
ihn so prachtig reden, alles einwenden, alles verteidigen und sich etwas drgern dartiber, dal
das Chaméleon noch dauernd die Farbe wechselt. Ein paar systemlos ausgewéhlte Beispiele
mdogen zeigen, wie der neue Stern auf der theologischen Biihne Deutschlands von den Zu-
schauern aufgenommen wurde.

Messer hat es sich nicht nehmen lassen, Barths Theologie kantisch und fichtisch zu deuten
und sie unter Ausschaltung der Frage nach Gott als anerkennenswerte Leistung der ,,Religion
der Abkehr* ethisch zu wirdigen mit dem humanen Wunsch, daf? sie sich bald vom Bolsche-
wismus erhole und mit der ,,Religion der Weihe* vor dem Standesamt einer brauchbaren
Wertphilosophie eine harmonische Ehe schlieRen werde. Wenn auch weder Barth noch Mes-
ser daran schuldig sein werden, manche Barthianer werden voraussichtlich diesen Wunsch
erfillen, um der Konkurrenz der katholischen Philosophie das Wasser abzugraben.

Oepke hat durch Stammbaumforschung festgestellt, daR Barth radikaler Mystiker ist und
Oepke zitiert nicht falsch. Halb ist Barth zwar nach Oepke auch Glaubenstheologe. Er hat sei-
ne Sendung, ist leidenschaftlicher Erwecker wie alle groRen Mystiker, man muf3 ihm dankbar
sein, weitergehen und den alten Kampf zwischen Evangelium und Asien auch gegen ihn sel-

Schempp - Randglossen zum Barthianismus 2 15.03.2019



ber weiterkdmpfen. Gber die Strategie bei diesem Kampf mag sich Oepke mit W. Bruhn ver-
stdndigen. — Doch Barth soll ja auch in extremer Weise die ausschlieRliche Transzendenz Got-
tes behaupten. Dorries protestiert sogar im Namen Gottes gegen Barth, daB er im Diesseits
nur die Abwesenheit des Jenseits sahe, und verkindigt im nationalen Pathos eines preuf3i-
schen Lutheraners den nahen Gott der Liebe, man mdchte fast sagen, das préchtigste, brauch-
barste und liebenswiirdigste Exemplar eines Gottes, der ,,nichts Vollkommenes schafft* und
mit der Welt in denkbar bester Arbeitsteilung lebt, ein Evangelium, das horribile dictu zu-
gleich Gesetz ist, eine Liebe, die einfach drauflosliebt, einen reflexionsfeindlichen Optimis-
mus, der so ziemlich alles verwechselt, was es in der Theologie zu verwechseln gibt, und der
noch paradoxer und dialektischer sein will als der angeblich so pessimistische Barth. Man
kann Daorries nur [533] beneiden und mdchte ihn davor warnen, Luther zu lesen, damit er
nicht vom Hal und von der Lasterung gegen Gott, die nach Luther, wie die ganze Schrift
bezeuge, in einem heiligen Manne stark seien, tiberfallen und ihm die angebliche Verwandt-
schaft des Menschen mit Gott nicht fraglich werde.

Nach Harnack ist Barth VVeréachter der wissenschaftlichen Theologie und es wurde auch schon
behauptet, Barth sei recht fur die Kanzel, aber nicht fiir die Theologie. Wére es da nicht zu
empfehlen, Barth und Dorries nacheinander predigen zu lassen? Das dstere Nein wiirde dem
seligen Ja in dialektischer Spannung vorangehen; ,,grol3e Gedanken wiirden, wie Dorries
will, ins Volk hineingetragen — Dorries sollte zwar wissen, wie gefahrlich firs Volk grolie
Gedanken sind — und Salz und Licht wéren sachgemaR verteilt. Die Pfarrer kdnnten sich das
Studieren schenken, denn auf der Kanzel ist alles erlaubt. Karlstadt mag den Doktorhut able-
gen, der heilige Geist hat auch unter einer Kappe Raum. Theologie ist nur fur solche, die
schon eine haben, ehe sie studieren, oder die keine brauchen. Entweder versteht auch das
Fleisch schon Gottes Wort — der Glaube ist ja nach Dorries da, ehe er weil3, woran er glaubt —
oder wirkt der Geist ,,senkrecht von oben* und Bewul3tsein und Besinnung kann man von
vornherein entbehren. (Trotzdem, ,,an die Arbeit, ihr Theologen!* ruft Dorries, verschweigt
aber an welche - etwa an die der Richtigstellung seiner eigenen Bibelzitate?)

Ist Barth Spiritualist, Schwarmer oder Idealist? Immer wieder, nicht blof3 bei Heinzelmann,
liest man den Vorwurf, Barth habe kein religioses Subjekt mehr. Die Verherrlichung Gottes
geschehe immer nur durch die Tétung des Menschen, das Reich Gottes sei die Vernichtung
der Welt mit ihrer frommen und gottlosen Kultur. Deshalb habe Barth auch keine Ethik.
BloRRe Kritik, Pessimismus, Leichengeruch an statt Einsicht in die reale Verbindung und Um-
wandlung des Menschlichen mit und durch Gott. Gott in uns und Gott Gber uns! Beides miisse
an statt der Ausschliellichkeit, mit der Barth nur das Eine sage, festgehalten werden. An die-
ser Stelle lieRen sich ganz auffallende Ubereinstimmungen katholischer Kritiken (Przywara
und Adam) mit solchen von liberaler und von pietistischer Seite aufweisen. Das eine Mal wird
die Gattlichkeit der Schépfung, das andere Mal die innerweltliche und innermenschliche
Wirklichkeit der Erlosung ins Feld gefiihrt; aber es steht dahinter, ausdriucklich oder unbe-
wuBt, die Lehre von der [534] analogia entis, durch die Gott als Objekt zum nattrlichen oder
zum bekehrten Menschen in Relation gesetzt wird. Zu welch naiver Erfahrungstheologie und
falscher Kiritik dies fihrt, wenn nicht eine feste Kirchenlehre oder ein robuster Biblizismus die
Konsequenzen aufhalt, mag man bei Wobbermin nachlesen in seiner neuesten Interpretation
von Luthers ,,Gott und der Glaube gehdren zu Haufe* und in seinem MeilRener VVortrag tber
die dialektische Theologie, bei denen man die Berufung auf Luther Luther zulieb gern vermis-
sen wirde.

Nachdem Traub in konsequentem Festhalten an der Unmdglichkeit des logischen Wider-
spruchs innerhalb der Theologie, also in der reinlichen Scheidung von Denken und Sein das
christologische Problem durch Deutung von Gewissenseindrucken, die zu Vertrauens urteilen
dréngen, gel6st hat, muB ihm Barth als theologischer Wirrkopf erscheinen, der stdndig nur die

Schempp - Randglossen zum Barthianismus 3 15.03.2019



Aste abségt, auf die er sich gerne setzen mochte, um schlieRlich hilflos beim bloRen assensus
fidei, beim orthodoxen Autoritatsglauben zu enden, hartnéckig die Frage nach einem inhaltli-
chen Mafstab fiir die Dogmatik ignorierend.

Barth ist ferner Rationalist, er vermengt dauernd seine philosophischen, aus der Marburger
Schule bezogenen Voraussetzungen mit den Sachgehalten der Schrift, er ist heimlicher
Gefangener seines Todfeindes, des Idealismus, auBerdem ist er Scholastiker und schlieBlich
endet seine Theologie nach O. Ritschl beim Averroismus, beim Satz von der doppelten
Wahrheit.

Es ist kein erfreuliches Zeichen, dal die Einwande gegen Barth fast durchweg schon voraus-
zusagen sind, wenn man den Namen oder die Richtung des Theologen kennt, der tber ihn
berichtet, ehe man nur dessen Schrift liest. Was sollte auch in ,,Licht und Leben* anderes
stehen als der Hinweis auf den Mangel an Erkenntnis der Liebe Gottes, am Festhalten der
historischen Heilstatsachen eben als historischer Gegebenheiten, an Einsicht in das positive
Heiligungsleben des Christen, an sieghafter Heilsgewif3heit? Was kann Gustav Kriiger absto-
Ren, wenn nicht der Biblizismus Barths und seine Ignorierung der Offenbarungswelt der Reli-
gionsgeschichte? So kénnte man lange fortfahren und schlie3lich alle Einwande so konfron-
tieren, daB sie sich gegenseitig aufheben. Aber das wére Apologetik fur Barths Theologie und
deshalb unsachlich. Die Freunde Barths sorgen schon dafiir, da der Barthianismus in Ge-
meindeleben und Theologie sich behauptet und weiterschreitet, [535] und man mdchte drin-
gend winschen, dal3 ihre Schriften (z. B. Strauch, Burckhardt, Haitjema) weniger Empfeh-
lungscharakter triigen, weil das wuchtige Reden von Gericht und Gnade doch allmahlich so
wohltuend und beruhigend wirkt. Man sollte bedenken, da3 O. Ritschl, der an dogmenge-
schichtlichem Wissen und in der Verankerung seiner Theologie im 19. Jahrhundert Barth weit
Uberragt, bei der Feststellung, in Barths Theologie sei die Gespréachigkeit eine Haupteigen-
schaft Gottes, Barth und den Barthianismus zwar mit Gott verwechselt, aber dal? die Moglich-
keit solcher Verwechslung Vorsicht gebietet, wenn sich auch Ritschl besser in diesem Punkt
an die Kirchen gewandt hatte, mit der Bitte um Einschrdnkung der amtlichen Gespréchigkeit.
Es ist zu sagen, daR die Literatur fiir Barth fast durchweg (Ausnahmen: Metzger und mit der
durch den Popularisierungsversuch bedingten Einschrankung Kolfhaus) nicht besser ist als die
gegen Barth. Noch deutlicher als die Literatur beweisen das die vielen Vortrage, die dem
Interesse flir Barth entgegenkommen wollen. Entweder Ja- und Aber-Theologie im schlechten
Sinn oder Schilertum, das oft an junglinghafte Nietzschebegeisterung erinnert.

Aber wie steht es mit Barth und den andern Dialektikern? Sind nicht Brunner, Gogarten und
Bultmann Vertreter der gleichen »Richtung®, Mitkdmpfer Barths? Und hért man nicht bei Alt-
haus und Heim manche dialektische Klange? Ja gibt es noch ein systematisches Kolleg und
Seminar, in dem nicht ernste Auseinandersetzung mit der Dialektik stattfindet? Ja. Es gibt
eine Front der Dialektiker und der Student begegnet ihr auf jeder Hochschule direkt oder indi-
rekt. Barth hat der theologischen Arbeit neue Richtungen und Fragen gegeben, hat in die Stu-
dierstuben Kampfe von ehrfurchtgebietendem Ernst gebracht. Aber trotzdem kampft jeder auf
eigene Faust mit Buchern und Papier und jedem werden die Abgrenzungen gegen den andern
immer wichtiger. Einsam steht Theologie neben Theologie, Dozent neben Dozent; Individua-
lismus und Virtuosentum beginnen zu herrschen bei aller gegenseitigen Auseinandersetzung
und Befruchtung. Der Student ist das Opfer der Lehrfreiheit der Akademiker geworden. Er
muf Schiler eines Meisters werden oder er geht nur mit einem Schulsack voll kunterbunten
Wissens ins Amt. Er predigt dann eine bestimmte Theologie und die Gemeinde bleibt hung-
rig, oder er paft sich der Gemeinde an und diese bleibt satt. Muf3 der Student, der alle Diszi-
plinen durchlaufen hat, nicht ratlos seufzen tber die vielen [536] Teile, denen das geistige
Band fehlt? Ist ihm geholfen, wenn er die Systeme von 10 Meistern im Geddachtnis hat? Und
ist er nicht noch drmer, wenn er eingeschworen ist auf Einen? Wenn unter den Lehrern nur die

Schempp - Randglossen zum Barthianismus 4 15.03.2019



Bucher die Gedanken vermitteln und jeder nur in spekulativer Synthese oder in spekulativer
Diastase zum andern seinen theologischen Bau erstellt, jeder objektiv, jeder Kirchlich, jeder
schriftgemal, jeder auch in personlicher Treue zu sich selber, jeder aus der Souveranitat und
Geborgenheit seines akademischen Amtes heraus Buchstaben in Geist und Geist in Buchsta-
ben verwandelt, wenn das Wissen und Vielwissen hochstens noch durch Spekulation tberbo-
ten wird und sich die Bewegung des Denkens nur vom Sein des Denkers entfernt — auch
Leben und Lehre missen, so sehr sie nach Luther wie Erde und Himmel zu scheiden sind, in
der Person- des Lehrers zusammenstof3en —, dann kann zwar die Wissenschaft blihen und die
Bibliotheken kdnnen wachsen, aber wie die reiche und tiefe katholische Wissenschaft heute
keinen einzigen Weihwasserkessel umwirft, so ist die protestantische Theologie auf der Fehl-
halde der blol3 gedanklichen Interpretation der Schrift und der Reformation, wahrend eine ent-
schlossene Wendung zum Stehen in der biblischen Freiheit und zur Beugung unter das gottli-
che Gesetz eine wirkliche Krisis in die Theologie bringen muf3te, die zunachst an den Univer-
sitdten groRe Umschichtungen im Gefolge hatte (Fakultat und Professor, Fakultat und Fakul-
taten, Fakultat und Kirche, Fakultat und Staat, Fakultat und Fachschaft, Fakultat und Examen,
uberall Paragraphen zur Verteilung von Rechten und Pflichten, wéhrend der Primat der nach
Luther heilsnotwendigen Theologie immer mehr preisgegeben wird und die Gemeinschaft der
Kirchenlehrer und Kirchendiener vielfach fast nur aus Wahl, Zufall und Examensbedingungen
resultiert; zu wenig Gesetzesstrenge: wie wenig weild heute der Student, was er studieren soll;
und zu wenig evangelische Souveréanitét: wie abhéngig ist die Theologie von den Satzungen
dieser Welt, vor allem von dem reprasentativen ,,man*!). — Schon die zeitgendssisch-exegeti-
schen Urteile Uber Barth beweisen ja, dal Verstandigung, ob sie durch Zustimmung oder
durch Widerspruch erfolgt, immer auch Vergewaltigung ist, Vergewaltigung des Exegenden
an dessen Wort oder Geist und Vergewaltigung des Exegeten durch Verdeckung des eigenen
Wortes oder des eigenen Geistes mit der Maske des Mit- oder Gegenspielers. Das Problem
der Verstandigung ist das Problem von Glaube und Wissen. Die Verstandigung von aul3en
her, [537] also auf dem Weg der Wissenschaft, muf} unerbittlich versucht und weitergeftihrt
werden bis zu dem Punkt, an dem die Erkenntnis auftaucht, daR Gemeinschaft und Entzwei-
ung nur echt sein kénnen, wenn sie nicht nur in mehr oder weniger wissenschaftlich gegrin-
deten Thesen und Antithesen ihren Grund haben, sondern in der Haltung beider Gesprachs-
partner vor Gott, die selber wieder nur Antwort sein kann auf die Haltung Gottes zu ihnen, die
ohne Zwischenstufen nur die des Zorns oder der Gnade ist. Das Gesetz der Wissenschaftlich-
keit darf nicht durchbrochen werden, aber theologice, vor Gott, nicht humana ratione fihrt
dieses Gesetz zur Heuchelei, zu erheuchelter Gemeinschaft wie zu unechter Entzweiung; das
Halten der Einigkeit im Geiste und die Scheidung der Geister ist Gesetz, das nicht erfullt wer-
den kann durch theologische Arbeit. Und diese Unerfillbarkeit der Forderung ganzer Gemein-
schaft vor Gott oder ganzer Trennung vor Gott wird deutlich in der Diskussion um Barth.
Bald voreiliger FriedensschluR3, als ob man Theologie treiben kdnnte wie einen Warentausch
und ohne in sich den Todfeind aller Theologie entdecken zu missen (Luther: Qui dicit se
legem diligere mentitur et nescit, quid dicat) und bald voreilige Angriffe, als ob nicht auch der
Gegner nur durch das Hangen an Christus und nicht durch seine theologische Position ge-
rechtfertigt sei. Das Wissen ist Gesetz, das Glauben Evangelium. Beide, Gesetz und Evange-
lium, sind nach Luther re ipsa diversissima, longissime distincta, plus quam contraria, alterum
infernus, alterum coelum, aber in corde, in affectu sind sie conjungenda und conjunctissima.
,,Speculative conjunguntur facillime, sed practice ea conjungere est omnium dificillimum*
und unmoglich ohne experientia und tentatio. Dieser Kampf zwischen Himmel und Hoélle, der
nur durch den ,,quotidianus adventus Christi* entschieden wird, ist in der theologischen Dis-
kussion der Gegenwart durch eine stetige Verwechslung von christlicher und stoischer Liebe
zuruickgehalten. Das Gesetz des wissenschaftlichen Forschens erfiillen wollen mite zu einer
Gemeinschaft in der Schuld fihren, die jeden personlichen Ehrgeiz, alles Rechthabenwollen
restlos ausschlieRt, und der Glaube, die Auslieferung von Denken und Sein an ihr volles Ge-
rechtfertigtsein durch Christus mite zu einem Kampf fuhren, in dem sich eine Scheidung bis

Schempp - Randglossen zum Barthianismus 5 15.03.2019



in die Familien-, nicht blof3 bis in die Standeszusammengehdrigkeit hinein bahnbrechen mif-
te, geféahrlicher, tiefer, umwalzender als aller Bolschewismus, reicher, fruchtbarer, befreiender
als alle allgemeine Rechtfertigung der Schép-[538]fung durch theologische Durchschau und
Hoffnung. Es gibt nichts in allen sozialen Verhaltnissen der Gegenwart und allen Bestrebun-
gen, die zu bessern, das nicht auf eine tatige erneuernde Antwort durch die Kirche bisher ver-
geblich wartet. Die Pfarrer wollen helfen, aber durch ihre theologische Bildung gehemmt, ver-
suchen es alle mit dem medén dgan mit der Vermittlung und Ausséhnung und Vertrostung; es
setzt sich die Halbheit in der Entzweiung und die Halbheit in der Gemeinschaft, die fir die
Theologie bezeichnend ist, ins Amt fort und alle Seufzer der jungen Theologen gehen in der
mit Glauben verwechselten Resignation unter. Der Laie hat ein Recht, den Theologen zu fra-
gen: Worauf griinde ich mein Handeln und Denken und Sein so, daR es in Gott zu Gottes Ehre
geschieht und ist? und der Student, der hier spater Rede stehen soll, hat die Pflicht, auf dieser
Frage an seine Lehrer ruicksichtslos zu bestehen, bis diese, allein oder gemeinsam, aber nicht
allgemein in einer Synthese des gegenwartigen Standes der theologischen Wissenschaft, nicht
durch wohlwollende Abgrenzung und Bescheidung, sondern mit der MaRlosigkeit der ihnen
durch ihr Amt zugemuteten gottlichen Autoritat Antwort geben, die verbindet oder trennt,
aber nicht in Neutralitat 1413t. Sonst wére es besser, wenn die Theologen den naiv-ehrlichen
Humor aufbréachten, den ein Bauer .auf die ketzermordende Predigt seines Pfarrers hin in dem
Wort an seinen Nachbar bewies: ,,i mue(3t aber lache, wenn jetzt mir (= wir) da falsche Glaube
héattet*. Aber vielleicht wére es doch ratsamer, noch radikaler Theologie zu treiben, bis es
ohne Seligpreisungen und ohne Weherufe nicht mehr geht, aber bei beidem gegen sich und
den Né&chsten ohne Ansehen der Person. Man wiirde dann weniger Kamele verschlucken und
weniger Micken seihen und man k&me von den Theologien einen Schritt weiter in der Rich-
tung auf die Theologie, von den Kirchen einen Schritt weiter in der Richtung auf die Kirche,
die mitten unter ihren Feinden durch Gott bei seinem Wort erhalten wird, durchs Gesetz dem
Gesetz, durch die Theologie der Theologie gestorben.

Literatur: W. Metzger: Der Angriff Karl Barths als Kampf um die Sache, Monatsschrift fir
Pastoraltheologie 1925, 1-3. A. Messer in Gemmer-Messer: Soren Kierkegaard und Karl
Barth, Stuttgart 1925. A. Oepke: Karl Barth und die Mystik, Leipzig 1928. W. Bruhn: Vom
Gott im Menschen, 1926; vgl. Zwischen den Zeiten, 1927, S. 33. B. Dorries: Der ferne und
der nahe Gott, Gotha 1927. Heinzelmann: Das Prinzip der Dialektik in der Theologie Karl
Barths. NKZ XXXV, 12, S. 532-556. Schmidt-Japing: Die christologischen Anschauungen
der dialektischen Theologie, Apologetisches Jahrbuch 1925. E. Przywara: Gott in uns oder
Gott Uber uns, StZ, 53./11. 1923, S. 343-362. K. Adam: Die Theologie der Krisis, Hochland,
23.Jg. 9, S. 271-286. G. Wobbermin: Der Kampf um die dialektische Theologie, ChW 1928,
Nr. 3/4. — Gott und der Glaube gehoren zu Haufe. ZThK 1928, H. 1, S. 51 ff. (vg1.1927, 4,
251ff.). Fr. Traub: Karl Barths Dogmatik, MPTh 1928. W. Knappe: Karl Barth und der Pie-
tismus. Licht und Leben, 39. Jg., Nr. 30-34. Gustav Kruger: The Theology of Crisis, HThR
1926. Strauch: Die Theologie Karl Barths, Miinchen. P. Burckhardt: Was sagt uns die Theo-
logie Karl Barths und seiner Freunde? Basel 1927. Th. L. Haitjema: Karl Barths ,,kritische*
Theologie, Wageningen 1926. O. Ritschl: ThLZ 53, 10 (12. V. 1928). W. Kolfhaus: Die Bot-
schaft des Karl Barth, 1927. RGG., 2. Aufl., Bd. I, Sp. 1914 (dort auch Literaturangaben).
Karl Heim: Glaube und Leben, Berlin, Furche, 2. Aufl., Vorwort. F. Kattenbusch: Die deut-
sche evangelische Theologie seit Schleiermacher.® GieRen 1926.

Quelle: Zwischen den Zeiten 6 (1928), Heft 4, S. 529-539.

Schempp - Randglossen zum Barthianismus 6 15.03.2019



