Karl Barth

Von Eberhard Jungel

Karl Barth hat intensiv gelebt. Er hat bis zuletzt sozusagen mit allen Fasern seines starken
Geistes und seines geschwachten Leibes gelebt. Die Kraft, présent zu sein, erfillte seine
Existenz mit einer ihm eigentiimlichen seltenen Geistes-Gegenwart, die der Gegenwart des
Leibes keineswegs feind war. Die paulinische Lust, abzuscheiden, war ihm fremd. Als ihn
schwere Erkrankungen dazu nétigten, dem eigenen Tod ins Auge zu sehen, tat er es mit jenem
kurzen schrégen Seitenblick, den er auch theologisch den dunklen Méachten gegentber flr
angemessen hielt. Das Licht in der Finsternis interessierte ihn mehr als die Finsternis. Dem
ewigreichen Gott nachzudenken, hielt er fiir notwendiger, als der traurigen Herrlichkeit des
Todes nachzusinnen. Karl Barth hat gern gelebt.

Die hochst personliche Lebendigkeit dieses Mannes, seine in Wort und Tat unvergleichlich
lebendige Personlichkeit wird vielen fehlen. Sie wird den Freunden und den Gegnern fehlen.
Die Leerstelle ist unubersehbar. Wer war der Mann, dessen Tod die Welt, noch ein- mal, auf
merken 1aBt? Warum hat sein Leben Aufmerksamkeit verdient?

War er der letzte zlinftige Theologe? Hat er der Theologie neue Wege gewiesen? Geht mit
ihm eine theologiegeschichtliche Epoche zu Ende? Fing mit ihm der Anfang einer nur z6-
gernd sich einstellenden Zukunft theologischer Existenz an? Hat er denkend, redend und
handelnd zu hoch gegriffen, um einer aus der — tiefer als je empfundenen — Tiefe nach Gott
schreienden oder schon nicht mehr nach Gott schreienden, sondern nur noch sich selbst bekla-
genden und sich selbst beruhigenden Menschheit mit seinem Riesenwerk wirklich hilfreich
werden zu kénnen? Oder dachte er von dem sich erniedrigenden Gott so hoch, redete er des-
halb so assertorisch, handelte [622] er deshalb so kompromiBlos, weil ihn die Anfechtung
nicht nur beten, sondern eben auch denken, reden und handeln lehrte? In dem kleinen Seufzer,
mit dem wir zu Gott sagen: Ach, ja!, steckt alles, und alles muf3 auch immer wieder zu diesem
kleinen Seufzer werden — behauptete Barth, als er an einem 1011 Seiten z&hlenden Teilband
seiner Kirchlichen Dogmatik arbeitete. Hat ihn dieses ,,Ach, ja“ empor gebracht? Wer war
Karl Barth?

Zweifellos ein grofier Mensch. Groél3e ist allerdings keine theologische Kategorie. Die Evange-
lien reden nicht ohne Ironie von denen, die angesichts des Himmelreichs groR sein wollen.
Und in der Tat bleibt alle menschliche GroRe zweideutig und von ironischer Ambivalenz, so-
lange sie ursprungslos aus sich selber verstanden zu werden beansprucht. Eindeutig wird die
Grol3e eines Grofden erst dann, wenn wir erkennen, dal} eine groRRe Sache ihn grol3 gemacht
hat. Man muf3 in einem solchen — und sei es noch so aktiven — Leben ein Passiv erkennen
konnen, eine sachliche Leidenschaft. Nach ihr ist gefragt, wenn wir fragen, was Karl Barth zu
dem groBen Mann gemacht hat, der er zweifellos war.

Zu etwas gemacht werden heil3t: eine Geschichte haben. Man mifite vom zeitlichen Ende ei-
ner Lebensgeschichte in diese zuriick blicken kdnnen, man mufite mit den Augen des alten

Jungel - Karl Barth (EvTh 1969) 1 08.12.2018



Karl Barth in sein Wirken und vor allem in seine Widerfahrnisse Einblick zu gewinnen ver-
maogen, um sagen zu kénnen, wer er war. Doch ,.die eigentiimliche Weise, wie der einzelne
sein vergangenes Leben betrachtet, kann niemand mit ihm teilen“. Goethe hat das behauptet.
Ein GroRer also, der mit diesem Satz der Vermessenheit wehrt. Auch der Glaube, der vor Gott
alle gleich sein 1aRt, hebt die Wahrheit dieser Behauptung nicht auf. Wir haben sie als VVorbe-
halt zu respektieren, wenn wir eines ungewohnlich reichen Lebens gedenken. Es steht auch
den Christen wohl an, einen GroRRen unter ihnen groR sein — und das heif3t: ihn selbst sein — zu
lassen.

Karl Barth hat im hohen Alter dankbar auf sein langes Leben zurtick geschaut. Dankbarkeit
war flr ihn jedoch identisch mit dulRerster Selbstkritik. Nicht einerseits kritisch und anderer-
seits dankbar, sondern beides zugleich und beides ganz und gar — das war die ihm eigentiim-
liche Weise, sein vergangenes Leben zu betrachten, die niemand mit ihm teilen kann. Bis in
die letzten theologischen Gesprache hinein stellte er sich und anderen die Frage, wo er seiner
Aufgabe nicht gerecht geworden sei, wo er Entscheidendes versdumt habe. Und das nicht in
unverbindlicher Allgemeinheit, sondern in Form héchst konkreter Anfragen an das eigene
Werk. [623]

In solcher Selbstkritik verrat sich nicht etwa eine UberméRige Bescheidenheit. Barth war kei-
neswegs nur selbstkritisch, sondern ein polemischer Kritiker von erheblicher und mitunter
sogar verletzender Schérfe. Er hal3te falsche Bescheidenheit. Und zuviel echte Bescheidenheit
liebte er jedenfalls nicht. Nur die Lumpen sind bescheiden, konnte er zuweilen mit einem
Basler Unterton sagen.

In seiner Selbstkritik sprach sich vielmehr Barths sachliches Verhaltnis zur Sache der Theolo-
gie aus. Es bestand darin, mit dieser Sache stets noch einmal anzufangen. Das hat ihn grof3
gemacht. Wenige Theologen waren am Ende so wenig fertig wie Karl Barth. In der Theologie
fortfahren bedeutete fur ihn niemals etwas anderes als: von neuem anfangen. Nicht zufallig ist
seine Kirchliche Dogmatik so dick.

V.

Mit dem Anfangen nicht aufzuhtren — war es das, was diesen Gelehrten menschlich so uner-
hort erfrischend wirken lieB? War es die zeitliche Freude am ewigen Anfang, die den Besu-
cher in seiner Gegenwart so etwas wie ein — man verzeihe den heidnischen Ausdruck —Dai-
monion spuren lieR? Lag da der Ursprung seines hintergriindigen, ménnlichen Charmes?
Konnte er deshalb wie nur wenige Uber sich selber lachen? War das die Wurzel seiner immer
wieder Argernis erregenden Entschlossenheit zum Bruch mit der opinio communis? Hat er
darum der sehr wohl erfahrenen Anfechtung nur implicite gedacht? Und Mozart geliebt und
immer wieder nur Mozart?

Auf jeden Fall ist Barths stets praktizierte Bereitschaft zum Anfangen das Geheimnis seiner
theologischen Sachlichkeit. ,,Theologische Arbeit unterscheidet sich von anderer dadurch —
sie kdnnte aber auch fir alle geistige Arbeit darin exemplarisch sein —, daf3, wer sie tun will ...,
darauf angewiesen ist, jeden Tag, ja zu jeder Stunde neu mit dem Anfang anzufangen.« In
diesem Sinn hat Barth, von einem unbandigen Vergniigen an der Sache der Theologie erfullt,

Jungel - Karl Barth (EvTh 1969) 2 08.12.2018



hart gearbeitet. Sein Genie war auch Fleif3. Er war ein koniglicher Arbeiter. Er blieb ein an-
fanglicher Mensch.

Barth meinte einen bestimmten, einen konkreten Anfang, mit dem stets neu anzufangen auch
dem Denken bekdmmlich sein sollte. Die allgemeine Frage nach der arché bewegte ihn we-
nig. ,,Latet periculum in generalibus!* Barths Theologie ist eine entschlossene Wendung zum
Besonderen, Bestimmten, Konkreten, um von daher auch das Allgemeine noch als konkrete
Bestimmtheit zur Geltung zu bringen. Seine geschichtliche Neugierde schreibt sich daher und
wohl auch die selten gewordene Gabe, gesammelt zuzuhdren. Im Anfang war das Wort. Wor-
te muR man horen kénnen. Konkret nannte Barth den Anfang, weil der Anfang einen Namen
hat: Jesus Christus. Mit Jesus Christus stets neu anfangen — das hiel? fir Barth dann aller-
[623]dings sich weiterfiihren und durch Fortschritte auch tiberraschen lassen. Diesem einen
konkreten Anfang hat er bis zum Ende kompromif3los nachgedacht.

V.

Eine ordentliche Theologie macht keine Kompromisse. Das unterscheidet sie von der Kir-
chenleitung und nicht nur von ihr. Barths Theologie ist kompromif3los — Theologie. War sie
deshalb dem Zeitgeist ferner als andere zeitgendssische Versuche, der Wahrheit Raum zu
geben? Schon die Vielfalt seiner sprachlichen Mdglichkeiten sollte davor warnen, das —para-
doxerweise fast nur von Theologen praparierte — gangige Urteil gedankenlos nachzusprechen.
Dieser Mann hat tief in die Welt geblickt. Man héatte das merken kdnnen. Man mdifte ihn dann
freilich lesen.

Kompromif3losigkeit &3t sich auch mit Konzentration ubersetzen. Wer sich auf Eines konzen-
triert, ist deshalb noch lange nicht einseitig, es sei denn, man wolle ihn einen einseitigen Feind
der Zerstreutheit nennen. Gegen theologische Zerstreutheit ist Barths Kompromil3losigkeit ge-
richtet.

., Theologie kennt und ubt nur eine Treue.* Angriffe und Selbstkorrekturen dienten diesem
Ziel. Die verschiedenen Wendungen der Barthschen Theologie, die Donnerschlége gegen den
sogenannten Kulturprotestantismus linker und rechter Pragung, der Widerruf des ersten Dog-
matikbandes, der Bruch mit den Kampfgenossen, die einst ,,Zwischen den Zeiten* angetreten
waren, das zornige Nein gegen den Ziircher Freund Emil Brunner, die vehemente Abneigung
gegen das von Otto Dibelius proklamierte ,,Jahrhundert der Kirche* und — keineswegs eine
metabasis eis allo genos, sondern in strenger theologischer Stringenz — der entschiedene poli-
tische Kampf fiir die Autoritét der Freiheit: alles das erklért sich aus der Bewegung eines sich
unverkrampft konzentrierenden Denkens. Die Konzentration galt dem Evangelium, von dem
her auch das Gesetz zu verstehen sei, dem Jawort Gottes, das nur, indem es bejaht, auch Nein
sagt.

VI.

Barth hat Kirche und Welt mit dem Evangelium angegriffen. Dieser Angriff hat ihn nicht nur
von der liberalen Theologie (wie man wohl weil), sondern ebenso von jeder positivistischen
Orthodoxie (was man gern Ubersieht oder verschweigt) fundamental unterschieden. Dal3 zu
guter Letzt noch die traditionelle Tauflehre und Taufpraxis Objekt seines energischen An-

Jungel - Karl Barth (EvTh 1969) 3 08.12.2018



griffs wurde, wird den schon als ,,Kirchenvater des 20. Jahrhunderts* akkreditierten Theolo-
gen nicht nur bei lutherischen Kirchenleitungen in MiRkredit bringen. Als ihn ein um die
Einheit der Christenheit besorgter deutscher Dogmatikpro-[625]fessor beschwor, von der
Veroffentlichung dieser Tauflehre abzusehen, hat er mit Verachtung reagiert. ,,.Die Theologie
kann und darf sich kein Dogma, keinen Bekenntnissatz der kirchlichen Vorzeit ungepruft ...
zu eigen machen ...: keine schlimmere Haresie als solche Orthodoxie.*

Lapidar formulierte sich der evangelische Angriff auf Kirche und Welt in der theologischen
Erklarung der Bekenntnissynode von Barmen. Jede 6kumenische Berufung auf Karl Barth
wird ihre Legitimitat an diesem Prifstein zu erweisen haben: dem kompromif3losen Ja zu
Jesus Christus.

VII.

Den Grundakt seiner theologischen Existenz hat Barth selbst mit einer augustinischen Formu-
lierung angegeben: credo ut intelligam. Er hat beide Teile des Satzes nacheinander pointiert.
Credo — das bedeutete Freiheit von jedem Diktat eines sachfremden intelligere; ut intelligam —
das bedeutete Freiheit zum sachgemaRen Verstehen. Und Barth wollte verstehen. Sein Glaube
suchte die Erkenntnis. ,,Fides quaerens intellectum® Gberschrieb er sein ihm liebstes Buch.
Barths Theologie ist —intelligent. Den Heiligen Geist hielt er flr den intimsten Freund des
gesunden Menschenverstandes. Man spurt in vielen Verdffentlichungen Barths eine tiefe
Abneigung gegen menschliche Dummheit. Und die Behauptung, ,,dal wir nichts wissen kon-
nen“, war ihm ebenso ansto3ig wie die Meinung, daR der Mensch alles zu wissen vermdge.
Der Verzicht auf Verstehen und die Anmaliung, alles zu verstehen, waren fur ihn zwei Seiten
derselben Dummbheit. Intelligent ist die Theologie Barths eben darin, daR sie ihre Grenzen
kennt und in ihren Grenzen frohliche Wissenschaft ist. An ihren Grenzen hat diese Theologie
ihre Freiheit gewonnen.

VIII.

Als freie Theologie eines freien Mannes ist das Lebenswerk Barths zu wirdigen, weil es auch
inhaltlich letztlich nichts anderes ist als der Versuch einer Theologie der Freiheit: Rede von
der souverdnen Freiheit des gnadigen Gottes und von der verantwortungsvollen Freiheit des
begnadeten Menschen. Zu dieser Freiheit Gottes sowohl als des Menschen hat Barth denkend
Ja gesagt. Um ihretwillen hat er Nein gesagt. Den Feinden der Freiheit war er feind. Freunde
der Freiheit zu werben, hat er sich nicht geniert. Noch im letzten Lebensjahr hat er die
Freundschaft eines Schriftstellers gesucht und gefunden, dessen Freiheit zur Ehrlichkeit ihm
Eindruck gemacht hat. Und seine Studenten zu Freunden der Freiheit zu erziehen, war das
erklarte Ziel seiner akademischen Lehrtatigkeit.

Es spricht fir die Kraft dieses Unternehmens, dal} Barth nicht nur in der evangelischen Chri-
stenheit, sondern in allen christlichen Kon-[626]fessionen, aber auch extra muros ecclesiae
Freunde der Freiheit gefunden hat. Es muf3ten durchaus nicht Barthianer sein.

Freiheit Gottes — das hiel3 fir Barth: Gott selbst. Die eindeutige Grél3e seines Lebenswerkes
besteht in dem strengen Versuch, Gott selbst zu denken. Die Polemik seiner Theologie gilt
den Surrogaten. Keine Idee, keine Ideologie, kein frommes Postulat, aber auch kein theologi-
scher Begriff sollte an die Stelle Gottes treten dirfen. Gott 1aRt sich nicht vertreten. Er tritt fur

Jungel - Karl Barth (EvTh 1969) 4 08.12.2018



sich selber ein. Er offenbart sich.

Wo es aber um Gott selber geht, da kann nur der Mensch selbst Gott entsprechen. Keine Vor-
stellung vom Menschen, kein Menschenbild, kein theoretischer oder praktischer Ersatz, son-
dern der freie, ndmlich der befreite Mensch selbst. Der Mensch ist gerade als das seinem Gott
entsprechende, als respondierendes Wesen unverwechselbar er selbst — lehrte Karl Barth.

Karl Barth war eine respondierende Existenz. Er war er selbst. Sein Denken und sein Leben
war der gesammelte Versuch anzuzeigen, daR ,,Gott“ ein erfreuliches Wort ist.

Es war nichts weiter als diese Anzeige, mit der Karl Barth, die Gemeinde Jesu Christi erbau-
end, ein Jahrhundert hat bauen helfen. Das Lebenswerk Barths ist zumindest dies: eine nicht
nur den Theologen geltende gewaltige Provokation, auf eigene Weise weiterzubauen.

Nach einer Vorlesung im Rahmen des Dogmatik-Kollegs an der Universitat Zurich vom 11.
Dezember 1968, mit freundlicher Zustimmung der Neuen Ziircher Zeitung, die diese Vorle-
sung in Nr. 133 vom 2. 3. 1969 verdffentlicht hat.

Quelle: Evangelische Theologie, Band 29 (1969), Heft 12, Seiten 621-626.

Jungel - Karl Barth (EvTh 1969) 5 08.12.2018



