Johann Georg Hamann
Von Oswald Bayer

»... leider héngt unser Urtheil von einem Augenblick, von einem mehrentheils willkirlichen
Gesichtspunkt ab, dal ich fast an allen menschlichen Urtheilen verzage, oder sie wie Maje-
stétsrechte betrachte, und mit dem Erzvater Joseph sagen mdchte: Auslegen und Urtheilen
gehort Gott zu ...«

Wenn, wie Hamann bekennt (ZH 1V, 314, 22-26), Auslegen und Urteilen Gott zugehdrt und
sein Majestatsrecht ist, dann steht jeder menschliche Geschichtsschreiber mit seinem Urteil
uber die GroRe einer Gestalt und die Bedeutung ihres Lebenswerkes unter einem entscheiden-
den Vorbehalt: In der Erwartung des »Dieb[es] in der Nacht, der noch kommen soll« (N 11,
368, 9f), des letzten Rezensenten und Richters. Es macht die GroRe Hamanns und seine Narr-
heit, seinen Stolz und seine Demut aus, in der Anerkennung dieses VVorbehalts auszulegen und
zu urteilen, zu lesen und zu schreiben, »Kkritisch und politisch« — wie er dies nennt — zu
leben.

Wie er gelesen und was er geschrieben hat, erfuhr in der Geistesgeschichte mannigfache
Brechungen. Das Werk Herders und Goethes, der »Sturm und Drang« und die Romantik sind
ohne Hamann nicht zu denken. Kierkegaard empfing von ihm entscheidende Anstole; in einer
Spiegelung dieser Rezeption wurde er in diesem Jahrhundert als »Existentialist« empfohlen.
Auch die Lebensphilosophie nahm ihn in Anspruch. Kirchengeschichtlich in engerem Sinne
ist Hamann vor allem durch seine Aufnahme in Kreisen der Erweckungsbewegung des 19.
Jahrhunderts und in der Erlanger Theologie wirksam geworden. Sonst hat ihn die akademi-
sche Theologie, sich darin nicht zu ihrem Vorteil von der Germanistik und der Philosophie
unterscheidend, fast vergessen. Sie achtet jedenfalls mehr auf Kant und Hegel und verkennt,
dal3 er ihnen ebenburtig ist.

Hamann war kein akademisch ziinftiger Theologe und kein ordentlich berufener Mann der
Kirche, sondern ein homme de lettres. »Jedes Buch ist mir eine Bibel« (ZH 1, 309, 11). Ganz
von den Bichern und dem einen Buch fasziniert, war er zundchst immer Leser, dann erst
Autor. Seine Liebe galt dem Wort; er war Philologe. Im Entscheidenden galt seine Liebe dem
Wort vom Kreuz; er war »Philologus crucis« (N 11, 249, 31f), Kreuzesphilologe. »Kreuzziige
des Philologen« nannte Hamann eine 1762 erscheinende Sammlung seiner Schriften. Er woll-
te auf seine Weise nichts anderes und niemand anderen bezeugen als den [348] Mensch ge-
wordenen und gekreuzigten Gott, der »den Juden ein Argernis und den Griechen eine Tor-
heit« ist (1 Kor 1, 23). Zusammen mit 1 Kor 1, 27 setzte man ihm dieses Wort 1788 in Min-
ster auf den Grabstein. Und darunter: »Johann Georg Hamann, dem Christen« (viro christia-
no).

Spitze der kritisch-politischen Existenz dieses Christen, seines Lesens und Schreibens, ist eine
»Metakritik« der Kritik Kants und zugleich des politischen Systems Friedrichs des Grof3en.
Zeitgenosse beider war Hamann nicht nur in chronologischem Sinn. An dem, was sie repré-
sentieren, nahm er im Innersten teil. Kants »Beantwortung der Frage: Was ist Aufklarung?«
(1784), besonders seine Laudatio des Zeitalters Friedrichs, trifft ihn »bis in die Seele«: Kant
rede von der selbstverschuldeten Unmindigkeit statt von der selbstverschuldeten Vormund-
schaft (ZH V, 294, 32-34).

Nicht im Gegensatz zum ungeheuren Anspruch seiner Metakritik steht das &ulerlich glanzlose
Leben Hamanns. Sein Studium hatte er nicht abgeschlossen, sondern abgebrochen. Jahrelang

Bayer - Johann Georg Hamann (Greschat - Gestalten der
Kirchengeschichte) 1 21.12.2018



war er ein »Liebhaber der langen Weile«, der Mul3e zum Lesen, geblieben, hatte seinen kran-
ken Vater gepflegt und sich um seinen schwachsinnig werdenden Bruder gekiimmert, aber
keinen »nutzlichen, burgerlich angesehenen Beruf ergriffen. 1767 erhalt er durch Kants
Vermittlung die Stelle eines Ubersetzers bei der von den franzosischen Beratern Friedrichs
geleiteten Zollverwaltung und wird 1777 zum »Packhofverwalter« befordert; er bleibt in
untergeordneter Stellung mit kérglichem Einkommen, um das er gegen die »Arithmétique
politique«, die 6konomisch-politische Rechenkunst des Staates kampfen mul3. 1787 wird sein
Gesuch um Urlaub zum lange geplanten Besuch des Freundeskreises um die Firstin Gallitzin
in Minster mit seiner Entlassung und schmaler Pension beschieden. Seine »Gewissensehe«
mit der Magd seines Vaters, Anna Regina Schumacher, der Mutter seiner vier Kinder, hat er
nie legalisieren lassen.

Widerborstig wie seine personliche Lebensfuhrung ist seine Schriftstellerei. Als Autor vieler
kleiner Gelegenheitsschriften eigenwilligen Charakters — »voll Personlichkeit und Ortlich-
keit, voll Beziehung auf gleichzeitige Erscheinungen und Erfahrungen, zugleich aber Anspie-
lungen auf die Biicherwelt, in der er lebte« (Friedrich Roth, Hamann’s Schriften, V1I Teile,
1821-1825, Bd. I, VIII; Vorrede) —, seiner »Autorhandlungen«, wie er sie nannte, setzte er
sich zur Leserwelt in ein zwiespéltiges Verhéltnis, in dem Stolz und Demut sich gegenseitig
nicht ausschlielBen, sondern einschliel3en.

Enger als bei jedem anderen Autor sind bei Hamann Leben und Werk ineinander verflochten;
Hegel hat dies in seiner groRen Rezension von »Hamann’s Schriften« (1828) herausgestellt
und, flr seine eigene Denkbemiihung bezeichnend, als »tiefe Partikularitat« hart kritisiert.
Von Hamann selbst ist die enge Verflechtung seines Lebens und Lesens oft reflektiert wor-
den, abschlieRend in seiner von ihm selbst nicht verdffentlichten Schrift »Entkleidung und
Verklarung. Ein Fliegender Brief an Niemand, den Kundbaren« (1785-1787): »Ich weil} dem
allgemeinen [349] Geschwaétze und schon aus der Ferne her, in die weite Welt hinein, zielen-
den Zeigefinger ... nichts bessern als die genaueste Localitét, Individualitat und Personalitat
entgegen zu setzen« (N 111, 352, 23-26). Im Zusammenhang damit weist Hamann auf den Ort
seiner Geburt: das »am Pregel und Katzbach gelegene hichstbaufallige Kémmereygebaude
der Altstadtischen Badstube« (350, 36f) im preullischen Konigsberg.

Dort wurde Hamann am 27. August 1730 geboren, Sohn eines Baders und Wundarztes, des-
sen Vater in der Lausitz Pfarrer und dessen Bruder, Johann Georg Hamann, Literat war; die
Mutter stammte aus Lubeck.

Hamanns Jugend in der Hafen-, Regierungs- und Universitatsstadt spielt in einer Atmosphare,
in der sich Pietismus und Aufklarung ohne Konflikte ineinander verweben. 1746 beginnt Ha-
mann an der Albertina mit dem Theologie- und Philosophiestudium, wechselt zur Rechtswis-
senschaft und Volkswirtschaft, studiert jedoch vor allem Literatur, Philologie und Rhetorik,
aber auch Mathematik und Naturwissenschaften. Er verl&Rt die Universitit ohne Abschluf3
und lebt dann langere Zeit als »Hofmeister« (Hauslehrer) auf baltischen Gtern.

In diesen Jahren (1752-1756) breitet sich Hamanns barocke enzyklopéadische Gelehrsamkeit
weiter aus; er verschafft sich alle moglichen bibliographischen Hilfsmittel, Gelehrtenlexika,
Rezensionsperiodika usw. »Innerhalb der polyhistorischen Gelehrsamkeit fasziniert Hamann
offensichtlich die mikrologische Detailuntersuchung, die sich erstaunlich oft mit spekulativen

Ansprichen und krauser Darstellung verbindet. Das Wort als Ausgangspunkt der Philologie,

Bayer - Johann Georg Hamann (Greschat - Gestalten der
Kirchengeschichte) 2 21.12.2018



Etymologien und Worterbucher aller Art beschéftigen Hamann sein Leben lang. Den Grund
dazu legt er in den beiden Studienbiichern seiner Hofineisterzeit« (Volker Hoffmann, Johann
Georg Hamanns Philologie ... zwischen enzyklopadischer Mikrologie und Hermeneutik, 1972,
41f). Die Verbindung von philologischer Kleinarbeit und philosophischer Einsicht, von
»minutios gelehrten Detailanmerkungen und systematischer Fragestellung« (43,) bleiben fir
Hamanns Autorschaft bezeichnend.

Die Studien dieser Zeit galten nicht zuletzt volkswirtschaftlichen Texten; Hamanns erste
groRere Veroffentlichung ist die Ubersetzung einer handelspolitischen Schrift, der er eine
eigene Beilage anfligte (N 1V, 225-242; »Beylage zu Dangeuil’s Anmerkungen ...«, 1756). Im
Zusammenhang damit wird er 1756 im Handelshaus Berens in Riga angestellt (Mit Christoph
Berens war er vom Studium in Kénigsberg her befreundet und hatte mit ihm, Johann Gotthelf
Lindner und anderen die Wochenschrift »Daphne« herausgegeben). »Der Gelehrte ist aus den
spanischen Schldssern der intellektualischen Welt und aus dem Schatten der Biicherséle auf
den groRen Schauplatz der Natur und ihrer Begeben-[350]heiten, der lebenden Kunst und
ihrer Werkzeuge, der gesellschaftlichen Geschafte und ihrer Triebfedern zurtickgerufen« (232,
17-21). So wird der gelehrte Hofmeister Kaufmann und mit einem wahrscheinlich handels-
politischen Auftrag von der Firma Berens 1757 nach London gesandt.

Dort verliert er alle Orientierung; er scheitert beruflich wie persénlich. Doch sein Leben wird
gewendet. VVon den vielen Buchern, »leidigen Trostern« (N 11, 39, 27), findet er zu dem einen
Buch, aus der Zerstreutheit zur Konzentration auf das Not Wendende, aus unertraglicher Un-
ruhe zu der GewiBheit, im Autor der Bibel den Autor seiner Lebensgeschichte durch »die HOl-
lenfahrt der Selbsterkénntnis« (N I, 164, 17f) hindurch als Freund gefunden zu haben, der ihn
auslegt und versteht.

Der Leser vieler Blicher macht, zum Leser des einen Buches geworden, die Erfahrung, dal} er
im Lesen gelesen, daf3 er im Verstehen verstanden wird.

DaR der Knoten sich 1758 am »31. Mérz des Abends« wahrend der Meditation der Geschichte
des Brudermords im vierten Kapitel des ersten Buches Mose 16st (N 11, 40, 38 ff), besagt
nicht, da? Hamann diese Erfahrung in einem isolierten Augenblick oder intuitiv gemacht
héatte. Er machte sie nicht unmittelbar, sondern im Zusammenhang tiefdringenden und weit-
gespannten Lesens und Schreibens — wie auch Martin Luther es von der reformatorischen
Wende seiner selbst und seiner Theologie bezeugte (WA 54, 186, 25-29). Lesend schreibt
Hamann die von ihm nicht zur Veroffentlichung bestimmten, als »Tagebuch« (N |, 327)
gefuhrten »Biblischen Betrachtungen eines Christen« (N I, 7-249), die »Gedanken tber
meinen Lebenslauf« (N I, 9-54), der literarischen Form nach eine pietistische Generalbeichte,
und weitere Texte (N I, 250-309, darunter die »Brocken«), die zusammengenommen Ha-
manns spéteres Werk nicht nur préludieren, sondern im Kern bereits enthalten.

Die in diesen Texten bezeugte bestimmte Lebenswende von den Blichern zum Buch vernich-
tet die alten Biicher nicht, sondern verwandelt ihr Studium und I&3t es in einen neu gestifteten
Zusammenhang eingehen.

Seit seiner Mitarbeit an der »Daphne« wéhrend seiner Studentenzeit Publizist, in der spéteren
Zeit (1764-1779) Verfasser zahlreicher Rezensionen fir die »Kodnigsbergschen Gelehrten und

politischen Zeitungen« (N 1V, 257-435), war Hamann aus der Wurzel seiner Existenz heraus

Bayer - Johann Georg Hamann (Greschat - Gestalten der
Kirchengeschichte) 3 21.12.2018



auf Kommunikation bedacht. Die neu aufkommende Sensibilitét, in der die Intelligenz seiner
Zeit an den Kommunikationsprozessen, an freundschaftlichem Gesprach und Briefwechsel,
am Verhaltnis von Autor und Leser, nicht zuletzt am Rezensentenwesen teilnahm, ist bei
Hamann aufs duf3erste gesteigert. In seine leidenschaftliche und reflektierte Teilhabe und
Teilnahme an seiner Zeit und seinen Zeitgenossen [351] dringt nun mit der in London 1758
erfolgten Lebenswende eine neu orientierende, eine spezifisch biblisch christliche Bestim-
mung. War vorher schon das Lesen vieler Bucher sein Beruf, so erfahrt er jetzt im Lesen des
einen Buches seine Berufung — wird er der jedem Menschen vor Grundlegung der Welt gel-
tenden Berufung gewil3. Die neue Bestimmung, die er in London erfahrt, tritt zu seinem bis-
herigen Leben nicht hinzu, sondern macht alles neu; seine Lebensgeschichte sieht Hamann
von Gott als dem Autor neu geschrieben.

Im Lesen und Schreiben geschieht fur Hamann jener Wortwechsel zwischen sich und Gott,
den er in seinen »Gedanken tber meinen Lebenslauf« bekennt. »Ich habe in denselben mit
Gott und mit mir selbst geredt« (N 11, 42, 17f) — in einem harten Gespréch, in dem der alte
Mensch in den Tod gegeben wird zugunsten des Lebens des neuen Menschen. Wie in der
Erfahrung der Psalmen (Ps 51, 6), des Paulus (R6m 3, 4) und Luthers besteht dieses Reden im
Bekenntnis der eigenen Sunde und im Lob des diese Siinde vergebenden Gottes. Ich habe
Gott »in Ansehung meines Lebens gerechtfertigt und mich angeklagt« (N 11, 42, 18f). Dieses
Bekenntnis entfaltet sich in langer Erzéhlung einer unverwechselbar eigenen, individuellen
Lebensgeschichte. Hamann bekennt Gott als den, der im Wort, in erzahlten Geschichten zu
ihm kommt — ihm zuvorkommend und zuvorgekommen. Gott begegnet in Geschichten und
legt den, der sie hort, so aus, dal er ein neuer Mensch wird.

Das Medium, innerhalb dessen Hamann seinen Lebenslauf einschliel3lich der entscheidenden
Wende nicht nur erzahlt, in dem vielmehr diese Geschichte, verdichtet in jene Wende, ge-
schah und tberhaupt erst hat geschehen kdnnen, ist die Sprache der Bibel. Es sind die in ihr
erzéhlten Geschichten, in die sich Gott selbst hineinbegeben hat. Er hat sie nicht nur selbst
gewirkt, sondern zugleich auch selbst erzahlt; als »Poet« (N 11, 206, 20) ist Gott Schopfer und
Erzahler zugleich.

Fur Hamann schliel3t die Bibel als Geschichtenbuch von der Welt der Natur und Geschichte in
ihrer ganzen Weite nicht ab, sondern schlief3t sie Gberhaupt erst auf. VVon ihr aus erkennt er
sich selbst und die anderen Geschichten, »unser eigen Leben und ... andere Gegenstande, Vol-
ker und Begebenheiten« (N 1, 303, 16f).

Hamann nimmt die eigene Lebensgeschichte nicht isoliert wahr. Er liest sie als Geschichte
Israels en miniature. Die Geschichte Israels ist damit nicht etwa zur Seelengeschichte eines
Individuums verengt. Vielmehr erfahrt sich durch sie und durch den in ihr redenden Gott ein
einzelner Mensch mit seiner konkreten Lebensgeschichte aus leerer Subjektivitat, 6der Selbst-
bezogenheit und wister Tiefe gerade herausgefiihrt und in die Weite der Schopfung und Ge-
schichte hineingestellt. Hamann ist damit iber den Gegensatz von Partikularitat und Allge-
meinheit hinausgelangt, aus dem heraus ihn Hegel beurteilte.

Gerade in der Konzentration auf das eine Buch und seinen Autor wird Hamann aufgeschlos-
sen flr das »Buch der Natur und der Geschichte« (N I, 308, 34). [352] Diese Aufgeschlossen-
heit bewahrt sich in vertiefter — freilich kritischer — Zeitgenossenschaft. Hamann liest und
hort die Selbstvorstellung des Autors des Buches der Natur und Geschichte: »Ich bin der Herr,
dein Gott« samt dem ersten Gebot: »Du sollst keine anderen Gétter neben mir haben« radikal
in seiner Zeit und in die Kommunikationsprozesse verwickelt, in denen Mitte des 18. Jahrhun-
derts keineswegs zufillig das Wort »Offentlichkeit« tiberhaupt erst aufkommt.

Bayer - Johann Georg Hamann (Greschat - Gestalten der
Kirchengeschichte) 4 21.12.2018



»Aus Kindern werden Leute, aus Jungfern werden Brédute, und aus Lesern entstehen Schrift-
steller. Die meisten Bucher sind daher ein treuer Abdruck der Fahigkeiten und Neigungen, mit
denen man gelesen hat und lesen kann« (N I1, 341, 15-18). Hamann wird vom Leser zum Au-
tor, bleibt dabei aber Leser — angewiesen aufs Buch und aufs Horen.

Der zuféllige Beginn seiner eigentlichen Autorschaft zeigt deren bleibende Eigenart. Der
Bibelleser und von Gott Verstandene bekommt nach seiner Riickkehr von London nach Riga
den alten Geist zu spiiren, der der neuen Erfahrung Widerstand leistet. Christoph Berens und
Immanuel Kant, die alten Freunde, sehen in Hamann nun einen »Schwérmer« und birgerlich
unbrauchbaren Menschen; im Zusammenhang dieser Auseinandersetzungen scheitert Ha-
manns Werbung um Katharina Berens, die Braut »nach Gottes Willen« (ZH 1, 288, 13). Die
beiden Freunde versuchen Hamann zur Aufklarung zuriickzubekehren. Die dabei entstehen-
den Konflikte, in denen es um den Grundkonflikt zwischen Aufklarung und Christentum geht,
bezeugen sich in einer Reihe umfangreicher Briefe — vor allem an Lindner, der zwischen
Hamann und den beiden Freunden vermittelt. Aus der Arbeit an diesem Grundkonflikt werden
die »Sokratischen Denkwiirdigkeiten« geboren und erscheinen 1759.

Autor ist Hamann als Leser. Wie er gelesen und was er gehdrt hat, 143t ihn nicht stumm; er
muB es bezeugen. Das geschieht nicht unvermittelt. Wenn sich Gott als der Autor der Lebens-
und Weltgeschichte durch die Geschichten der Bibel und, von ihnen aufgeschlossen, durch
das Buch der Natur und Geschichte hindurch vermittelt, besteht keine Unmittelbarkeit zu ihm.
»... Verachtete ich Mittel, so ware ich ein Verédchter Gottl.[icher] Ordnung ... so wiirde ich
keine Briefe schreiben, und nicht ein Wort mehr verlieren ... Was fir ein belRer Mittel hatten
sich meine Freunde von Gott selbst erbitten kdnnen, als mich ... Weil man aber den nicht
kennt, der mich gesandt hat, so bin ich auch verworfen, so bald ich in seinem Namen kommex«
(ZH 1, 414, 6-20).

In dieser johanneischen Sprache kommt Hamanns AnstoR erregendes Sendungsbewuftsein
und Selbstverstandnis zum Ausdruck. Er weil sich als Zeuge. Zeuge fur den ihm zum »Néch-
sten« (N 1, 302, 29) gewordenen Gott vor den Menschen, [353] seinen Néachsten. So schreibt
er an seinen Bruder: »Soll Gott Dir Selbst vom Himmel reden; kann Er eine ndhere Stimme
dazu brauchen, und eine natirlichere Sprache, als wenn er seinen Ruf durch den einigen
Bruder, den Er Dir auf der Welt gegeben, Dir horen 1aBt. Verstock Dein Herz nicht langer
dagegen« (ZH 1, 400, 30-33).

Die Zeugenschaft, zu der Hamann mit seiner Lebenswende in London berufen wurde, hat ihn,
der zeitlebens stotterte, nicht in ein 6ffentliches kirchliches Amt gefiihrt. Minister verbi divini,
Diener des gottlichen Wortes, war er als Schriftsteller — darin, wie in vielem anderen, Kier-
kegaard vergleichbar. Die Schriftstellerei ist ein Predigtamt eigener Art. So bewegt sich Ha-
manns Sprache nicht in den Gblichen Formen reformatorischer Predigttradition. Die bildkraf-
tige Sprache der Lutherbibel verflicht sich vielmehr in die Lebensgeschichte des Autors, in
konkrete Gesprachssituationen, Begegnungen, publizistische Konstellationen, Rezensionen,
Repliken, in die Antikritik und Metakritik. Hamann geht auf den Gegner ironisch und spot-
tend, parodierend und persiflierend, scheltend und schmeichelnd ein. Dabei bedient er sich,
noch in der Respublica Literaria, vor der Zeit des Abbruchs der rhetorischen Tradition, le-
bend, der Mittel der Rhetorik — eingesetzt in die Strategie seiner Zeugenschaft. So inszeniert
er »den Zusammenstol3 von Genus humile und Genus sublime«, entfaltet den Gehalt der ge-
brauchten Bilder und Metaphern nicht, »sondern reiht sie hart und unvermittelt aneinander
und zwingt den Leser, sich um eine Deutung des Zusammenhanges selber zu bemiihen«
(Jgrgensen, 1968, 176f).

Bayer - Johann Georg Hamann (Greschat - Gestalten der
Kirchengeschichte) 5 21.12.2018



In den »Sokratischen Denkwirdigkeiten« (N 11, 57-82) 1aBt sich Hamann auf die Sprache des
von der Figur des Sokrates begeisterten 18. Jahrhunderts ein. Durch den Zeitgeist und durch
das Publikum hindurch sucht er seine Freunde, Berens und Kant, zu erreichen. Dem entspricht
die doppelte Zuschrift, mit der die »Sokratischen Denkwurdigkeiten« beginnen: »An das Pub-
licum, oder Niemand, den Kundbaren« sowie »An die Zween«. Die beiden Freunde kénnen
nicht unmittelbar erreicht werden, sondern nur mittelbar. Denn sie haben im Innersten teil an
der Offentlichkeit; sie gehoren wesentlich zum Publikum. Das Publikum aber hat Macht; es
fasziniert und macht von sich abhangig.

Das Publikum ist »Niemand, der Kundbare«, ein 6ffentliches Nichts, das alles wissen muf:
»Du mufit alles wissen, und lernst nichts; Du mufit alles richten, und verstehst nichts, lernst
immerdar, und kannst nimmer zur Erkenntnis der Wahrheit kommen« (59, 14-16).

Mit der Veroffentlichung der »Sokratischen Denkwirdigkeiten« beabsichtigt Hamann, zwei
frihere Freunde, die dem Publikum horig sind, zu befreien — zwei »Deiner Anbeter ... von
dem Dienst Deiner Eitelkeit zu reinigen« (59, 26f). Das Publikum, der allwissende Niemand,
soll durch den unwissenden Sokrates in sich selbst (iberwunden, mit seinen eigenen Waffen
geschlagen werden. Hamann bietet der unersattlich neugierigen Offentlichkeit mit der Erin-
nerung an ihre Lieblingsfigur Sokrates eine »Gabe« (59, 24), ein »Opfer« [354] (59, 19) an,
das sie begierig annehmen und sich schmecken lassen wird. Aber die Opfergabe ist ein »from-
mer Betrug« (59, 30), hat einen Widerhaken, ist ein Danaergeschenk. Hamanns Sokrates hin-
tergeht den gewohnten Lesekonsum. Der Moloch »Publikum« schluckt, was ihm den Unter-
gang bringt. Die gesellschaftliche Offentlichkeit, in ihrer Kiinstlichkeit und Macht von
Hamann mit einer Bildkraft, die Hobbes’ »Leviathan« vergleichbar ist, als Gétzenbild wahr-
genommen und in atzender Ironie bloRgestellt, soll zerbersten und wenigstens die beiden
Freunde freigeben.

Mit seiner Autorhandlung der »Sokratischen Denkwirdigkeiten« will Hamann den allwissen-
den Niemand und den unwissenden Sokrates so ineinander verwickeln, daf Kant und Berens
aus dem Niemandsland, aus dem Bann der viel wissenden und nichts verstehenden Anony-
mitét heraustreten und zu Einzelnen werden, die gegen ihr Wissen skeptisch geworden sind
und ihre Unwissenheit eingestanden haben, um dem Glauben Platz zu machen. »Die letzte
Frucht aller Weltweisheit ist die Bemerkung der menschlichen Unwif3enheit und Schwach-
heit« (Hume); so féllt der Philosoph mit »Hume in das Schwerdt seiner eigenen Wahrheiten«
(ZH 1, 355f). »Die Vernunft ist heilig, recht und gut; durch sie kommt aber nichts als Er-
kenntnis der Gberaus stindigen Unwissenheit ... Niemand betruge sich also selbst. Welcher
sich unter euch diinkt eise zu seyn; der werde ein Narr ... Das Amt der Philosophie ist der
leibhafte Moses, ein Orbil zum Glauben« (N 11, 108, 19-28).

Uber den Erfolg seiner indirekten Predigt macht sich Hamann keine Illusionen und setzt als
Motto auf das Titelblatt der »Sokratischen Denkwirdigkeiten« den Anfang der Satiren des
Persius: »... YWer wird denn so was lesen?«— Fragst du mich? / Wahrhaftig, niemand. —
yNiemand?« — Etwa zwei, / vielleicht auch keiner!«

V.

Die Anrede »An das Publikum« zu Beginn der »Sokratischen Denkwurdigkeiten, in der
Hamann mit dem beiRenden Spott des Propheten Elia, der auf dem Karmel die Baalsprophe-
ten verhohnt, das machtvoll nichtige Publikum angreift (N 11, 59, 17-19; vgl. 1 Kon. 18, 27),

ist bezeichnend fiir Hamanns ganze Autorschaft, der »die Gotter der Erde weiter nichts, als

Bayer - Johann Georg Hamann (Greschat - Gestalten der
Kirchengeschichte) 6 21.12.2018



gespannte, reine transcendente Ideale ihrer Opferer sind« (N 111, 358, 12-14). Hamann erweist
sich darin als Aufklérer, der die Aufkldrung — ihm eine »blinde lllumination« (ZH V, 291,
10) — gerade am empfindlichsten Punkt ihres Selbstverstandnisses aufklart, das sich in Kants
hochgemutem Satz bekundet, den Hamann zur Er6ffnung seiner Rezension der »Kritik der
reinen Vernunft« (1781) zitiert: »Unser Zeitalter ist das eigentliche Zeitalter der Critic, der
sich alles unterwerfen mulR« (N 11, 277, 1f; Kr. d. r. V. A XI, Anm.). [355]

Die im Publikum institutionalisierte Kritik der birgerlichen Offentlichkeit ist zu einer Macht
geworden, welche die Tatigkeit des einzelnen Schriftstellers und zunehmend auch das Ge-
schaft der Regierenden bestimmt. Hamann weif3 um diese Macht als eines »Tyrannen« (N I,
59, 24) und »Sophisten«. Der faktische Sprachgebrauch ist als herrschende Sprachregelung
ein »Tyrann« und zugleich ein »Sophist«, der nicht nur das Denken verfiihrt.

Hamann will sich dem herrschenden Sprachgebrauch und damit zugleich den politischen Ver-
haltnissen, in denen er lebt, weder nostalgisch noch zukunftsstichtig entziehen; er will sich auf
sie einlassen, »weil der Tyrann und Sophist .. . durch nichts als mathemata pathemata, leiden-
de Gelehrigkeit, asthetischen Gehorsam des Kreuzes entwaffnet, und nur mit dem Bild und
der Uberschrift seiner eigenen Zinsemiinze befriedigt werden kann« (N 111, 234, 20-24;
»Zwey Scherflein zur neusten Deutschen Litteratur«, 1780).

Wie Jesus (Mk 12, 13-17) mit einer Fangfrage seiner Gegner umgeht, auf sie eingeht, gleich-
wohl aber sich nicht den gestellten Alternativen und Vexierfragen fligt, sondern sie von innen
her auflost und zerbricht, so ist Hamann davon tberzeugt, dal3 er »schlechterdings die Sprache
nehmen musse, wie sie ist, mit allen Muttermalern der Sinnlichkeit« (234, 18f). Dabei wird er
selbst zum Tyrannen und Sophisten; er kann nicht an seiner Zeit und ihrer Sprache teilhaben,
ohne schuldig zu werden.

So kritisiert Hamann zwar die Abhéngigkeit des Autors vom Leser und beschreibt sie als Ver-
héltnis von Gottern und denen, die ihnen opfern; die Gotter und ihre Verehrer sind wechsel-
seitig voneinander abhangig. Aber er kritisiert die Abhangigkeit des Autors vom Leser nicht
in der Annahme, dal} diese Abhangigkeit aufzuheben und die entsprechende Riicksicht zu
vermeiden ware. Der Leser ist nicht wegzudenken. Er gehort zum Autor nicht beil&ufig, son-
dern wesentlich. »Die Idee des Lesers ist die Muse und Gehulfin des Autors« (N 11, 348, 10;
»Leser und Kunstrichter«, 1762).

Hamann ist darin »systematisch«, dal} er den Zusammenhang von Autor und Leser im Auge
hat — einen Zusammenhang, der nicht durch eine apriorische Allgemeinheit des Denkens
oder durch starre, festliegende Wortbedeutungen garantiert ist, der sich vielmehr erst herstellt.
Dazu, dal3 die beabsichtigte Kommunikation gelingt, gehort ja, da der Autor mit seinem Text
noch nicht den Zusammenhang herstellt und definitiv festlegt, den Autor und Leser erst zu-
sammen bilden kénnen. »Schriftsteller und Leser sind zwo Hélften, deren Bedurfnisse sich
aufeinander beziehen, und ein gemeinschaftliches Ziel ihrer Vereinigung haben« (347, 22-24).
Keiner ist ein Individuum, das in sich bestehen kdnnte. Der Schriftsteller ist nicht autark, der
Leser auch nicht. Sie bilden eine unaufldsliche Einheit — in ihrem Medium, dem Buch.

»Autor, Buch und Leser. Wo liegt aber das Ré&zel des Buchs? In seiner Sprache oder in seinem
Inhalt? Im Plan des Urhebers oder im Geist des Auslegers?« (ZH V, 272, 16-18). Mit diesen
Fragen setzt Hamann ein Spiel in Bewegung, in dem [356] die Fragen nach dem »Plan des
Urhebers« und dem »Geist des Auslegers« sich als Vexierfragen erweisen und als Alternative
sich auflosen.

Hamann stellt also in Zusammenh&nge — und zwar so, dal der Zusammenhang, das System,

Bayer - Johann Georg Hamann (Greschat - Gestalten der
Kirchengeschichte) 7 21.12.2018



nicht vorweg gedacht wird. Vielmehr stellt er in Zusammenhange, die keine Verallgemeine-
rungen sind in dem Sinne, daR sie sich abheben lielen von der von Hegel an Hamann so sehr
kritisierten »tiefen Partikularitat« — jener genauen Lokalitat, Personalitat und Individualitat,
die seine Schriften pragt.

V.

Sachverhalt und Sprachgestalt dieser Schriften, in denen Hamanns geistige Gestalt sich uns
uberliefert, zeigen sich unaufléslich verbunden in der literarischen Form. Die Formen der
Hamannschen Autorschaft scheinen in den Titeln auf. Nach Hamanns Verstandnis blickt aus
ihnen und den Motti die ganze Schrift; ihr Titel ist ihr Gesicht, ihre »Physiognomie.

An den »Sokratischen Denkwiirdigkeiten« ist dies schon aufgezeigt worden. Den Titel der
»Brocken« nahm Hamann nach Ausweis des Mottos (N I, 298) und der »Erklarung des
Titels« (298f) aus Joh 6,12; Kierkegaards Titel der »Philosophischen Brocken« ahmt dies
nach. »Wir leben hier von Brocken. Unsere Gedanken sind nichts als Fragmente. Ja unser
Wissen ist Stlickwerk« (299, 27-29). Allgemeinen »Wahrheiten, Grundsétzen, Systems bin
ich nicht gewachsen. Brocken, Fragmente, Grillen, Einfalle« (ZH 1, 431, 29f). Entsprechend
tragen die Schriften Titel wie: »... Chimérische Einfalle ...« (N 11, 157-165), »Philologische
Einfélle und Zweifel ...« (N 111, 35-53), »Zweifel und Einfélle ...« (N I11, 171-196).

Fast alle Schriften Hamanns verraten schon in ihrem Titel, daB sie Antworten, Nachahmun-
gen, freie Ankniipfungen sind. Die »Aesthetica in nuce« (1762) entlehnt ihren Titel dem Buch
eines Zeitgenossen. »Au Salomon de Prusse« (N 111, 55-60) spielt auf den Schluf der Ode
Voltaires zum Regierungsantritt Friedrichs (1740) an (»Der Salomon des Nordens bringt das
Licht ...«). Die geplanten »Freymuthigen Briefe, die nattrliche Religion betreffend« kehren
die 1780 anonym erschienenen »Freymdithigen Betrachtungen tber das Christentum« des
Freimaurers und Professors, Hofpredigers und Beichtvaters Hamanns, Johann August Starck,
um und beziehen sich zugleich auf Hamanns Ubersetzung von Humes »Dialogues concerning
Natural Religion« (ZH 1V, 225, 25-28), in denen er eine entscheidende Hilfe fiir seinen
Kampf gegen die Vertreter der »natiirlichen Religion« sieht.

Einen besonders sprechenden Titel tragt die Schrift »Golgatha und Scheblimini! VVon einem
Prediger in der Wisten ...« (N 111, 291-318), 1784 als Antwort auf Moses Mendelssohns
»Jerusalem oder Uber religiose Macht und Judenthum« (1783) in der »Wuste«, im rationali-
stischen Berlin, erschienen. Sie bewegt sich, [357] wie alle Schriften Hamanns, im Stil des
»Cento« (Flickteppich); sie ist »musivisch«, ein Mosaik (Eine Sammlung seiner franzésischen
Schriften hatte Hamann 1762 unter dem Titel »Essais a la Mosaique« verdffentlicht). »Diese
kleine musivische Schrift ist aus lauter Stellen des Mendelssohnschen Jerusalems zusammen-
gesetzt, und den Wolfianischen Spitzfindigkeiten entgegengesetzt, womit er seine Unwissen-
heit des Judentums und seine Feindschaft gegen das Christentum, welche er religiése Macht
nennt, zu beménteln gesucht« (N 111, 319, 1-5). Mit dem Alten Testament (Ps 110, 1: Schebli-
mini = »Setze dich zu meiner Rechten!«) tritt Hamann gegen das aufgeklarte Judentum fur
das Christentum ein. Dessen Mitte liegt in der Verschrankung von »Golgatha und Schebli-
mini«, im Geschehen der Kreuzigung und Auferweckung Jesu Christi, in »der irdischen Dor-
nen- und himmlischen Sternenkrone und dem kreutzweis ausgemittelten VVerhaltnis der tief-
sten Erniedrigung und erhabensten Erhéhung beyder entgegengesetzten Naturen« (N 111, 405,
29-407, 3). Diese im Titel der Schrift figurierte Mitte bestimmte Hamanns Leben, Lesen und
Schreiben bis in die feinsten Verastelungen hinein. Die wechselseitige Teilhabe der Besonder-

heiten. gottlicher und menschlicher Natur aneinander, die »communicatio gottlicher und

Bayer - Johann Georg Hamann (Greschat - Gestalten der
Kirchengeschichte) 8 21.12.2018



menschlicher idiomatum ist ein Grundgesetz und der Hauptschlissel aller unsrer Erkenntnif3
und der ganzen sichtbaren Haushaltung« (N 111, 27, 11-14; Des Ritters von Rosencreuz letzte
Willensmeynung tber den goéttlichen und menschlichen Ursprung der Sprache, 1772).

»Golgatha und Scheblimini« ist »der wahre Innhalt meiner ganzen Autorschaft, die nichts als
ein evangelisches Lutherthum in petto hat« (ZH V1, 466, 22-24). Der schon zitierte »Fliegen-
de Brief an Niemand, den Kundbaren« dient der »Entkleidung meiner kleinen Schriftstellerey
und Verklarung ihres Zwecks, das verkannte Christentum und Luthertum zu erneuern und die
demselben entgegengesetzten MilRverstandnisse aus dem Wege zu radumen« (ZH V11, 43, 36-
44, 2), und schlie3t mit dem Bekenntnis, es sei das »Christentum« im Sinne des »Luther-
tums«, das »meine geheime Autorschaft tber ein Vierteljahrhundert im Schilde gefiihrt« (N
I11, 407, 16-18). In seinem »Schmack und Kraft allein dem Pabst- und Turkenmord jedes
Aeons gewachsen« ist vor allem Luthers Kleiner Katechismus, der nach Hamanns Selbstzeug-
nis im Innern des »alcibiadischen Gehduses« seiner sproden Schriften — wie das Gotterbild
im Silenschrein — steckt, in dieser Verpuppung aus einem religiésen Ghetto heraus in die
Offentlichkeit geschmuggelt wird »zum gerechten Aergernis unserer Liigen- Schau- und
Maulpropheten« (ZH 111, 67, 2-14).

Uber die kraftvolle Sprache der Lutherbibel hinaus wiederholt Hamann inmitten »unseres phi-
losophischen, aufgeklarten Jahrhunderts« Luthers grobe Sprachgebarden, geht es ihm doch
um keine literarische Spiegelfechterei, sondern um den Ernst der Uberfiihrung falscher Pro-
phetie und um den Kampf gegen Goétzendienst. »Denn was ist die hochgelobte Vernunft mit
ihrer Allgemeinheit, Unfehlbarkeit, Uberschwenglichkeit, GewiRheit und Evidenz? Ein Ens
rationis, ein [358] Olgotze, dem ein schreyender Aberglaube der Unvernunft géttliche Attri-
bute andichtet« (N 111, 225, 3-6; Konxompax. Fragmente einer apokryphischen Sibylle tGiber
apokalyptische Mysterien, 1779).

»Die Furcht des Herrn ist der Weisheit Anfang — und diese Weisheit macht uns feig zu liigen
und faul zu dichten« (ZH V, 291, 24-26). Faul zu jener Dichtung der Literaten und Philoso-
phen, die im Uberschwenglichen Gebrauch ihrer Vernunft die gebotene Skepsis vermissen
lassen und in ihrem Dogmatismus »orthodox« geworden sind. Hamann dagegen will »keine
andere Orthodoxie als unsern kleinen Lutherschen Katechismus« kennen (N 111, 173, 7f). Ver-
suchte die Orthodoxie »gesunder Vernunft«, alle Lebensbereiche zu beherrschen und selbst in
die Volkssprache mit puristischem Reformeifer einzugreifen, so machte Hamann sich zum
Anwalt des Unscheinbaren, reiner Vernunft AnstoRigen, des Kontingenten. Er verfaite eine
»Neue Apologie des Buchstaben h« (N 111, 89108), auf dessen Abschaffung einer von vielen
damals in Mode gekommenen Reformvorschlagen zur Orthographie drangte. Im zweiten Teil
der Schrift, der »Neuen Apologie des Buchstaben h von ihm selbst« (103-108), wehrt sich das
kleine »h« gegen die gewalttatigen und enthusiastischen Sprachverbesserer: »Mein Daseyn
und meine Erhaltung ist die Sache desjenigen, der alle Dinge tragt mit seinem kraftigen Worte
und der geschworen und gesagt: >BiR da? Himmel und Erde zergehen, wird nicht zergehen der
kleinste Buchstab noch ein Tuttel«« (105, 10-13).

Die auf Allgemeinheit und Notwendigkeit, auf Reinheit von allem Zufalligen und Besonderen
dréangende Vernunft diagnostiziert Hamann als gewalttétig. Er parallelisiert die Aufkl&rung
mit dem romischen Katholizismus unter dem Gesichtspunkt des Strebens nach Allgemeinheit,
der damit verbundenen Methode der Abstraktion und des dabei erwirkten Despotismus des
Systems. Er kdmpft gegen die Herrschaft der instrumentellen Vernunft, die den neuzeitlichen
Umgang des Menschen mit den Mitgeschopfen pragt — in der »zusammenhangenden und
systematischen Blndigkeit des romisch- und metaphysischkatholischen Despotismus, dessen
transcendenteller Verstand seine Gesetze der Natur selbst vorschreibt« (N 111, 297, 15-18).

Bayer - Johann Georg Hamann (Greschat - Gestalten der
Kirchengeschichte) 9 21.12.2018



Hamanns Kampf gegen den »rémisch- und metaphysischkatholischen Despotismus« findet
seinen Hohepunkt in der Metakritik der »Kritik der reinen Vernunft« Kants. Der springende
Punkt liegt in der »Reinheit«, wie der Titel schon figuriert: »Metakritik Gber den Purismum
der Vernunft« (N 111, 281-289; 1784). Die von Kant vorausgesetzte Reinheit verdankt sich
einer Abstraktion — ebenso wie seine Annahme einer Giite des Willens. Uber Kants »Grund-
legung zur Metaphysik der Sitten« (1783) urteilt Hamann im Vergleich mit der »Kritik der
reinen Vernunft«: »Statt der reinen Vernunft ist hier von einem andern Hirngespinst und Idol
die Rede, dem guten Willen« (ZH V, 418, 21f). »Reine Vernunft und guter Wille sind noch
immer Worter fir mich, deren Begriff ich mit meinen Sinnen zu erreichen nicht imstande bin,
und fur die Philosophie habe ich keine [359] fidem implicitam« (434, 24-26); von der Ver-
nunft hat Hamann »ohne Erfahrung und Uberlieferung keinen Begriff« (448, 25f).

Die in Hamanns »Metakritik« konzentrierte Revolution philosophischer Orientierungen be-
trifft vor allem die philosophische Gotteslehre, die Logik, Ontologie und Hermeneutik. Was
sich in der »Metakritik« bekundet, ist in seinem thematischen Zusammenhang mit der in
»Golgatha und Scheblimini« entwickelten Rechtsphilosophie in dem programmatischen Satz
der »Zwey Scherflein ...« annonciert: »Ohne Sprache hétten wir keine Vernunft, ohne Ver-
nunft keine Religion, und ohne diese drey wesentliche Bestandtheile unserer Natur weder
Geist noch Band der Gesellschaft« (N 111, 231, 10-12).

VI.

Hamanns Leben, Lesen und Schreiben geschieht in der eigentumlichen Freiheit, die das
Menschsein des Menschen ausmacht. In seiner Auseinandersetzung mit der Anthropologie
Herders greift Hamann, den Herrschaftsauftrag der biblischen Urgeschichte auslegend, auf
Aristoteles zurlick und macht geltend, »da3 der wahre Charakter unsrer Natur in der richter-
lichen und obrigkeitlichen Wirde eines politischen Thiers bestehe« (N 111, 37, 24-26; »Philo-
logische Einfélle und Zweifel Gber eine akademische Preisschrift«, 1772 — iber Herders
»Abhandlung tber den Ursprung der Sprache«, 1772).

Diese Wurde ist nicht selbsterworben, sondern dem Menschen verliehen. In ihrer Kraft
bewegt sich der Mensch jenseits bloRer Rezeptivitat und bloRer Spontaneitat; er ist weder
bloR Leser noch blofR Autor, sondern beides zugleich. Seine Freiheit ist gemeinschaftliches
Spiel zwischen Vorgabe und Aneignung, Empfangen und Uberliefern. Anfang und Ende
dieses Spiels hat der Mensch nicht in der Hand. Er bleibt Lernender. Lernen aber ist »im
eigentlichen Verstande eben so wenig Erfindung als blof3e Wiedererinnerung« (41, 10-12).

Das gemeinschaftliche Spiel vollzieht sich nicht in einem herrschaftsfreien Raum und lebt
auch nicht aus einem Vorgriff darauf. Es ist davon bestimmt, dal? andere iber mich Macht
haben und ich tber andere — als Herr und Knecht zugleich, freier Herr iber alle Dinge und
niemandem untertan und dienstbarer Knecht aller Dinge und jedermann untertan. »Jeder ist
sein eigener Gesetzgeber, aber zugleich der Erstgeborne und Ndchste seiner Unterthanen« (38,
16f).

Von dieser Freiheit macht Hamann mit seiner franzdsischen Zuschrift »Au Salomon de
Prusse« Gebrauch, die er mit den »Philologischen Einféllen ...« verband. Hamann wendet sich
an den Konig, der »seine Ohren gegen alles Schreyen seiner Unterthanen und Zollbedienten«
verstopft (ZH V, 208, 34f), redet den ersten Diener seines Staates als solchen, als untersten
Diener, an und mutet ihm zu, das zu werden, was er kraft der Erniedrigung und Erhéhung

Jesu Christi schon ist. »Sire, ... Sie haben sich selbst erniedrigt und werden, an [360] Gestalt

Bayer - Johann Georg Hamann (Greschat - Gestalten der
Kirchengeschichte) 10 21.12.2018



wie ein unglicklicher Preul3e erfunden, endlich dahin kommen, unser Vater zu werden, der
seinen Kindern Gutes zu geben weil wie unser Vater im Himmel ...« (N 111, 57, 1.58, 22-26).
In solcher Freiheit redet der »Magus« — einer, der den Stern gesehen hat (Mt 2, 10), ein vir
christianus.

Fur seine gewagte Doppelschrift fand Hamann keinen Verleger.

VII.

Hamann scheute das Risiko, nicht verstanden oder nicht gelesen zu werden, nicht. Er wartet
auf den Leser, der nicht nur empfangen will, sondern inm Uberliefertes durcharbeitet. Ha-
mann »ist mit Leib und Seele bis zu seinem letzten Blutstropfen in einem einzigen Worte
konzentriert« (Kierkegaard) und tberlaft es dem Leser, »die geballte Faust in die flache Hand
zu entfalten« (N 111, 289, 23f). Er nimmt nicht an, sich mit seinem Leser von vornherein im
Einverstandnis zu befinden, und greift nicht auf eine letztlich gelingende Verstandigung vor.

Systematisch denselben Ort wie die Rede vom transzendentalen Ich in der Philosophie Kants
nimmt bei Hamann die Rede von der Barmherzigkeit ein, in der ich nicht zuerst verstehe, son-
dern verstanden bin und verstanden werde. An Ostern 1787 schreibt Hamann vom Kranken-
bett an Friedrich Heinrich Jacobi, mit dem er in den letzten Jahren seines Lebens ein intensi-
ves Briefgespréch flihrte, von ihm aber an entscheidenden Punkten nicht verstanden wurde:
»Mit allem Kopf(zer)brechen geht es mir wie dem Sancho Pancha, daf ich mich endlich mit
seinem Epiphonem beruhigen muR: Gott versteht mich!« (ZH VII, 135, 17-19). »Des Sancho
Pancha Transcendentalphilosophie ist mir so heilsam wie des Samariters Ol und Wein« (ZH
1V, 340, 5f).

»Gott versteht mich!« Dieses Bekenntnis nimmt der Autor Hamann auch fur seine Leser in
Anspruch; sie sind »Leser im Verborgenen, die Gott besser kennt und versteht als Ich« (N 1V,
460, 10-13). Darin liegt ihre Freiheit. Die sich mitteilende Wahrheit nétigt nicht; deshalb will
ihr Zeuge sie nicht erzwingen. Sie geschieht frei und ist das Majestatsrecht des Autors, der
endgultig auslegt und urteilt.

Werke
Gesamtausgaben:

Johann Georg Hamann, Samtliche Werke. Historisch-kritische Ausgabe. Hg. von Josef Nad-
ler. 6 Bde. Wien 1949-1957 (zitiert als N mit romischer Band- und arabischer Seiten- und
Zeilenzahl). [361]

Johann Georg Hamann, Briefwechsel. Hg. von Walther Ziesemer und Arthur Henkel. 7 Bde.,
Wiesbaden 1949-1979. (geplanter Registerband V11 noch nicht erschienen; zitiert als ZH
mit romischer Band- und arabischer Seiten- und Zeilenzahl).

Bayer - Johann Georg Hamann (Greschat - Gestalten der
Kirchengeschichte) 11 21.12.2018



Einzelausgaben:

Johann Georg Hamann, Sokratische Denkwirdigkeiten./ Aesthetica in nuce. Mit einem Kom-
mentar hg. v. Sven-Aage Jargensen (= Reclam 926/26a). Stuttgart 1968.

Johann Georg Hamann, Schriften zur Sprache. Einleitung und Anmerkungen von Josef Simon
(= Suhrkamp Theorie 1). Frankfurt 1967.

Johann Georg Hamann, Entkleidung und Verkl&rung. Eine Auswahl aus Schriften und Briefen
des »Magus im Norden«. Hg. v. Martin Seils. Berlin 1963.

Darstellungen

Hamann, Johann Georg. Hg. von Reiner Wild (= Wege der Forschung, Bd. 511). Darmstadt
1978 (Mit einer Auswahl reprasentativer Aufsatze und Studien bietet der Band einen
Einblick in die Hamannforschung der letzten 120 Jahre. Ein Anhang informiert ausfihr-
lich Uber die neueren Hamann-Kommentare).

Johann Georg Hamanns Hauptschriften erklart. Hg. v. Fritz Blanke, Karlfried Grunder und
Lothar Schreiner. Glitersloh 1956ff; bisher erschienen die Bande 1. 2. 4. 5. 7 (Kommen-
tarwerk).

Jorgensen, S.-A.: Johann Georg Hamann (= Sammlung Metzler, Bd. 143). Stuttgart 1976
(Darstellung von Leben und Werk, gut als Arbeitsbuch geeignet; enthdlt umfassende In-
formationen Uber Quellen, Literatur und Forschungsstand).

Quelle: Martin Greschat (Hrsg.), Gestalten der Kirchengeschichte, Bd. 8: Die Aufklarung,
Stuttgart-Berlin-Koln: Kohlhammer 1983, S. 347-361.

Bayer - Johann Georg Hamann (Greschat - Gestalten der
Kirchengeschichte) 12 21.12.2018



