
Gadamer - Die Erfahrung des Todes 1 12.11.2018 

Die Erfahrung des Todes 

Von Hans-Georg Gadamer 

In unserer Besinnung geht es um mehr als um den bloßen Wandel des Todesbildes, wie es 

durch die Jahrtausende menschlichen Gedächtnisses auf uns gekommen ist, seines in der 

Deutung der Religionen oder in den Lebensordnungen der Menschen. Es geht um einen viel 

radikaleren und spezifisch heutigen Vorgang, um das Schwinden des Todesbildes in der 

modernen Gesellschaft. Das ist es, was offenkundig unsere Besinnung verlangt. Es geht um 

etwas, was man eine abermalig neue Aufklärung nennen möchte, die nun alle Schichten der 

Bevölkerung ergreift und für die die technologische Beherrschung der Wirklichkeit mit Hilfe 

der blendenden Erfolge der modernen Naturwissenschaft und des modernen Nachrichtenwe-

sens die alles tragende Grundlage bildet. Sie hat eine Entmythologisierung des Todes herbei-

geführt. 

Wenn man genau sein will, müßte man besser von einer Entmythologisierung des Lebens 

reden – und damit auch der des Todes. Denn das ist die logische Ordnung, in der sich die neue 

Aufklärung durch Wissenschaft ausbreitet. Es hat etwas Faszinierendes, daß die moderne 

Wissenschaft die Entstehung des Lebens im Weltall nicht mehr als eine wunderbare Tatsache 

oder als ein unkalkulierbares Spiel des Zufalls ansieht, sondern entscheidende naturwissen-

schaftliche Kausalitäten zu benennen weiß, die in einem im groben bereits verständlichen 

Evolutionsprozeß zur Entstehung des Lebens auf unserem Planeten mit allen seinen weiteren 

Entwicklungen geführt haben. Man wird auf der anderen Seite auch nicht übersehen, daß die 

industrielle Revolution und ihre technischen Folgen die Erfahrung des Todes im Leben der 

Menschen tatsächlich gewandelt haben. Nicht nur, daß die Begräbnisprozession ans dem 

Stadtbilde verschwunden ist – bei deren Vorbeizug ein jeder vor der Majestät des Todes den 

Hut abnahm. Tiefer greift noch die tatsächliche Anonymisierung des Sterbens in den moder-

nen Kliniken. Neben dem Verlust an öffentlicher Darstellung des Geschehens tritt damit die 

Herauslösung des Sterbenden und seiner Angehörigen aus der häuslichen und familiären 

Umwelt. Sie fügt den Sterbefall in einen technischen Betrieb industrieller Produktion ein. 

Einer der zahllosen Fertigungsprozesse des modernen Wirtschaftslebens, wenn auch einer 

negativen Art, ist das Sterben geworden, wenn man auf diese Veränderungen blickt. [289] 

Und doch gibt es vielleicht keine Erfahrung im Leben des Menschen, die so deutlich die 

Grenzen markiert, die der modernen Naturbeherrschung mit Hilfe von Wissenschaft und 

Technik gesetzt sind. Gerade die enormen technischen Fortschritte, die in der oft künstlichen 

Erhaltung des Lebens erzielt werden, manifestieren die absolute Grenze unseres Könnens. Die 

Lebensverlängerung wird am Ende zur Sterbensverlängerung und zum Verdämmern von Ich-

Erfahrung überhaupt. Sie gipfelt in dem Schwinden der Erfahrung des Todes. Die moderne 

Chemie der Betäubungsmittel depossediert die leidende Person. Die künstliche Aufrechterhal-

tung der vegetativen Funktionen des Organismus macht den Menschen zu einem Glied in 

einem maschinellen Vorgang. Der Tod selbst wird wie ein Schiedsspruch von dem Entschluß 

des behandelnden Arztes abhängig. All das schließt zugleich die überlebenden von der Teil-

nahme und Teilhabe an dem unwiderruflichen Geschehen aus. Selbst die von den Kirchen 

angebotene Seelsorge findet oft nicht mehr den Zugang; nicht zu den Sterbenden, nicht zu den 

Teilnehmenden. 

Dabei nimmt die Erfahrung des Todes in der Geschichte der Menschheit eine ganz zentrale 

Stellung ein. Man darf vielleicht sogar sagen: sie leitet seine Menschwerdung ein. Soweit 

unser menschliches Gedächtnis reicht, sehen wir dies als die unbestrittene Auszeichnung 

menschlicher Lebewesen, daß sie ihre Toten bestatten. Schon in sehr frühen Zeiten haben sie 

das unter einem unendlichen Aufwand an Feierlichkeit, an Schmuck und Kunst getan, die sie 



Gadamer - Die Erfahrung des Todes 2 12.11.2018 

an die Ehrung des Toten wendeten. Was alles an Herrlichkeiten bildender Kunst, die wir 

bewundern, in Wahrheit Weihgaben waren, ist für den Laien eine immer neue Überraschung. 

Damit steht der Mensch unter allen Lebewesen einzig da, so einzig, wie durch den Besitz der 

Sprache, oder vielleicht noch ursprünglicher. Jedenfalls reicht die Dokumentation des Toten-

kults in der Frühgeschichte weit hinter die Überlieferung menschlicher Sprache zurück. 

Es ist gewiß nicht möglich, die Vorstellungswelt zu rekonstruieren, die den alten Totenbräu-

chen zugrundelag. Indessen, was auch immer die religiösen Vorstellungen von Leben und 

Sterben gewesen sein mögen, die in den verschiedenen Phasen unserer Frühgeschichte die 

Totenkulte getragen haben, es dürfte sich doch ein Gemeinsames sagen lassen: sie alle bekun-

den, daß die Menschen das Nicht-da-sein des Verstorbenen, sein Abgeschiedensein, sein 

endgültiges Nicht-mehr-dazugehören nicht wahrhaben konnten und wollten. Darin liegt ein 

unübersehbarer Hinweis auf den Zusammenhang zwischen unserem bewußten und selbstbe-

wußten Daseinsgefühl und der Unbegreiflichkeit des Todes. Es liegt für jeden, der am Leben 

ist, etwas Unbegreifliches in der Tatsache, daß dieses in die Zukunft hinausdenkende mensch-

liche Bewußtsein eines Tages erlischt. Entsprechend ist das Eintreten dieses Erlöschens in den 

Augen derer, die dabei sind, etwas Unheimliches. [290] Ein schönes Dichterwort Hans Caros-

sas weiß etwas von der Selbstverständlichkeit des menschlichen Daseins und Daseinsgefühls 

und seines Endens auszudrücken. Die Verse lauten: »Wir hören’s nicht, wenn Gottes Weise 

summt, wir hören’s erst, wenn sie verstummt.« 

Im Blick auf unsere aufgeklärte Kulturwelt hat es Sinn, von einer geradezu systematischen 

Verdrängung des Todes zu sprechen. Man muß nur daran denken, wie frühere Riten und Kult-

ordnungen dem Tod im Leben der Gesellschaft einen feierlichen Platz anwiesen und wie die 

Hinterbliebenen in das gemeinsame Leben und Weiterleben durch ihre zeremoniellen Bräuche 

eingebettet blieben. Manches davon lebt noch heute nach – und doch sind etwa die Klagewei-

ber alter Kulturen, die die Trauer aller zu dramatischer Darstellung brachten, dem heutigen 

Zivilisationsmenschen gewiß nicht mehr denkbar und erträglich. 

Auf der anderen Seite muß man die Verdrängung des Todes als eine urmenschliche Haltung 

des Menschen begreifen, die er zu seinem eigenen Leben einnimmt. Er gehorcht ja damit nur 

dem, daß sich die ganze Weisheit der Natur in diese eine Aufgabe zusammennimmt, den Exi-

stenzwillen der Kreatur auf jede Weise zu stärken, sowie diese vom Tode bedroht ist. Die 

Kraft der Illusionen, mit denen Schwerkranke oder Sterbende an ihrem Lebenswillen festhal-

ten, redet eine unmißverständliche Sprache. Man muß sich fragen, was überhaupt Wissen um 

den Tod heißt. Es gibt etwas wie einen tiefen Zusammenhang zwischen dem Wissen um den 

Tod, dem Wissen um die eigene Endlichkeit, d. h. der Gewißheit, daß man eines Tages ster-

ben muß – und auf der anderen Seite dem geradezu impetuosen gebieterischen Nicht-wissen-

wollen dieses derart Gewissen. 

In einer tiefsinnigen Umdeutung ältester mythischer Überlieferung hat der griechische Tragi-

ker Aischylos in seinem Prometheus-Drama die Frage des Todes und seiner Bedeutung für 

das menschliche Leben gedeutet. Der Menschenfreund Prometheus rühmt dort, daß das Ver-

dienst, das er sich für den Menschen erworben habe, nicht so sehr die Gabe des Feuers und die 

mit der Beherrschung des Feuers verbundene Kunstfertigkeit aller Art sei, sondern dies, daß er 

ihm das Wissen um seine Todesstunde genommen habe. Bevor er, Prometheus, diese Gabe 

des Verbergens des eigenen Todes zu den Menschen gebracht habe, hätten dieselben armselig 

und untätig in Höhlen gelebt und nichts von jenem dauernden Kulturwerk geschaffen, das sie 

vor allen anderen Lebewesen auszeichnet. 

Der Tiefsinn dieser Geschichte liegt darin, daß der Dichter hinter die überlieferte Sage von der 



Gadamer - Die Erfahrung des Todes 3 12.11.2018 

Gabe des Feuers und der Erweckung der Kunstfertigkeit zurückfragt und deren letzte und tief-

ste Motivation gleichsam in die eigentliche Gabe umdeutet. Er übertrifft damit den Kultur-

stolz der antiken Aufklärung, wie sich das in der dem Protagoras in den Mund gelegten pla-

tonischen Formel ›Kunstverstand und Feuer‹ (évtechnos sophía sùn pyrí, [291] Prot. 321 d) 

darstellt. Es ist die Motivation durch den Todesbezug, die dem Drama des Aischylos seine 

Tiefe gibt. Diese Gabe besteht darin, daß der Vorausblick des Menschen in die Zukunft dieser 

seiner Zukunft den Charakter einer so greifbaren Gegenwart leiht, daß er den Gedanken des 

Endes nicht zu fassen vermag. Einer hat Zukunft, solange er nicht weiß, daß er keine Zukunft 

hat. Die Verdrängung des Todes ist der Wille des Lebens. Insofern steht das Wissen um den 

eigenen Tod unter merkwürdigen Bedingungen. Man kann sich etwa fragen, wann das Kind 

den Tod begreifen lernt. Es ist mir nicht sicher, ob es darauf in der modernen Psychologie 

eine einigermaßen gesicherte Antwort gibt, die wenigstens für die aufgeklärte Gesellschaft 

unseres Kulturkreises Geltung hätte. Vermutlich gehört es zu dem beschriebenen inneren 

Zusammenhang von Leben und Verdrängung des Todes, daß das Wissen um das eigene Ster-

benmüssen, auch dann, wenn es sich langsam als ein tiefstes inneres Wissen im heranwach-

senden Menschen befestigt, wie verhüllt bleibt. Und selbst wo das klarste gereifteste Wissen 

um den bevorstehenden Tod sich regt und nicht länger verbergen läßt, ist in manchen Men-

schen der Lebenswille und der Zukunftswille bekanntlich so stark, daß sie nicht einmal die 

rechtlichen Formen eines letzten Willens zu vollziehen bereit sind. Andere wieder behandeln 

die Verfügung über ihr Eigenes, die sie im letzten Willen fixieren, fast wie eine Art Bestäti-

gung des eigenen Lebens und Noch-Daseins. 

Nun darf man gewiß sagen, daß die moderne Zivilisationswelt die Verdrängungstendenz, die 

im Leben selber wurzelt, voll Eifer und Übereifer gleichsam zu institutioneller Perfektion zu 

bringen sucht und deshalb die Erfahrung des Todes völlig an den Rand des öffentlichen Le-

bens schiebt. Es ist ein erstaunliches Phänomen, daß sich gleichwohl gegen diese Tendenz der 

Zivilisation ein beharrlicher Widerstand bildet. Nicht nur, daß die religiösen Bindungen, die 

in den Formen des Begräbnisses und des Totenkults fortleben, ja bei einem Todesfalle oft 

wieder aufleben. In anderen Kulturen, in denen die Gewalt der modernen Aufklärung sich erst 

langsam durchsetzt, gilt das noch viel mehr, zumal das religiöse Herkommen hier viel reichere 

Formen ausgebildet hatte. Aber selbst in einem Zeitalter des sich ausbreitenden Massenatheis-

mus werden auch von den Ungläubigen und in Wahrheit, ganz Säkularisierten solche Kultfor-

men aufrecht erhalten. So, wenn es um die Feste des Lebens geht, um die christliche Taufe 

und die christliche Eheschließung, und vollends, wenn es um die Feste des Sterbens geht, um 

das christliche Begräbnis und die Gedenkfeier. – Selbst in atheistischen Ländern ist das christ-

liche oder anderes religiöses Brauchtum neben der mitunter politisch und weltlich aufgebau-

ten Totenehrung zugelassen. Auch wenn das nur als eine Konzession auf Zeit gedacht sein 

sollte, spricht sich auch dann viel darin aus. – Erst recht gilt das von den säkularisierten Ge-

sellschaften der sogenannten freien Welt. überall bleibt gleichsam als die [292] andere Seite 

der Wegdrängung des Todes die Scheu vor dem Mysterium des Todes im Lebensbewußtsein 

des Lebenden, der Schauder vor seiner Heiligkeit, das Unheimliche, das um das Verstummen 

waltet, das endgültige Scheiden eines, der eben noch am Leben war. Hier scheint insbeson-

dere die genealogische Einheit der Familie eine tiefeingewurzelte religiöse Lebenskraft zu 

verteidigen. In manchen Kulturen, etwa in Japan oder im alten Rom, hat der Ahnenkult eine 

geradezu bestimmende religiöse Funktion besessen. Aber auch im Raum der abendländischen 

Christenheit behält die Totenverehrung ihren festen Platz. Sie umfaßt am Ende eine ganze 

Generationenfolge der Toten, die im Gedächtnis und in der Verehrung gehalten werden und 

bildet in ihrer christlichen oder anderer religiösen Gestaltung eine Art Gegenstück zu der eige-

nen Ordnung des Lebens. Das mag in unserer westlichen Welt heute bis zu rationalen Diessei-

tigkeitsformen der Organisation transformiert werden – etwa in der Kontrasterfahrung von 

›Auflassung‹ der Gräber auf unsern Friedhöfen – noch in solchen bürokratischen Transaktio-

nen spricht sich etwas von Wissen um die Besonderheit des Totenkults aus. Das mag an 



Gadamer - Die Erfahrung des Todes 4 12.11.2018 

einem Beispiel gezeigt werden. Es ist eine uralte Erfahrung, die jenseits aller religiösen Trans-

zendenzgedenken bis heute ihre Lebenskraft beweist, daß der endgültige Abschied, den der 

Tod von den Hinterbliebenen verlangt, zugleich eine Verwandlung des Bildes des Toten im 

Bewußtsein und Gedächtnis der Überlebenden stiftet. Daß man über Tote nichts als Gutes 

sagen soll, ist eine Vorschrift, die man kaum so nennen kann. Es ist ein geradezu unstillbares 

Bedürfnis des menschlichen Gemüts, die in die Dauer der Abgeschiedenheit verwandelte Ge-

stalt des Verstorbenen nicht nur im Gedächtnis festzuhalten, sondern in ihrer produktiven, 

positiven, gleichsam ins Ideale veränderten und als Ideal unveränderlich gewordene Gestalt in 

sich aufzubauen. Es ist kaum zu sagen, was das eigentlich ist, daß mit dem endgültigen Ab-

schied eine Art veränderter Gegenwart des Abgeschiedenen zur Erfahrung kommt. 

Man versteht noch von solchen säkularisierten Gedächtnisformen her die tiefen Antriebe, die 

hinter den religiösen Jenseitsvorstellungen liegen, und nicht zuletzt das Bedürfnis, an die Un-

sterblichkeit der Seele zu glauben und an ein Wiedersehen im Jenseits. Diese christliche Vor-

stellung, die in vielen heidnischen Kulten ähnliche Entsprechungen hat, bringt beredt zum 

Ausdruck, wie das Wesen des Menschen die Überwindung des Todes gleichsam fordert. Was 

in gläubigen Gemütern als eine unerschütterliche Gewißheit, in anderen vielleicht mehr wie 

ein melancholisches Heimweh lebt – nirgends wird es doch als eine mit leichter Hand beisei-

tegeschobene Nichtigkeit behandelt. Es sieht so aus, als ob die Verdrängung des Todes, wie 

sie zum Leben selbst gehört, von den Überlebenden auf eine ihnen selbstverständliche Weise 

wieder gutgemacht werden muß. Religiöser Glaube und reine Weltlichkeit kommen darin 

überein, die Majestät des Todes zu ehren. Die [293] Angebote wissenschaftlicher Aufklärung 

finden an dem Mysterium des Lebens und des Sterbens eine unübersteigbare Grenze. Mehr 

noch, an dieser Grenze kommt eine wahre Solidarität aller Menschen miteinander zum Aus-

druck, indem sie alle das Geheimnis als solches verteidigen. Wer lebt, kann den Tod nicht 

annehmen. Wer lebt, muß den Tod annehmen. Wir sind Grenzgänger zwischen Diesseits und 

Jenseits. 

Man wird erwarten müssen, daß eine solche Grenzerfahrung, über die nur religiöse Botschaf-

ten einen überschritt und Hinausblick gestatten, dem philosophischen Gedanken wenig Raum 

für seine Denkfragen, Denkgründe, Denkschritte läßt. – Vor allem aber, daß Philosophie nicht 

ohne ständigen Blick auf das religiöse Jenseits (ob Verheißung oder Strafandrohung, etwa im 

Totengericht) den Menschen angesichts des Todes überhaupt denken kann. Das aber bedeutet 

für das, was man bei uns Philosophie nennt, daß nur im Blick auf das griechische Heidentum 

und auf den jüdisch-christlich­mohammedanischen Monotheismus die Frage der Philosophie 

überhaupt gestellt werden kann. 

So muß das griechische Denken sich fragen: wenn die untrennbare Zusammengehörigkeit von 

Leben und Tod und ihre scharfe wechselseitige Ausschließlichkeit das ganze Gewicht der Tat-

sächlichkeit für sich hat, wie soll man dann das Göttliche denken können? Als das Unsterbli-

che, als die Unsterblichen sollen die Götter ja zugleich ein Höchstes, im höchsten Sinne 

Lebendiges sein. Das führt das Denken dazu, im Lebendigen selber zwischen dem, was nicht 

stirbt, und dem, was den Tod erfährt, zu unterscheiden: die Seele wird als unsterblich angese-

hen und teilt so in der Bezeichnung durch das gleiche Wort athanatos, auch das Wesen mit 

den Göttern, den Unsterblichen. Der erste griechische Denker, der die innere Zusammenge-

hörigkeit nicht nur von Leben und Tod, sondern auch von Unsterblichen und Sterblichen mit 

Kühnheit ausgesprochen hat, ist wohl Heraklit in manchen seiner Rätselworte. Eines lautet 

geradezu: ›Unsterbliche Sterbliche, sterbliche Unsterbliche – lebend jener Sterben, jener Le-

ben gestorben.‹ (Frg. 62) Wie man immer die Auflösung dieses Rätsel denken mag, sie kann 

nicht gelingen, ohne die Psyche, die Seele, zu denken, in der sich das sich Ausschließende 

verschlingt. 



Gadamer - Die Erfahrung des Todes 5 12.11.2018 

Dieser Konsequenz stellt sich der platonische ›Phaidon‹, jenes Gespräch des zum Tode ver-

urteilten Sokrates mit seinen Freunden an dem Tage, an dessen Abend er den Giftbecher zu 

trinken hatte. Die religiöse Gelassenheit, mit der Sokrates hier alle Argumente gegen die 

Unsterblichkeit der Seele prüft und zurückweist, ist der stärkste Zuspruch, den das Kind in 

uns, das durch keine Argumente je ganz zu trösten ist, in der antiken Welt gefunden hat. Der 

sterbende Sokrates wurde so das Vorbild aller Späteren. Ich erinnere nur an den stoischen 

Weisen und seine Unerschütterlichkeit gegenüber dem Tode, in der er sich gleichsam als der 

Freie beweist. Selbst noch für den [294] Selbstmord, der bei ihm nicht verboten war, wird die 

Probe des dauerhaften freien Entschlusses abgefordert, indem nur der Tod durch das fortge-

setzte Fasten oder der Tod durch das bei vollem Bewußtsein erlittene langsame Verbluten 

religiös zugelassen war. Bekannt ist auch das Vorbild des Epikureers, der die Todesfurcht mit 

Argumenten bekämpft und zugleich die Lebenskunst damit auf ihre höchste Vollendung stei-

gert. Daß die Alten den Tod als den Bruder des Schlafes gedacht und gebildet haben und nicht 

als den grausen Knochenmann des christlichen Mittelalters, hat Lessing in einer bekannten 

Abhandlung betont – als ein Humanist so gut wie als ein Kind der modernen Aufklärung. 

Aber es sind ja gerade die Bedingungen der modernen Aufklärung, unter denen wir heute alle 

leben. So wird uns die Einfügung in verschönernde Trostwelten, wie sie Lessing beschreibt, 

am Ende versagt bleiben. Es macht die Härte und Strenge der modernen Aufklärung aus, daß 

sie einer Wissenschaft verdankt wird, die selber aus der christlichen Umprägung der heidni-

schen Antike ihre Entfaltung genommen hat. Die Jenseitigkeit Gottes hat dem menschlichen 

Erkennen seine eigene Selbstvergewisserung auferlegt und damit die Aufgabe des Erkennens 

am Ende selber verwandelt. Eine neue Meßgesinnung, ein neues Ideal der rationalen Kon-

struktion begründen ein neues Imperium. Es wird von dem Ideal des Herrschaftswissens 

regiert, das als Forschung die Grenzen des Beherrschbaren ständig weiter hinausrückt. Aber 

wenn es wahr ist, daß auch diese wissenschaftliche Aufklärung, wie die der antiken Welt, an 

der Unbegreiflichkeit des Todes ihre Grenzen findet, dann bleibt es auch wahr, daß der Frage-

horizont, innerhalb dessen das Denken sich dem Rätsel des Todes gegenüber überhaupt bewe-

gen kann, von solchen Heilslehren, also für uns von der christlichen in all ihren Variationen 

von Kirchen und Sekten, umschrieben ist. Es muß dem nachdenkenden Gedanken etwas so 

Unbegreifliches wie Einleuchtendes bedeuten, daß die wahre Überwindung des Todes in 

nichts als in der Auferstehung von den Toten liegen kann, dem Glaubenden die größte Gewiß-

heit, den Anderen etwas Unbegreifliches, das aber nicht unbegreiflicher ist als der Tod selber. 

Rundfunkvortrag für den SDR 2 im Oktober 1983. 

Quelle: Hans Georg Gadamer, Gesammelte Werke, Bd. 4: Neuere Philosophie II – Probleme 

Gestalten, Tübingen: J.C.B. Mohr (Paul Siebeck) 1987, Seiten 288-294. 


