Die Erfahrung des Todes
Von Hans-Georg Gadamer

In unserer Besinnung geht es um mehr als um den blofRen Wandel des Todesbildes, wie es
durch die Jahrtausende menschlichen Gedéchtnisses auf uns gekommen ist, seines in der
Deutung der Religionen oder in den Lebensordnungen der Menschen. Es geht um einen viel
radikaleren und spezifisch heutigen VVorgang, um das Schwinden des Todesbildes in der
modernen Gesellschaft. Das ist es, was offenkundig unsere Besinnung verlangt. Es geht um
etwas, was man eine abermalig neue Aufklarung nennen méchte, die nun alle Schichten der
Bevolkerung ergreift und fir die die technologische Beherrschung der Wirklichkeit mit Hilfe
der blendenden Erfolge der modernen Naturwissenschaft und des modernen Nachrichtenwe-
sens die alles tragende Grundlage bildet. Sie hat eine Entmythologisierung des Todes herbei-
gefihrt.

Wenn man genau sein will, mifite man besser von einer Entmythologisierung des Lebens
reden — und damit auch der des Todes. Denn das ist die logische Ordnung, in der sich die neue
Aufklarung durch Wissenschaft ausbreitet. Es hat etwas Faszinierendes, dal} die moderne
Wissenschaft die Entstehung des Lebens im Weltall nicht mehr als eine wunderbare Tatsache
oder als ein unkalkulierbares Spiel des Zufalls ansieht, sondern entscheidende naturwissen-
schaftliche Kausalitdten zu benennen weil3, die in einem im groben bereits verstandlichen
Evolutionsprozel zur Entstehung des Lebens auf unserem Planeten mit allen seinen weiteren
Entwicklungen gefuhrt haben. Man wird auf der anderen Seite auch nicht tibersehen, dal? die
industrielle Revolution und ihre technischen Folgen die Erfahrung des Todes im Leben der
Menschen tatséchlich gewandelt haben. Nicht nur, daR die Begrébnisprozession ans dem
Stadtbilde verschwunden ist — bei deren VVorbeizug ein jeder vor der Majestat des Todes den
Hut abnahm. Tiefer greift noch die tatsdchliche Anonymisierung des Sterbens in den moder-
nen Kliniken. Neben dem Verlust an 6ffentlicher Darstellung des Geschehens tritt damit die
Herausldsung des Sterbenden und seiner Angehdrigen aus der hduslichen und familidren
Umwelt. Sie fugt den Sterbefall in einen technischen Betrieb industrieller Produktion ein.
Einer der zahllosen Fertigungsprozesse des modernen Wirtschaftslebens, wenn auch einer
negativen Art, ist das Sterben geworden, wenn man auf diese Veranderungen blickt. [289]

Und doch gibt es vielleicht keine Erfahrung im Leben des Menschen, die so deutlich die
Grenzen markiert, die der modernen Naturbeherrschung mit Hilfe von Wissenschaft und
Technik gesetzt sind. Gerade die enormen technischen Fortschritte, die in der oft kiinstlichen
Erhaltung des Lebens erzielt werden, manifestieren die absolute Grenze unseres Konnens. Die
Lebensverlangerung wird am Ende zur Sterbensverlangerung und zum Verdammern von Ich-
Erfahrung tberhaupt. Sie gipfelt in dem Schwinden der Erfahrung des Todes. Die moderne
Chemie der Betdubungsmittel depossediert die leidende Person. Die kiinstliche Aufrechterhal-
tung der vegetativen Funktionen des Organismus macht den Menschen zu einem Glied in
einem maschinellen Vorgang. Der Tod selbst wird wie ein Schiedsspruch von dem Entschluf}
des behandelnden Arztes abhéngig. All das schliel3t zugleich die tiberlebenden von der Teil-
nahme und Teilhabe an dem unwiderruflichen Geschehen aus. Selbst die von den Kirchen
angebotene Seelsorge findet oft nicht mehr den Zugang; nicht zu den Sterbenden, nicht zu den
Teilnehmenden.

Dabei nimmt die Erfahrung des Todes in der Geschichte der Menschheit eine ganz zentrale
Stellung ein. Man darf vielleicht sogar sagen: sie leitet seine Menschwerdung ein. Soweit
unser menschliches Gedachtnis reicht, sehen wir dies als die unbestrittene Auszeichnung
menschlicher Lebewesen, daf sie ihre Toten bestatten. Schon in sehr friihen Zeiten haben sie
das unter einem unendlichen Aufwand an Feierlichkeit, an Schmuck und Kunst getan, die sie

Gadamer - Die Erfahrung des Todes 1 12.11.2018



an die Ehrung des Toten wendeten. Was alles an Herrlichkeiten bildender Kunst, die wir
bewundern, in Wahrheit Weihgaben waren, ist fiir den Laien eine immer neue Uberraschung.
Damit steht der Mensch unter allen Lebewesen einzig da, so einzig, wie durch den Besitz der
Sprache, oder vielleicht noch urspriinglicher. Jedenfalls reicht die Dokumentation des Toten-
kults in der Frithgeschichte weit hinter die Uberlieferung menschlicher Sprache zuriick.

Es ist gewil? nicht moglich, die Vorstellungswelt zu rekonstruieren, die den alten Totenbréu-
chen zugrundelag. Indessen, was auch immer die religidsen Vorstellungen von Leben und
Sterben gewesen sein mdgen, die in den verschiedenen Phasen unserer Frithgeschichte die
Totenkulte getragen haben, es dirfte sich doch ein Gemeinsames sagen lassen: sie alle bekun-
den, daB die Menschen das Nicht-da-sein des Verstorbenen, sein Abgeschiedensein, sein
endgultiges Nicht-mehr-dazugehdren nicht wahrhaben konnten und wollten. Darin liegt ein
unubersehbarer Hinweis auf den Zusammenhang zwischen unserem bewuften und selbstbe-
wuBten Daseinsgefuhl und der Unbegreiflichkeit des Todes. Es liegt fur jeden, der am Leben
ist, etwas Unbegreifliches in der Tatsache, dal} dieses in die Zukunft hinausdenkende mensch-
liche BewuBtsein eines Tages erlischt. Entsprechend ist das Eintreten dieses Erldschens in den
Augen derer, die dabei sind, etwas Unheimliches. [290] Ein schones Dichterwort Hans Caros-
sas weild etwas von der Selbstverstandlichkeit des menschlichen Daseins und Daseinsgefihls
und seines Endens auszudricken. Die Verse lauten: »Wir hdren’s nicht, wenn Gottes Weise
summt, wir horen’s erst, wenn sie verstummt.«

Im Blick auf unsere aufgeklarte Kulturwelt hat es Sinn, von einer geradezu systematischen
Verdrangung des Todes zu sprechen. Man muf3 nur daran denken, wie friihere Riten und Kult-
ordnungen dem Tod im Leben der Gesellschaft einen feierlichen Platz anwiesen und wie die
Hinterbliebenen in das gemeinsame Leben und Weiterleben durch ihre zeremoniellen Brauche
eingebettet blieben. Manches davon lebt noch heute nach — und doch sind etwa die Klagewei-
ber alter Kulturen, die die Trauer aller zu dramatischer Darstellung brachten, dem heutigen
Zivilisationsmenschen gewif3 nicht mehr denkbar und ertraglich.

Auf der anderen Seite mul3 man die Verdrdngung des Todes als eine urmenschliche Haltung
des Menschen begreifen, die er zu seinem eigenen Leben einnimmt. Er gehorcht ja damit nur
dem, daR sich die ganze Weisheit der Natur in diese eine Aufgabe zusammennimmt, den Exi-
stenzwillen der Kreatur auf jede Weise zu starken, sowie diese vom Tode bedroht ist. Die
Kraft der Illusionen, mit denen Schwerkranke oder Sterbende an ihrem Lebenswillen festhal-
ten, redet eine unmiBverstandliche Sprache. Man muf sich fragen, was Uberhaupt Wissen um
den Tod heif3t. Es gibt etwas wie einen tiefen Zusammenhang zwischen dem Wissen um den
Tod, dem Wissen um die eigene Endlichkeit, d. h. der Gewil3heit, da man eines Tages ster-
ben muf — und auf der anderen Seite dem geradezu impetuosen gebieterischen Nicht-wissen-
wollen dieses derart Gewissen.

In einer tiefsinnigen Umdeutung &ltester mythischer Uberlieferung hat der griechische Tragi-
ker Aischylos in seinem Prometheus-Drama die Frage des Todes und seiner Bedeutung fur
das menschliche Leben gedeutet. Der Menschenfreund Prometheus riilhmt dort, daR das Ver-
dienst, das er sich fiir den Menschen erworben habe, nicht so sehr die Gabe des Feuers und die
mit der Beherrschung des Feuers verbundene Kunstfertigkeit aller Art sei, sondern dies, dal} er
ihm das Wissen um seine Todesstunde genommen habe. Bevor er, Prometheus, diese Gabe
des Verbergens des eigenen Todes zu den Menschen gebracht habe, hatten dieselben armselig
und untatig in Hohlen gelebt und nichts von jenem dauernden Kulturwerk geschaffen, das sie
vor allen anderen Lebewesen auszeichnet.

Der Tiefsinn dieser Geschichte liegt darin, dal? der Dichter hinter die Uberlieferte Sage von der

Gadamer - Die Erfahrung des Todes 2 12.11.2018



Gabe des Feuers und der Erweckung der Kunstfertigkeit zurtickfragt und deren letzte und tief-
ste Motivation gleichsam in die eigentliche Gabe umdeutet. Er tbertrifft damit den Kultur-
stolz der antiken Aufkl&rung, wie sich das in der dem Protagoras in den Mund gelegten pla-
tonischen Formel »Kunstverstand und Feuer« (évtechnos sophia sun pyri, [291] Prot. 321 d)
darstellt. Es ist die Motivation durch den Todesbezug, die dem Drama des Aischylos seine
Tiefe gibt. Diese Gabe besteht darin, dal? der VVorausblick des Menschen in die Zukunft dieser
seiner Zukunft den Charakter einer so greifbaren Gegenwart leiht, dal3 er den Gedanken des
Endes nicht zu fassen vermag. Einer hat Zukunft, solange er nicht weil3, dal3 er keine Zukunft
hat. Die Verdrangung des Todes ist der Wille des Lebens. Insofern steht das Wissen um den
eigenen Tod unter merkwirdigen Bedingungen. Man kann sich etwa fragen, wann das Kind
den Tod begreifen lernt. Es ist mir nicht sicher, ob es darauf in der modernen Psychologie
eine einigermalien gesicherte Antwort gibt, die wenigstens flr die aufgeklarte Gesellschaft
unseres Kulturkreises Geltung hatte. Vermutlich gehdrt es zu dem beschriebenen inneren
Zusammenhang von Leben und Verdrangung des Todes, dal} das Wissen um das eigene Ster-
benmiissen, auch dann, wenn es sich langsam als ein tiefstes inneres Wissen im heranwach-
senden Menschen befestigt, wie verhullt bleibt. Und selbst wo das klarste gereifteste Wissen
um den bevorstehenden Tod sich regt und nicht langer verbergen 1&Rt, ist in manchen Men-
schen der Lebenswille und der Zukunftswille bekanntlich so stark, daf sie nicht einmal die
rechtlichen Formen eines letzten Willens zu vollziehen bereit sind. Andere wieder behandeln
die Verfiigung tber ihr Eigenes, die sie im letzten Willen fixieren, fast wie eine Art Bestéti-
gung des eigenen Lebens und Noch-Daseins.

Nun darf man gewil} sagen, dal} die moderne Zivilisationswelt die Verdrangungstendenz, die
im Leben selber wurzelt, voll Eifer und Ubereifer gleichsam zu institutioneller Perfektion zu
bringen sucht und deshalb die Erfahrung des Todes voéllig an den Rand des 6ffentlichen Le-
bens schiebt. Es ist ein erstaunliches Phanomen, dal sich gleichwohl gegen diese Tendenz der
Zivilisation ein beharrlicher Widerstand bildet. Nicht nur, daB die religiésen Bindungen, die
in den Formen des Begrébnisses und des Totenkults fortleben, ja bei einem Todesfalle oft
wieder aufleben. In anderen Kulturen, in denen die Gewalt der modernen Aufklarung sich erst
langsam durchsetzt, gilt das noch viel mehr, zumal das religiose Herkommen hier viel reichere
Formen ausgebildet hatte. Aber selbst in einem Zeitalter des sich ausbreitenden Massenatheis-
mus werden auch von den Unglaubigen und in Wahrheit, ganz Sakularisierten solche Kultfor-
men aufrecht erhalten. So, wenn es um die Feste des Lebens geht, um die christliche Taufe
und die christliche Eheschliefung, und vollends, wenn es um die Feste des Sterbens geht, um
das christliche Begrébnis und die Gedenkfeier. — Selbst in atheistischen L&ndern ist das christ-
liche oder anderes religitses Brauchtum neben der mitunter politisch und weltlich aufgebau-
ten Totenehrung zugelassen. Auch wenn das nur als eine Konzession auf Zeit gedacht sein
sollte, spricht sich auch dann viel darin aus. — Erst recht gilt das von den sakularisierten Ge-
sellschaften der sogenannten freien Welt. Gberall bleibt gleichsam als die [292] andere Seite
der Wegdréngung des Todes die Scheu vor dem Mysterium des Todes im Lebensbewuf3tsein
des Lebenden, der Schauder vor seiner Heiligkeit, das Unheimliche, das um das Verstummen
waltet, das endgdiltige Scheiden eines, der eben noch am Leben war. Hier scheint insbeson-
dere die genealogische Einheit der Familie eine tiefeingewurzelte religiose Lebenskraft zu
verteidigen. In manchen Kulturen, etwa in Japan oder im alten Rom, hat der Ahnenkult eine
geradezu bestimmende religiose Funktion besessen. Aber auch im Raum der abendl&ndischen
Christenheit behélt die Totenverehrung ihren festen Platz. Sie umfalit am Ende eine ganze
Generationenfolge der Toten, die im Ged&chtnis und in der Verehrung gehalten werden und
bildet in ihrer christlichen oder anderer religiosen Gestaltung eine Art Gegenstiick zu der eige-
nen Ordnung des Lebens. Das mag in unserer westlichen Welt heute bis zu rationalen Diessei-
tigkeitsformen der Organisation transformiert werden — etwa in der Kontrasterfahrung von
yAuflassung« der Graber auf unsern Friedhdfen — noch in solchen burokratischen Transaktio-
nen spricht sich etwas von Wissen um die Besonderheit des Totenkults aus. Das mag an

Gadamer - Die Erfahrung des Todes 3 12.11.2018



einem Beispiel gezeigt werden. Es ist eine uralte Erfahrung, die jenseits aller religiésen Trans-
zendenzgedenken bis heute ihre Lebenskraft beweist, dafl der endgultige Abschied, den der
Tod von den Hinterbliebenen verlangt, zugleich eine Verwandlung des Bildes des Toten im
BewuRtsein und Gedachtnis der Uberlebenden stiftet. DaR man Gber Tote nichts als Gutes
sagen soll, ist eine VVorschrift, die man kaum so nennen kann. Es ist ein geradezu unstillbares
Bedurfnis des menschlichen Gemiits, die in die Dauer der Abgeschiedenheit verwandelte Ge-
stalt des Verstorbenen nicht nur im Gedachtnis festzuhalten, sondern in ihrer produktiven,
positiven, gleichsam ins Ideale veranderten und als Ideal unverénderlich gewordene Gestalt in
sich aufzubauen. Es ist kaum zu sagen, was das eigentlich ist, da mit dem endgultigen Ab-
schied eine Art veranderter Gegenwart des Abgeschiedenen zur Erfahrung kommt.

Man versteht noch von solchen sékularisierten Gedachtnisformen her die tiefen Antriebe, die
hinter den religidsen Jenseitsvorstellungen liegen, und nicht zuletzt das Bedurfnis, an die Un-
sterblichkeit der Seele zu glauben und an ein Wiedersehen im Jenseits. Diese christliche Vor-
stellung, die in vielen heidnischen Kulten dhnliche Entsprechungen hat, bringt beredt zum
Ausdruck, wie das Wesen des Menschen die Uberwindung des Todes gleichsam fordert. Was
in gldubigen Gemilitern als eine unerschitterliche Gewil3heit, in anderen vielleicht mehr wie
ein melancholisches Heimweh lebt — nirgends wird es doch als eine mit leichter Hand beisei-
tegeschobene Nichtigkeit behandelt. Es sieht so aus, als ob die Verdrdngung des Todes, wie
sie zum Leben selbst gehort, von den Uberlebenden auf eine ihnen selbstverstandliche Weise
wieder gutgemacht werden muf3. Religioser Glaube und reine Weltlichkeit kommen darin
Uberein, die Majestét des Todes zu ehren. Die [293] Angebote wissenschaftlicher Aufklarung
finden an dem Mysterium des Lebens und des Sterbens eine unubersteigbare Grenze. Mehr
noch, an dieser Grenze kommt eine wahre Solidaritat aller Menschen miteinander zum Aus-
druck, indem sie alle das Geheimnis als solches verteidigen. Wer lebt, kann den Tod nicht
annehmen. Wer lebt, mul} den Tod annehmen. Wir sind Grenzgéanger zwischen Diesseits und
Jenseits.

Man wird erwarten missen, daf? eine solche Grenzerfahrung, tiber die nur religiose Botschaf-
ten einen Uberschritt und Hinausblick gestatten, dem philosophischen Gedanken wenig Raum
fur seine Denkfragen, Denkgriinde, Denkschritte 143t. — VVor allem aber, daR Philosophie nicht
ohne standigen Blick auf das religitse Jenseits (ob Verheilung oder Strafandrohung, etwa im
Totengericht) den Menschen angesichts des Todes Gberhaupt denken kann. Das aber bedeutet
fiir das, was man bei uns Philosophie nennt, da3 nur im Blick auf das griechische Heidentum
und auf den judisch-christlich-mohammedanischen Monotheismus die Frage der Philosophie
Uberhaupt gestellt werden kann.

So mulR das griechische Denken sich fragen: wenn die untrennbare Zusammengehorigkeit von
Leben und Tod und ihre scharfe wechselseitige AusschlieBlichkeit das ganze Gewicht der Tat-
séchlichkeit fur sich hat, wie soll man dann das Gottliche denken kdnnen? Als das Unsterbli-
che, als die Unsterblichen sollen die Gotter ja zugleich ein Hochstes, im hochsten Sinne
Lebendiges sein. Das fuhrt das Denken dazu, im Lebendigen selber zwischen dem, was nicht
stirbt, und dem, was den Tod erfdhrt, zu unterscheiden: die Seele wird als unsterblich angese-
hen und teilt so in der Bezeichnung durch das gleiche Wort athanatos, auch das Wesen mit
den Gottern, den Unsterblichen. Der erste griechische Denker, der die innere Zusammenge-
horigkeit nicht nur von Leben und Tod, sondern auch von Unsterblichen und Sterblichen mit
Kihnheit ausgesprochen hat, ist wohl Heraklit in manchen seiner Ratselworte. Eines lautet
geradezu: >Unsterbliche Sterbliche, sterbliche Unsterbliche — lebend jener Sterben, jener Le-
ben gestorben.« (Frg. 62) Wie man immer die Auflésung dieses Réatsel denken mag, sie kann
nicht gelingen, ohne die Psyche, die Seele, zu denken, in der sich das sich Ausschlielende
verschlingt.

Gadamer - Die Erfahrung des Todes 4 12.11.2018



Dieser Konsequenz stellt sich der platonische »Phaidon¢, jenes Gespréch des zum Tode ver-
urteilten Sokrates mit seinen Freunden an dem Tage, an dessen Abend er den Giftbecher zu
trinken hatte. Die religiose Gelassenheit, mit der Sokrates hier alle Argumente gegen die
Unsterblichkeit der Seele pruft und zurtickweist, ist der starkste Zuspruch, den das Kind in
uns, das durch keine Argumente je ganz zu trésten ist, in der antiken Welt gefunden hat. Der
sterbende Sokrates wurde so das Vorbild aller Spateren. Ich erinnere nur an den stoischen
Weisen und seine Unerschiitterlichkeit gegentiber dem Tode, in der er sich gleichsam als der
Freie beweist. Selbst noch fur den [294] Selbstmord, der bei ihm nicht verboten war, wird die
Probe des dauerhaften freien Entschlusses abgefordert, indem nur der Tod durch das fortge-
setzte Fasten oder der Tod durch das bei vollem Bewuf3tsein erlittene langsame Verbluten
religiés zugelassen war. Bekannt ist auch das Vorbild des Epikureers, der die Todesfurcht mit
Argumenten bekampft und zugleich die Lebenskunst damit auf ihre hochste Vollendung stei-
gert. Dal} die Alten den Tod als den Bruder des Schlafes gedacht und gebildet haben und nicht
als den grausen Knochenmann des christlichen Mittelalters, hat Lessing in einer bekannten
Abhandlung betont — als ein Humanist so gut wie als ein Kind der modernen Aufklarung.

Aber es sind ja gerade die Bedingungen der modernen Aufkl&rung, unter denen wir heute alle
leben. So wird uns die Einfligung in verschdnernde Trostwelten, wie sie Lessing beschreibt,
am Ende versagt bleiben. Es macht die Harte und Strenge der modernen Aufklarung aus, daf}
sie einer Wissenschaft verdankt wird, die selber aus der christlichen Umpragung der heidni-
schen Antike ihre Entfaltung genommen hat. Die Jenseitigkeit Gottes hat dem menschlichen
Erkennen seine eigene Selbstvergewisserung auferlegt und damit die Aufgabe des Erkennens
am Ende selber verwandelt. Eine neue MeRRgesinnung, ein neues ldeal der rationalen Kon-
struktion begriinden ein neues Imperium. Es wird von dem Ideal des Herrschaftswissens
regiert, das als Forschung die Grenzen des Beherrschbaren standig weiter hinausrickt. Aber
wenn es wahr ist, dal auch diese wissenschaftliche Aufklarung, wie die der antiken Welt, an
der Unbegreiflichkeit des Todes ihre Grenzen findet, dann bleibt es auch wahr, dal} der Frage-
horizont, innerhalb dessen das Denken sich dem Rétsel des Todes gegenuber tiberhaupt bewe-
gen kann, von solchen Heilslehren, also fiir uns von der christlichen in all ihren Variationen
von Kirchen und Sekten, umschrieben ist. Es muf? dem nachdenkenden Gedanken etwas so
Unbegreifliches wie Einleuchtendes bedeuten, daR die wahre Uberwindung des Todes in
nichts als in der Auferstehung von den Toten liegen kann, dem Glaubenden die grofite Gewil3-
heit, den Anderen etwas Unbegreifliches, das aber nicht unbegreiflicher ist als der Tod selber.

Rundfunkvortrag fiir den SDR 2 im Oktober 1983.

Quelle: Hans Georg Gadamer, Gesammelte Werke, Bd. 4: Neuere Philosophie Il — Probleme
Gestalten, Tubingen: J.C.B. Mohr (Paul Siebeck) 1987, Seiten 288-294.

Gadamer - Die Erfahrung des Todes 5 12.11.2018



