Uber die Religion. Reden an die Gebildeten unter ihren Verachtern
\on Friedrich Schleiermacher

Berlin. Bei Johann Friedrich Unger. 1799

Erste Rede
Apologie

[1] Es mag ein unerwartetes Unternehmen sein, und Ihr mégt Euch billig dariiber wundern,
dal’ jemand gerade von denen, welche sich tiber das Gemeine erhoben haben, und von der
Weisheit des Jahrhunderts durchdrungen sind, Gehdér verlangen kann fir einen, von ihnen so
ganz vernachlassigten Gegenstand. Ich bekenne, dal? ich nichts anzugeben weil3, was mir
einen glucklichen Ausgang weissagte, nicht einmal den, meinen Bemiihungen Euren Beifall
zu gewinnen, viel weniger jenen, Euch meinen Sinn und meine Begeisterung mitzuteilen. Von
alters her ist der Glaube nicht jedermanns Ding gewesen, von der Religion haben immer nur
Wenige etwas verstanden, wenn Millionen auf mancherlei Art mit den Umhillungen
gegaukelt haben, mit denen sie sich aus Herablassung willig umhangen liel3. Jetzt besonders
ist das Leben der gebildeten Menschen fern von allem was ihr auch nur &hnlich wére. Ich
weil3 dal} Ihr ebensowenig in heiliger Stille die Gottheit verehrt, als Ihr die verlassenen
Tempel besucht, dal es in Euren geschmackvollen Wohnungen keine anderen Hausgotter gibt,
als die Spriche der Weisen und die Gesénge der Dichter, und da Menschheit und Vaterland,
Kunst und Wissenschaft, denn Ihr glaubt dies alles ganz umfassen zu kdnnen, so vollig von
Eurem Gemite Besitz genommen haben, dal? fir das ewige und heilige Wesen, welches Euch
jenseit der Welt liegt, nichts Gbrig bleibt, und Ihr keine Geflihle habt fiir dasselbe und mit ihm.
Es ist Euch gelungen das irdische Leben so reich und vielseitig zu machen, daf3 Ihr der
Ewigkeit nicht mehr bedirfet, und nachdem lhr Euch selbst ein Universum geschaffen habt,
seid lhr Gberhoben an dasjenige zu denken, welches Euch schuf. Ihr seid dartber einig, ich
weil3 es, dal nichts Neues und nichts Triftiges mehr gesagt werden kann tber diese Sache, die
von Philosophen und [2] Propheten, und durfte ich nur nicht hinzusetzen, von Spéttern und
Priestern, nach allen Seiten zur Genlge bearbeitet ist. Am wenigsten — das kann Niemandem
entgehen — seid Ihr geneigt, von den Letzteren dariiber etwas zu horen, welche sich Eures
Vertrauens schon langst unwirdig gemacht haben, als solche, die nur in den verwitterten
Ruinen des Heiligtums am liebsten wohnen, und auch dort nicht leben kénnen, ohne es noch
mehr zu verunstalten und zu verderben. Dies alles weil3 ich, und bin dennoch von einer innern
und unwiderstehlichen Notwendigkeit, die mich géttlich beherrscht durchdrungen zu reden,
und kann meine Einladung, dal3 gerade Ihr mich héren mégt, nicht zuriicknehmen.

Was das letzte betrifft, so konnte ich Euch wohl fragen: wie es denn komme, dal3, da Ihr Gber
jeden Gegenstand, er sei wichtig oder gering, am liebsten von denen belehrt sein wollt, welche
ihm ihr Leben und ihre Geisteskrafte gewidmet haben, und Eure Willbegierde auch die Hitten
des Landmanns und die Werkstatten der niederen Kiinstler nicht scheuet. Ihr nur in Sachen
der Religion alles fiir so verdéchtiger haltet, wenn es von denen kommt, welche die Virtuosen
derselben zu sein behaupten, und von Staat und Volk dafiir angesehen werden! Ihr werdet
gewild nicht beweisen kénnen, daB sie es nicht sind, und dal? sie eher alles andere haben und
predigen, als Religion. Ein solches unberechtigtes Urteil also wie billig verachtend bekenne
ich vor Euch, dal? auch ich ein Mitglied dieses Ordens bin, und ich wage es auf die Gefahr,
wenn Thr mich nicht aufmerksam anhoret, mit dem groRen Haufen desselben unter eine
Benennung geworfen zu werden. Es ist wenigstens ein freiwilliges Gestédndnis, denn meine
Schleiermacher - Uber die Religion 1 8/21/2018



Sprache sollte mich nicht verraten haben, und die Lobspriiche meiner Zunftgenossen auch
nicht; was ich will, das liegt so gut als vollig aulRer ihrem Kreise, und mdchte dem wenig
gleichen, was sie gern sehen und hdren wollen. In das Hilferufen der Meisten (ber den Unter-
gang der Religion stimme ich nicht ein, denn ich wilte nicht, daB irgendein Zeitalter sie
besser aufgenommen hétte als das gegenwartige, und ich habe nichts zu schaffen mit den
altglaubigen und barbarischen Wehklagen, wodurch sie die eingestirzten [3] Mauern ihres
judischen Zions und seiner gotischen Pfeiler wieder emporschreien mdchten. Ich bin mir
bewuf3t, dal ich in allem, was ich Euch zu sagen habe, meinen Stand vollig verleugne, warum
sollte ich ihn also nicht wie irgendeine andere Zufalligkeit bekennen? Die ihm erwiinschten
Vorurteile sollen uns nicht hindern, und seine heilig gehaltene Grenzsteine alles Fragens und
Mitteilens sollen nichts gelten zwischen uns. Als Mensch rede ich zu Euch von den heiligen
Mysterien der Menschheit nach meiner Ansicht, von dem was in mir war als ich noch in
jugendlicher Schwarmerei das Unbekannte suchte, von dem was seitdem ich denke und lebe
die innerste Triebfeder meines Daseins ist, und was mir auf ewig das Hochste bleiben wird,
auf welche Weise auch noch die Schwingungen der Zeit und der Menschheit mich bewegen
maogen. Dald ich rede rihrt nicht her aus einem verniinftigen Entschliisse, auch nicht aus
Hoffnung oder Furcht, noch geschiehet es einem Endzwecke gemaR oder aus irgendeinem
willkdrlichen oder zufélligen Grunde: es ist die innere unwiderstehliche Notwendigkeit
meiner Natur, es ist ein gottlicher Beruf, es ist das was meine Stelle im Universum bestimmt,
und mich zu dem Wesen macht, welches ich bin. Sei es also weder schicklich noch ratsam
von der Religion zu reden, dasjenige was mich also dringt, erdriickt mit seiner himmlischen
Gewalt diese kleinen Begriffe. Ihr wif3t, dal die Gottheit durch ein unabanderliches Gesetz
sich selbst gendtiget hat, ihr groBes Werk bis ins Unendliche hin zu entzweien, jedes
bestimmte Dasein nur aus zwei entgegengesetzten Kraften zusammenzuschmelzen, und jeden
ihrer ewigen Gedanken in zwei einander feindseligen und doch nur durch einander bestehen-
den und unzertrennlichen Zwillingsgestalten zur Wirklichkeit zu bringen. Diese ganze korper-
liche Welt, in deren Inneres einzudringen das hochste Ziel Eures Forschens ist, erscheint den
Unterrichtetsten und Denkendsten unter Euch nur als ein ewig fortgesetztes Spiel entgegen-
gesetzter Krafte. Jedes Leben ist nur das Resultat eines bestandigen Aneignens und AbstolRens,
jedes Ding hat nur dadurch sein bestimmtes Dasein, daf? es die beiden Urkrafte der Natur, das
durstige an sich ziehen und das rege und lebendige Selbst verbreiten, auf eine eigentimliche
Art vereinigt [4] und festhalt. Es scheint mir als ob auch die Geister, sobald sie auf diese Welt
verpflanzt werden, einem solchen Gesetze folgen muften. Jede menschliche Seele — ihre
vorubergehenden Handlungen sowohl als die innern Eigentiimlichkeiten ihres Daseins fuhren
uns darauf — ist nur ein Produkt zweier entgegengesetzter Triebe. Der eine ist das Bestreben
alles was sie umgibt an sich zu ziehen, in ihr eignes Leben zu verstricken, und wo mdéglich in
ihr innerstes Wesen ganz einzusaugen. Der andere ist die Sehnsucht ihr eigenes inneres Selbst
von innen heraus immer weiter auszudehnen, alles damit zu durchdringen, allen davon mitzu-
teilen, und selbst nie erschopft zu werden. Jener ist auf den GenuR gerichtet, er strebt die
einzelnen Dinge an, die sich zu ihm hinbeugen, er ist gestillt so oft er eines von ihnen ergrif-
fen hat, und wirkt nur mechanisch immer auf das néchste. Dieser verachtet den Genuf3 und
geht nur auf immer wachsende und erhéhte Téatigkeit; er tbersieht die einzelnen Dinge und
Erscheinungen, eben weil er sie durchdringt, und findet Gberall nur die Kréfte und Wesenhe-
ten an denen sich seine Kraft bricht; alles will er durchdringen, alles mit Vernunft und Freiheit
erflllen, und so geht er gerade aufs Unendliche und sucht und wirkt tberall Freiheit und
Zusammenhang, Macht und Gesetz, Recht und Schicklichkeit. So wie aber von den korperli-
chen Dingen kein einziges allein durch eine von den beiden Kré&ften der materiellen Natur
besteht, so hat auch jede Seele einen Teil an den beiden urspriinglichen Funktionen der
geistigen Natur, und die VVollkommenheit der intellektuellen Welt besteht darin, dal? alle
maogliche Verbindungen dieser beiden Kréfte zwischen den beiden entgegengesetzten Enden,
da hier die eine dort die andere fast ausschlie3end alles ist, und der Gegnerin nur einen
unendlich kleinen Teil tbrig 1aBt, nicht nur wirklich in der Menschheit vorhanden seien,

Schleiermacher - Uber die Religion 2 8/21/2018



sondern auch ein allgemeines Band des Bewultseins sie alle umschlinge, so daR jeder Einzel-
ne, ohnerachtet er nichts anderes sein kann als was er sein muf3, dennoch jeden anderen eben
so deutlich erkenne als sich selbst, und alle einzelne Darstellungen der Menschheit vollkom-
men begreife. Diejenigen, welche an den dulRersten Enden dieser grof3en Reihe liegen, sind
heftige ganz in sich [5] selbst gekehrte und sich vereinzelnde Naturen. Den Einen gebietet die
unerséttliche Sinnlichkeit eine immer gréRere Masse irdischer Dinge um sich her zu sammeln,
die sie gern aus dem Zusammenhange des Ganzen herausrisse, um sie ganz und allein sich
einzuverleiben; in dem ewigen Wechsel zwischen Begierde und GenulR kommen sie nie ber
die Wahrnehmungen des Einzelnen hinaus, und immer mit selbststichtigen Beziehungen
beschéftigt, bleibt ihnen das Wesen der tibrigen Menschheit unbekannt. Die Anderen treibt ein
ungebildeter, sein Ziel Gberfliegender Enthusiasmus rastlos im Universum umbher; ohne irgend
etwas wirkliches besser zu gestalten und zu bilden, schweben sie um leere Ideale herum und
ihre Kraft ohne Nutzen verdinnend und verzehrend kehren sie tatenlos und erschopft auf
ihren ersten Punkt zurtick. Wie sollen diese duBersten Entfernungen zusammengebracht wer
den, um die lange Reihe in jenen geschlossenen Ring zu gestalten, der das Sinnbild der
Ewigkeit und der Vollendung ist? Es gibt freilich einen gewissen Punkt, wo ein fast vollkom-
menes Gleichgewicht beide vereiniget, und diesen pflegt Ihr weit 6fter zu tUberschétzen, als
dal3 er zu niedrig gewdrdigt wirde, indem er gemeinhin nur ein Zauberwerk der mit den
Idealen der Menschen spielenden Natur, und nur selten das Resultat einer angestrengten und
durchgefuhrten Selbstbildung ist. Standen aber Alle, die nicht mehr an den duRersten Enden
wohnen, auf diesem Punkte, so ware gar keine Verbindung jener Enden mit dieser Mitte
maoglich, und der Endzweck der Natur ware génzlich verfehlt. In die Geheimnisse einer
solchen zur Ruhe gebrachten Mischung dringt nur der gedankenvolle Kenner ein; fur jedes
gemeine Auge sind die einzelnen Elemente darin ganzlich verborgen, und es wirde nie weder
sein eigenes noch das ihm entgegengesetzte erkennen. Darum sendet die Gottheit zu allen
Zeiten hie und da Einige, in denen beides auf eine fruchtbarere Weise verbunden ist, riistet sie
aus mit wunderbaren Gaben, ebnet ihren Weg durch ein allmachtiges Wort, und setzt sie ein
zu Dolmetschern ihres Willens und ihrer Werke, und zu Mittlern desjenigen, was sonst ewig
geschieden geblieben wére. Sehet auf diejenigen, welche [6] einen hohen Grad von jener
anziehenden Kraft, die sich der umgebenden Dinge tétig be méachtigt, in ihrem Wesen
ausdruckten, zugleich aber auch von dem geistigen Durchdringungstriebe der nach dem
Unendlichen strebt, und in Alles Geist und Leben hineintrégt, so viel besitzen, dal sie ihn in
den Handlungen &uRern, wozu jener sie antreibt; diesen genugt es nicht eine rohe Masse
irdischer Dinge gleichsam zerstérend zu verschlingen, sondern sie mussen etwas vor sich
hinstellen, es in eine kleine Welt, die das Geprége ihres Geistes tragt, ordnen und gestalten,
und so herrschen sie vernunftiger, genie3en bleibender und menschlicher, so werden sie
Helden Gesetzgeber Erfinder Bezwinger der Natur, gute Ddmonen, die eine edlere Gliick-
seligkeit im Stillen schaffen und verbreiten. Solche beweisen sich durch ihr bloRes Dasein als
Gesandte Gottes und als Mittler zwischen dem eingeschrankten Menschen und der unendli-
chen Menschheit. Sie zeigen dem untatigen blof3 spekulativen Idealisten, der sein Wesen in
einzelnen leeren Gedanken zersplittert, dasjenige tatig, was in ihm blof3 trdumend war, und in
dem was er bisher verachtete, den Stoff den er eigentlich bearbeiten soll; sie deuten ihm die
verkannte Stimme Gottes, sie s6hnen ihn aus mit der Erde und mit seinem Platze auf dersel-
ben. Noch weit mehr aber bedurfen die bloR Irdischen und Sinnlichen solcher Mittler, die
ihnen jene hohere Grundkraft der Menschheit begreifen lehren, indem sie ohne ein Treiben
und Tun wie das ihrige beschau end und erleuchtend alles umfassen, und keine andere
Grenzen keimen wollen als das Universum, welches sie gefunden haben. Gibt Gott einem, der
in dieser Laufbahn sich bewegt, zu seinem Streben nach Ausdehnung und Durchdringung
auch jene mystische und schépferische Sinnlichkeit, die allem Inneren auch ein duReres
Dasein zu geben strebt, so muB er nach jedem Ausfluge seines Geistes ins Unendliche den
Eindruck den es ihm gegeben hat hinstellen auler sich, als einen mitteilbaren Gegenstand in
Bildern oder Worten, um ihn selbst aufs neue in eine andere Gestalt und in eine endliche

Schleiermacher - Uber die Religion 3 8/21/2018



GroRe verwandelt zu genieRen, und er muf also auch unwillkirlich und gleichsam begeistert
— denn er téte es, wenn auch Niemand da ware — das was ihm begegnet ist, fiir Andere darstel-
len, [7] als Dichter oder Seher, als Redner oder als Kiinstler. Ein solcher ist ein wahrer Prie-
ster des Hochsten, indem er ihn denjenigen nédher bringt, die nur das Endliche und Geringe zu
fassen gewohnt sind; er stellt ihnen das Himmlische und Ewige dar als einen Gegenstand des
Genusses und der Vereinigung, als die einzige unerschopfliche Quelle desjenigen, worauf ihr
ganzes Dichten gerichtet ist. So strebt er den schlafenden Keim der besseren Menschheit zu
wecken, die Liebe zum Hochsten zu entziinden, das gemeine Leben in ein hdheres zu verwan-
deln, die S6hne der Erde auszuséhnen mit dem Himmel, der ihnen gehort, und das Gegenge-
wicht zu halten gegen die schwerfallige Anhanglichkeit des Zeitalters an den gréberen Stoff.
Dies ist das hohere Priestertum, welches das Innere aller geistigen Geheimnisse verkiindigt,
und aus dem Reiche Gottes herabspricht; dies ist die Quelle aller Gesichte und Weissagungen,
aller heiligen Kunstwerke und begeisterten Reden, welche ausgestreut werden aufs Ohngefahr,
ob ein empfangliches Gemiit sie finde und bei sich Frucht bringen lasse.

Mdchte es doch je geschehen, daR dieses Mittleramt aufhorte, und das Priestertum der
Menschheit eine schonere Bestimmung bek&me! Mdochte die Zeit kommen, die eine alte
Weissagung so beschreibt, dal? keiner bedurfen wird, dak man ihn lehre, weil alle von Gott
gelehrt sind! Wenn das heilige Feuer uberall brennte, so bedrfte es nicht der feurigen Gebete,
um es vom Himmel herabzuflehen, sondern nur der sanften Stille heiliger Jungfrauen um es
zu unterhalten, so dirfte es nicht in geflirchtete Flammen ausbrechen; sondern das einzige
Bestreben desselben wiirde sein, die innige und verborgene Glut ins Gleichgewicht zu setzen
bei allen.

Jeder leuchtete dann in der Stille sich und den Andern, und die Mitteilung heiliger Gedanken
und Geflhle bestdnde nur in dem leichten Spiele, die verschiedenen Strahlen dieses Lichts
jetzt zu vereinigen, dann wieder zu brechen, jetzt es zu zerstreuen, und dann wieder hie und da
auf einzelne Gegenstande zu konzentrieren. Das leiseste Wort wirde verstanden, da jetzt die
deutlichsten AuRerungen der MiRdeutung nicht entgehen. Man konnte gemeinschaftlich ins
Innere [8] des Heiligtums eindringen, da man sich jetzt nur in den VVorhdfen mit den
Elementen beschaftigen muB. Mit Freunden und Teilnehmern vollendete Ideen tauschen, wie
viel erfreulicher ist dies, als mit kaum entworfenen Umrissen herausbrechen mdssen in den
leeren Raum! Aber wie weit sind jetzt diejenigen, zwischen denen eine solche Mitteilung
stattfinden konnte, voneinander entfernt, mit solcher weisen Sparsamkeit in der Menschheit
verteilt wie im Weltenraume die verborgenen Punkte aus denen der elastische Urstoff sich
nach allen Seiten verbreitet, so ndmlich, dal} nur eben die &ul3ersten Grenzen ihrer Wirkungs-
kreise zusammenstoRen — damit doch nichts ganz leer sei — aber wohl nie einer den andern
antrifft. Weise freilich: denn um so mehr richtet sich die ganze Sehnsucht nach Mitteilung und
Geselligkeit allein auf diejenigen, die ihrer am meisten bedurfen, um so unaufhaltsamer wirkt
sie dahin, sich die Mitgenossen selbst zu verschaffen, die ihr fehlen. Eben dieser Gewalt liege
ich unter, eben diese Natur ist auch mein Beruf. Vergénnet mir von mir selbst zu reden: lhr
wildt, was Religion sprechen heif3t, kann nie stolz sein; denn sie ist immer voll Demut. Reli-
gion war der mutterliche Leib in dessen heiligem Dunkel mein junges Leben gendhrt und auf
die ihm noch verschlossene Welt vorbereitet wurde, in ihr atmete mein Geist, ehe er noch
seine dulleren Gegenstande, Erfahrung und Wissenschaft gefunden hatte, sie half mir als ich
anfing den véterlichen Glauben zu sichten und das Herz zu reinigen von dem Schutte der
Vorwelt, sie blieb mir, als Gott und Unsterblichkeit dem zweifelnden Auge verschwanden, sie
leitete mich ins tatige Leben, sie hat mich gelehrt mich selbst mit meinen Tugenden und
Fehlern in meinem ungeteilten Dasein heilig zu halten, und nur durch sie habe ich Freund-
schaft und Liebe gelernt. Wenn von andern Vorziigen und Eigenschaften der Menschen die
Rede ist, so weil3 ich wohl, daR es vor Eurem Richterstuhle ihr Weisen und Verstandigen des
Volks, wenig beweiset, wenn einer sagen kann wie er sie besitzt; denn er kann sie kennen aus

Schleiermacher - Uber die Religion 4 8/21/2018



Beschreibungen, aus Beobachtungen Anderer, oder wie alle Tugenden gekannt werden, aus
der gemeinen alten Sage von ihrem Dasein; aber so liegt die [9] Sache der Religion und so
selten ist sie, dafl3 wer von ihr etwas ausspricht, muf3 es notwendig gehabt haben, denn er hat
es nirgends gehdért. Von allem was ich als ihr Werk preise und fuhle steht wohl wenig in
heiligen Biichern, und wem, der es nicht selbst erfuhr, wére es nicht ein Argernis oder eine
Torheit?

Wenn ich so von ihr durchdrungen endlich reden und ein Zeugnis von ihr ablegen muf, an
wen soll ich mich damit wenden als an Euch? Wo anders wéren Hoérer fiur meine Rede? Es ist
nicht blinde Vorliebe fur den véterlichen Boden oder fir die Mitgenossen der Verfassung und
der Sprache, was mich so reden macht, sondern die innige Uberzeugung, daf Ihr die einzigen
seid, welche fahig und also auch wirdig sind, dal3 der Sinn ihnen aufgeregt werde fur heilige
und gottliche Dinge. Jene stolzen Insulaner, welche viele unter Euch so ungebdhrlich verehren,
kennen keine andere Losung als gewinnen und geniel3en, ihr Eifer fir die Wissenschaften, fur
die Weisheit des Lebens und fir die heilige Freiheit, ist nur ein leeres Spielgefecht. So wie die
begeistertsten Verfechter der letzteren unter ihnen nichts tun, als die nationale Orthodoxie mit
Wut verteidigen, und dem Volke Wunder vorspiegeln, damit die aberglaubige Anhénglichkeit
an alte Gebréauche nicht verloren gehe, so ist es ihnen eben nicht mehr Ernst mit allem tbrigen,
was Uber das Sinnliche und den n&chsten unmittelbaren Nutzen hinausgehet. So gehen sie auf
Kenntnisse aus, so ist ihre Weisheit nur auf eine jammerliche Empirie gerichtet, und so kann
ihnen die Religion nichts anders sein, als ein toter Buchstabe, ein heiliger Artikel in der
Verfassung in welcher nichts reelles ist. Aus andern Ursachen wende ich mich weg von den
Franken, deren Anblick ein Verehrer der Religion kaum ertragt, weil sie in jeder Handlung, in
jedem Worte fast ihre heiligsten Gesetze mit Fll3en treten. Die frivole Gleichgultigkeit mit der
Millionen des Volks, der witzige Leichtsinn mit dem einzelne gldnzende Geister der erhaben-
sten Tat des Universums zusehen, die nicht nur unter ihren Augen vorgeht, sondern sie alle
ergreift und jede Bewegung ihres Lebens bestimmt, beweiset zur Genlige wie wenig sie einer
heiligen Scheu und einer wahren Anbetung fahig sind. Und [10] was verabscheuet die Reli-
gion mehr als den ziigellosen Ubermut womit die Herrscher des Volks den ewigen Gesetzen
der Welt Trotz bieten? Was schérft sie mehr ein als die besonnene und demiitige MaRigung,
wovon ihnen auch nicht das leiseste Geflihl etwas zuzurufen scheint? Was ist ihr heiliger als
die hohe Nemesis, deren furchtbarste Handlungen sie im Taumel der VVerblendung nicht
einmal verstehen? Wo die wechselnden Strafgerichte, die sonst nur einzelne Familien treffen
durften, um ganze Volker mit Ehrfurcht vor dem himmlischen Wesen zu erfillen, und auf
Jahrhunderte lang die Werke der Dichter dem ewigen Schicksal zu widmen, wo diese sich
tausendfaltig vergehlich erneuern, wie wiirde da eine einsame Stimme bis zum Lécherlichen
ungehort und unbemerkt verhallen? Hier im vaterlichen Lande ist das begliick te Klima was
keine Frucht génzlich versagt, hier findet Ihr alles zerstreut was die Menschheit ziert, und
alles was gedeiht, bildet sich irgendwo, im Einzelnen wenigstens, zu seiner schonsten Gestalt;
hier fehlt es weder an weiser MaRigung noch an stiller Betrachtung. Hier also muB sie eine
Freistadt finden vor der plumpen Barbarei und dem kalten irdischen Sinne des Zeitalters.

Nur verweiset mich nicht ungehort zu denen auf die Ihr als auf Rohe und Ungebildete
herabsehet, gleich als sei der Sinn fiir das Heilige wie eine veraltete Tracht auf den niederen
Teil des Volkes ubergegangen, dem es allein noch zieme in Scheu und Glauben von dem
Unsichtbaren ergriffen zu werden. Ihr seid gegen diese unsere Bruder sehr freundlich gesinnt,
und mogt gern, dal? zu ihnen auch von andern hoheren Gegenstanden, von Sittlichkeit und
Recht und Freiheit geredet, und so auf einzelne Momente wenigstens ihr inneres Streben dem
besseren entgegengehoben, und ein Eindruck von der Wiirde der Menschheit in ihnen geweckt
werde. So rede man denn auch mit ihnen von der Religion, man durchgrabe bisweilen ihr
ganzes Wesen bis der Punkt getroffen wird, wo dieser heilige Instinkt verborgen liegt; man
entziicke sie durch einzelne Blitze, die man aus ihm hervorlockt; man bahne ihnen aus dem

Schleiermacher - Uber die Religion 5 8/21/2018



innersten Mittelpunkte ihrer engen Beschrankung eine Aussicht ins Unendliche, und erhéhe
auf einen Augenblick ihre tierische Sinnlichkeit zum [11] hohen BewulRtsein eines mensch-
lichen Willens und Daseins; es wird immer viel gewonnen sein. Aber ich bitte Euch, wendet
Ihr Euch dann zu ihnen, wenn lhr den innersten Zusammenhang und den héchsten Grund
jener Heiligtimer der Menschheit aufdecken wollt? wenn der Begriff und das Gefuhl, das
Gesetz und die Tat, bis zu ihrer gemeinschaftlichen Quelle sollen verfolgt, und das Wirkliche
als ewig und im Wesen der Menschheit notwendig gegriindet soll dargestellt werden?

Ware es nicht gliicklich genug, wenn Eure Weisen dann nur von den Besten unter Euch ver-
standen wirden? Eben das ist aber mein Endzweck mit der Religion. Nicht einzelne Empfin-
dungen will ich aufregen, die vielleicht in ihr Gebiet gehdren, nicht einzelne Vorstellungen
rechtfertigen oder bestreiten; in die innersten Tiefen mdchte ich Euch geleiten, aus denen sie
zuerst das Gemlit anspricht; zeigen mochte ich Euch aus welchen Anlagen der Menschheit sie
hervorgeht, und wie sie zu dem gehdrt was Euch das Hochste und Teuerste ist; auf die Zinnen
des Tempels mochte ich Euch flihren, daB Ihr das ganze Heiligtum tbersehen und seine inner-
sten Geheimnisse entdecken moget. Kénnet Ihr mir im Ernst zumuten, zu glauben, dal}
diejenigen, die sich taglich am mihsamsten mit dem Irdischen abquélen, am vorziglichsten
dazu ge eignet seien so vertraut mit dem Himmlischen zu werden? dal3 diejenigen, die Uber
dem ndchsten Augenblick bange briiten und an die nachsten Gegenstande fest gekettet sind,
ihr Auge am weitesten zum Universum erheben kdnnen? und daf, wer in dem einférmigen
Wechsel einer toten Geschaftigkeit sich selbst noch nicht gefunden hat, die lebendige Gottheit
am hellsten entdecken werde? Nur Euch also kann ich zu mir rufen, die Ihr fahig seid Euch
uber den gemeinen Standpunkt der Menschen zu erheben, die Ihr den beschwerlichen Weg in
das Innere des menschlichen Wesens nicht scheuet, um den Grund seines Tuns und Denkens
zu finden.

Seitdem ich mir dieses gestand, habe ich mich lange in der zaghaften Stimmung desjenigen
befunden, der ein liebes Kleinod vermissend, es nicht wagen wollte, noch den letzten [12] Ort
wo es verborgen sein kdnnte, zu durchsuchen. Es gab Zeiten, wo Ihr es noch fur einen Beweis
besonderen Mutes hieltet, Euch teilweise von der Religion loszusagen, und gern tiber einzelne
Gegenstande laset und hortet, wenn es nur darauf ankam einen hergebrachten Begriff auszutil-
gen; wo es Euch gefiel eine schlanke Religion im Schmucke der Beredsamkeit einhergehen zu
sehen, weil Ihr gern dem holden Geschlecht wenigstens ein gewisses Gefiihl fir das Heilige
erhalten wolltet. Das alles ist nicht mehr, es soll gar nicht mehr von ihr die Rede sein, und
auch die Grazien selbst sollen mit unweiblicher Harte die zarteste Blume der menschlichen
Phantasie verderben. An nichts anderes kann ich also das Interesse, welches ich von Euch
fordere, ankniipfen, als an Eure Verachtung selbst; ich will Euch nur auffordern in dieser
Verachtung recht gebildet und vollkommen zu sein. Lal3t uns doch, ich bitte Euch, untersu-
chen, wovon sie eigentlich ausgegangen ist, vom Einzelnen oder vom Ganzen? von den
verschiedenen Arten und Sekten der Religion, wie sie in der Welt gewesen sind, oder von dem
Begriffe selbst? Ohne Zweifel werden Einige sich zu dem Letzteren bekennen, und das
pflegen immer die mit Unrecht rustigen VVeréchter zu sein, die ihr Geschéft aus sich selbst
treiben, und sich nicht die Mihe genommen haben eine genaue Kenntnis der Sache wie sie
liegt zu erwerben. Die Furcht vor einem ewigen Wesen und das Rechnen auf eine andere Welt,
das, meint Ihr, seien die Angel aller Religion, und das ist Euch im allgemeinen zuwider. Sagt
mir doch also. Ihr Teuresten, woher habt Ihr diese Begriffe von der Religion, die der
Gegenstand Eurer Verachtung sind? Jede AuRerung, jedes Werk des menschlichen Geistes
kann aus einem doppelten Standpunkte angesehen und erkannt werden. Betrachtet man es von
seinem Mittelpunkte aus nach seinem innern Wesen, so ist es ein Produkt der menschlichen
Natur, gegrindet in einer von ihren notwendigen Handlungsweisen oder Trieben, oder wie Ihr
es nennen wollt, denn ich will jetzt nicht Gber Eure Kunstsprache richten; betrachtet man es
von seinen Grenzen aus, nach der bestimmten Haltung und Gestalt, die es hie und dort

Schleiermacher - Uber die Religion 6 8/21/2018



angenommen hat, so ist es ein Erzeugnis der Zeit und der Geschichte. Von welcher Seite habt
Ihr nun dieses [13] grol3e geistige Phdnomen betrachtet, dal lhr auf jene Begriffe gekommen
seid, welche Ihr fiir den gemeinschaftlichen Inhalt alles dessen ausgebt, was man je mit dem
Namen der Religion benennet hat? Ihr werdet schwerlich sagen, dal} dieses eine Betrachtung
der ersten Art sei; denn, Ihr Guten! als denn miiftet Ihr doch zugeben, daR etwas in diesen
Ideen wenigstens der menschlichen Natur angehdre und wenn Ihr auch sagen wolltet, dal? sie
S0 wie man sie jetzt antrifft, nur aus MiRdeutungen oder falschen Beziehungen eines
notwendigen Strebens der Menschheit entstanden seien, so wiirde es Euch doch ziemen Euch
mit uns zu vereinigen, um das was davon wahr und ewig ist, herauszusuchen, und die
menschliche Natur von dem Unrecht zu befreien, welches sie allemal erleidet, wenn etwas in
ihr miBkannt oder miBleitet wird. Bei allem was Euch heilig ist — und es mul} diesem
Gestandnisse zufolge etwas Heiliges fir Euch geben — beschwore ich Euch, verabsaumt dieses
Geschaft nicht, damit die Menschheit, die Ihr mit uns verehrt, Euch nicht als solchen, die sie
in einer wichtigen Angelegenheit verlassen haben, mit dem grofiten Rechte ziirne. Und wenn
Ihr denn findet, dal’ dies Gesché&ft schon getan sei, so kann ich doch auf Euren Dank und Eure
Billigung rechnen. — Wahrscheinlich aber werdet Ihr sagen. Eure Begriffe vom Inhalt der
Religion seien nur die andere Ansicht dieser geistigen Erscheinung, und sie sei eben
deswegen leer, und werde von Euch verachtet, weil das, was im Mittelpunkt liegt, ihr ganz
heterogen sei, dal? es gar nicht Religion genannt werden kdnne, und sie also von dort gar nicht
ausgegangen und Uberall nichts anders sein kdnne, als ein leerer und falscher Schein, der sich
wie eine tribe und driickende Atmosphéare um einen Teil der Wahrheit herumgelagert habe.
Dies ist gewild Eure wahre und eigentliche Meinung. Wenn Ihr aber jene beiden Punkte fur
den Inhalt der Religion haltet, in allen Formen unter denen sie in der Geschichte erschienen ist,
so ist mir doch vergonnet zu fragen, ob lhr auch all ihre Erscheinungen richtig beobachtet und
ihren gemeinschaftlichen Inhalt richtig aufgefal3t habt? Ihr mut Euren Begriff, wenn er so
entstanden ist, aus dem Einzelnen rechtfertigen, und wenn Euch jemand sagt, daf3 er unrichtig
und verfehlt sei, und auf etwas [14] anderes hinweiset in der Religion was nicht hohl ist,
sondern einen Mittelpunkt hat, so gut als jedes andere, so muBt Ihr doch erst héren und
urteilen, ehe ihr weiter verachten durft.

LaRt es Euch also nicht verdrieen dem zuzuhdren, was ich jetzt mit denen sprechen will,
welche gleich anfangs richtiger aber auch miihsamer vom Einzelnen ausgegangen sind. lhr
seid ohne Zweifel bekannt mit der Geschichte menschlicher Torheiten, und habt die
verschiedenen Gebadude der Religion durchlaufen, von den sinnlosen Fabeln wilder Nationen
bis zum verfeinertsten Deismus, von der rohen Superstition unseres VVolkes bis zu den
ubelzusammengenahten Bruchstlicken von Metaphysik und Moral, die man verninftiges
Christentum nennt, und habt sie alle ungereimt und vernunftwidrig gefunden. Ich bin weit
entfernt Euch darin widersprechen zu wollen; vielmehr, wenn Ihr es damit nur aufrichtig
meint, dal} die ausgebildetsten Religionssysteme diese Eigenschaften nicht weniger an sich
tragen als die rohesten, wenn Ihr es nur einsehet, daf das Gottliche nicht in einer Reihe liegen
kann, die sich auf beiden Seiten in etwas Gemeines und Verachtliches endiget, so will ich
Euch gern die Muhe erlassen, alle welche dazwischen liegen néher zu wirdigen. Sie
erscheinen alle als Ubergédnge und Annédherungen zu den letzteren; jedes kommt etwas
geschliffener aus der Hand seines Zeitalters bis endlich die Kunst zu jenem vollendeten
Spielwerk gestiegen ist, womit unser Jahrhundert sich so lange die Zeit verkiirzt hat. Aber
diese Vervollkommnung ist eher Alles, nur nicht Annéherung zur Religion. Ich kann nicht
ohne Unwillen davon reden; denn jammern muB es jeden, der Sinn hat fiir alles was aus dem
Innern des Gemuts hervorgeht, und dem es Ernst ist, dal3 jede Seite des Menschen gebildet
und dargestellt werde, wie die hohe und herrliche von ihrer Bestimmung entfernt ist, und ihre
Freiheit verloren hat, um von dem scholastischen und metaphysischen Geist barbarischer und
kalter Zeiten in einer verachtlichen Sklaverei gehalten zu werden. Wo sie ist und wirkt, muf}
sie sich so offenbaren, daR sie auf eine eigentiimliche Art das Gemiit bewegt, alle Funktionen

Schleiermacher - Uber die Religion 7 8/21/2018



der menschlichen [15] Seele vermischt oder vielmehr entfernt, und alle Tétigkeit in ein
staunendes Anschauen des Unendlichen aufloset. Wird Euch so zumute bei diesen Systemen
der Theologie, diesen Theorien vom Ursprung und Ende der Welt, diesen Analysen von der
Natur eines unbegreiflichen Wesens? wo alles auf ein kaltes Argumentieren hinauslauft, und
nichts anders als im Ton eines gemeinen Schulstreites behandelt werden kann? In allen diesen
Systemen, die Ihr verachtet, habt Ihr also die Religion nicht gefunden und nicht finden kénnen,
weil sie nicht da ist, und wenn Euch gezeigt wirde, daf sie anderswo ware, so wéret Ihr
immer noch féhig sie zu finden und zu ehren. Warum seid Ihr aber nicht mehr zu dem
Einzelnen herabgestiegen? Ich bewundere Eure freiwillige Un wissenheit, Ihr gutmitigen
Forscher, und Eure allzuruhige Beharrlichkeit bei dem was eben da ist und Euch angepriesen
wird! Was Ihr in diesen Systemen nicht gefunden habt, das wurdet Ihr in den Elementen eben
dieser Systeme haben sehen miissen, und zwar nicht eines oder des andern, sondern gewif}
aller. In Allen liegt etwas von diesem geistigen Stoffe gebunden, denn ohne ihn hétten sie gar
nicht entstehen kdnnen; aber wer es nicht versteht ihn zu entbinden, der behalt, wie fein er sie
auch zersplittere, wie genau er auch alles durchsuche, immer nur die tote kalte Masse in
Hénden. Die Anweisung, das Wahre und Richtige, welches Ihr in der groen Masse nicht
findet, in den ersten dem Anschein nach ungebildeten Elementen zu suchen, kann Euch allen,
die Ihr mehr oder minder Euch um die Philosophie bekiimmert, und mit ihren Schicksalen
vertraut seid, doch nicht fremd scheinen. Erinnert Euch doch wie wenige von denen, welche
auf einem eigenen Wege in das Innere der menschlichen Natur und der Welt hinabgestiegen
sind, und ihr gegenseitiges Verhéltnis ihre innere Harmonie in einem eigenen Lichte
angeschaut und dargestellt haben, ein eigenes System der Philosophie bildeten, und ob nicht
alle in einer zarteren — sollte es auch sein zerbrechlicheren — Form ihre Entdeckungen
mitgeteilt haben. Man hat aber doch Systeme von allen Schulen? Ja eben von den Schulen, die
nichts anders sind als der Sitz und die Pflanzstétte des toten Buchstabens, denn der Geist &Rt
sich weder in Akademien festhalten, [16] noch der Reihe nach in bereitwillige Képfe
ausgieen, er verdampft gewohnlich auf dem Wege aus dem ersten Munde in das erste Ohr.
Wirdet Ihr nicht dem, welcher die Verfertiger dieser groRen Kérper von Philosophie fur die
Philosophen selbst hielt, und in ihnen den Geist der Wissenschaft finden wollte, belehrend
zurufen: nicht also guter Freund! In allen Dingen haben die, welche nur nachtreten und
zusammentragen, und bei dem was ein andrer gegeben hat, stehen bleiben, nicht den Geist der
Sache, dieser ruht nur auf den Erfindern, und zu ihnen muf3t du gehen. Ihr werdet aber
gestehen missen, dal’ es mit der Religion um so mehr dieselbe Sache ist, da sie sich ihrem
ganzen Wesen nach von allem Systematischen ebensoweit entfernt, als die Philosophie sich
von Natur dazu hinneigt. Bedenket doch von wem diese kiinstlichen Gebdude herriihren;
deren Wandelbarkeit Ihr verspottet, deren schlechtes EbenmaR Euch beleidigt, und deren
MiRverhéltnis gegen ihre kleinliche Tendenz Euch so l&cherlich ist? Etwa von den Heroen der
Religion? Nennt mir doch unter allen denen, die irgendeine neue Offenbarung
heruntergebracht haben zu uns, einen Einzigen, von dem an, der zuerst die Eine und
Allgemeine Gottheit dachte — gewil der systematischste Gedanke im ganzen Gebiete der
Religion — bis zu dem neuesten Mystiker, in dem vielleicht noch ein urspriinglicher Strahl des
innern Lichtes glanzt, (denn, daB ich der Buchstabentheologen nicht erwahne, welche glauben
das Heil der Welt und das Licht der Weisheit in einem neuen Kostiim ihrer Formeln, oder in
neuen Stellungen ihrer figurierenden Beweise zu finden, das werdet Ihr mir nicht verdenken)
nennt mir unter ihnen allen einen Einzigen, der es der Miihe wert geachtet hatte, sich mit
dieser sisyphischen Arbeit zu befassen. Nur einzelne erhabene Gedanken durchziicken ihre
von einem datherischen Feuer sich entziindende Seele, und der magische Donner einer
zauberischen Rede begleitete die hohe Erscheinung, und verkiindete dem anbetenden
Sterblichen, dal? die Gottheit gesprochen habe. Ein Atom von einer tberirdischen Kraft
geschwaéngert, fiel in ihr Gemt, verahnlichte sich dort alles, dehnte es allmachtig aus, und es
zersprang dann wie durch ein gottliches Schicksal in einer Welt, deren Atmosphére [17] ihm
zu wenig Widerstand leistete, und brachte noch in seinen letzten Momenten eines von jenen

Schleiermacher - Uber die Religion 8 8/21/2018



himmlischen Meteoren, von jenen bedeutungsvollen Zeichen der Zeit hervor, deren Ursprung
niemand verkennt, und die alle Irdischen mit Ehrfurcht erfullen. Diese himmlischen Funken
muft 1hr aufsuchen, welche entstehen, wenn eine heilige Seele vom Universum beruhrt wird.
Ihr maRt sie belauschen in dem unbegreiflichen Au genblick in welchem sie sich bildeten,
sonst ergeht es Euch wie dem, der zu spét mit dem brennbaren Stoff das Feuer aufsucht,
welches der Stein dem Stahl entlockt hat, und dann nur ein kaltes unbedeutendes Staubchen
groben Metalles findet, an dem er nichts mehr entziinden kann.

Ich fordere also, dal? Ihr von allem, was sonst Religion genannt wird, absehend Euer
Augenmerk nur auf diese einzelne Andeutungen und Stimmungen richtet, die Ihr in allen
AuRerungen und edlen Taten gottbegeisterter Menschen finden werdet. Entdeckt Ihr denn
auch in diesem Einzelnen nichts Neues und Treffendes, wie ich es ohngeachtet Eurer
Gelehrsamkeit und Eurer Kenntnisse dennoch zur guten Sache hoffe, erweitert und
verwandelt sich dann nicht Euer enger Begriff, der nur von einer bersichtigen Beobachtung
erzeugt ward, konnt Ihr dann diese Richtung des Gemdits auf das Ewige noch verachten, kann
es Euch noch lacherlich scheinen, alles was dem Menschen wichtig ist, auch aus diesem
Gesichtspunkte betrachtet zu sehen, so will ich glauben, daR Eure Verachtung der Religion
Eurer Natur gemal ist, und habe Euch weiter nichts zu sagen. Besorget nur nicht, dal} ich am
Ende doch noch zu jenen gemeinen Mitteln meine Zuflucht nehmen mdchte. Euch
vorzustellen, wie notwendig sie sei, um Recht und Ordnung in der Welt zu erhalten, und mit
dem Andenken an ein allsehendes Auge und eine unendliche Macht der Kurzsichtigkeit
menschlicher Aufsicht und den engen Schranken menschlicher Gewalt zu Hilfe zukommen;
oder wie sie eine treue Freundin und eine heilsame Stiitze der Sittlichkeit sei, indem sie mit
ihren heiligen Gefiihlen und ihren glanzenden Aussichten den schwachen Menschen den Streit
mit sich selbst und das Vollbringen des [18] Guten gar méchtig erleichtern. So reden freilich
diejenigen, welche die besten Freunde und die eifrigsten Verteidiger der Religion zu sein
vorgeben; ich aber will nicht entscheiden, gegen wen in dieser Gedankenverbindung die
meiste Verachtung liege, gegen Recht und Sittlichkeit, welche als einer Unterstiitzung
bedurftig vorgestellt werden, oder gegen die Religion, welche sie unterstitzen soll, oder gegen
Euch, zu denen also gesprochen wird. Mit welcher Stirne kdnnte ich Euch wohl zumuten,
wenn anders Euch selbst dieser weise Rat gegeben werden soll; dal} IThr mit Euch selbst in
Eurem Innern ein loses Spiel treiben, und durch etwas, das Ihr sonst keine Ursache héttet zu
achten und zu lieben. Euch zu etwas Anderem solltet antreiben lassen, was Ihr ohnedies schon
verehrt, und dessen Ihr Euch befleiBiget? Oder wenn Euch etwa durch diese Reden nur ins
Ohr gesagt werden soll, was Ihr dem Volke zuliebe zu tun habt, wie solltet dann Ihr, die lhr
dazu berufen seid die andern zu bilden und sie Euch &hnlich zu machen, damit anfangen, daf}
Ihr sie betrligt, und ihnen etwas fiir heilig und wirksam hingebt, was Euch selbst htchst
gleichgiltig ist, und was sie wegwerfen sollen, sobald sie sich auf dieselbe Stufe mit Euch
erhoben haben? Ich kann zu einer solchen Handlungsweise nicht auffordern, sie enthalt die
verderblichste Heuchelei gegen die Welt und gegen Euch selbst, und wer die Religion so
empfehlen will, muf nur die Verachtung vergrolRern, der sie schon unterliegt. Zugegeben, dal}
unsere birgerlichen Einrichtungen noch unter einem hohen Grade der Unvollkommenheit
seufzen, und noch wenig Kraft bewiesen haben, der Ungerechtigkeit zuvorzukommen oder sie
auszurotten, welche strafbare Verlassung einer wichtigen Sache, welcher zaghafte Unglaube
an die Anndherung zum Besseren ware es, wenn deshalb nach der Religion gerufen werden
mufte! Hattet Ihr denn einen rechtlichen Zustand, wenn seine Existenz auf der Frommigkeit
beruhete? Verschwindet Euch nicht, so bald Ihr davon ausgehet, der ganze Begriff unter den
Hénden, den Ihr doch fir so heilig haltet? Greift die Sache unmittelbar an, wenn sie Euch so
ubel zu liegen scheint; bessert an den Gesetzen, riittelt die Verfassungen untereinander, gebt
dem Staate einen eisernen Arm, gebt ihm hundert Augen, wenn [19] er sie noch nicht hat, nur
schléfert nicht die, welche er hat, mit einer triigerischen Leier ein. Schiebt nicht ein Geschaft
wie dieses in ein anderes ein. Ihr habt es sonst gar nicht verwaltet, und erklart nicht zum

Schleiermacher - Uber die Religion 9 8/21/2018



Schimpfe der Menschheit ihr erhabenstes Kunstwerk fir eine Wucherpflanze die nur von
fremden Sé&ften sich ndhren kann.

Nicht einmal der Sittlichkeit, die ihm doch weit néher liegt, mul} das Recht bedurfen, um sich
die unumschrankteste Herrschaft auf seinem Gebiete, zu sichern, es muf3 ganz fur sich allein
stehen. Wer der Verwalter desselben ist, der muf3 es tiberall hervorbringen kénnen, und jeder,
welcher behauptet, daR dies nur geschehen kann, indem Religion mitgeteilt wird —wenn
anders dasjenige sich willkdrlich mitteilen a3t was nur existiert, indem es aus dem Gemute
hervorgehet — der behauptet zugleich, dal’ nur diejenigen Verwalter des Rechts sein sollten,
welche geschickt sind der menschlichen Seele den Geist der Religion einzugiel3en, und in
welche finstere Barbarei unheiliger Zeiten wirde uns das zurtickfuhren! Ebensowenig aber
darf die Sittlichkeit mit der Religion zu teilen haben; wer einen Unterschied macht zwischen
dieser und jener Welt, betort sich selbst, alle wenigstens welche Religion haben, glauben nur
an Eine. Ist also das Verlangen nach Wohlbefinden der Sittlichkeit etwas Fremdes, so darf das
Spétere nicht mehr gelten als das Friihere, und die Scheu vor dem Ewigen nicht mehr als die
vor einem weisen Manne. Wenn die Sittlichkeit durch jeden Zusatz ihren Glanz und ihre
Festigkeit verlieret, wie viel mehr durch einen solchen, der seine hohe und auslandische Farbe
niemals verleugnen kann. Doch dies habt Ihr genug von denen gehért, welche die
Unabhangigkeit und die Allgewalt moralischer Gesetze verteidigen, ich aber setze hinzu, dal
es auch die grofite Verachtung gegen die Religion beweiset, sie in ein anderes Gebiet
verpflanzen zu wollen, daB sie da diene und arbeite. Auch herrschen méchte sie nicht in einem
fremden Reiche: denn sie ist nicht so eroberungsstichtig das ihrige vergréRern zu wollen. Die
Gewalt, die ihr gebihrt, und die sie sich in jedem Augenblick aufs neue verdient, genlgt ihr,
und ihr, die alles heilig hélt, ist noch vielmehr das heilig, was mit ihr [20] gleichen Rang in
der menschlichen Natur behauptet. Aber sie soll ganz eigentlich dienen, wie jene es wollen,
einen Zweck soll sie haben, und nutzlich soll sie sich erweisen. Welche Erniedrigung! und
ihre Verteidiger sollten geizig darauf sein ihr diese zu verschaffen? Dall doch diejenigen, die
so auf den Nutzen ausgehen, und denen doch am Ende auch Sittlichkeit und Recht um eines
andern Vorteils willen da sind, dal3 sie doch lieber selbst untergehen méchten in diesem
ewigen Kreislaufe eines allgemeinen Nutzens, in welchem sie alles Gute untergehen lassen,
und von dem kein Mensch, der selbst fur sich etwas sein will, ein gesundes Wort versteht,
lieber als daf sie sich zu Verteidigern der Religion aufwerfen mochten, deren Sache zu fuhren
sie gerade die ungeschicktesten sind. Ein schoner Ruhm fur die Himmlische, wenn sie nun die
irdischen Angelegenheiten der Menschen so leidlich versehen konnte! Viel Ehre fiir die Freie
und Sorglose, wenn sie nun etwas wachsamer und treibender ware als das Gewissen! Fiir so
etwas steigt sie Euch noch nicht vom Himmel herab. Was nur um eines auf3er ihm liegenden
Vorteils willen geliebt und geschétzt wird, das mag wohl not tun, aber es ist nicht in sich
notwendig, es kann immer ein frommer Wunsch bleiben, der nie zur Existenz kommt, und ein
vernunftiger Mensch legt keinen auf3erordentlichen Wert darauf, sondern nur den Preis, der
jener Sache angemessen ist. Und dieser wiirde fiir die Religion gering genug sein, ich
wenigstens wirde karglich bieten, denn ich muR es nur gestehen, ich glaube nicht dal? es so
arg ist mit den unrechten Handlungen welche sie verhindert, und mit den sittlichen welche sie
erzeugt haben soll. Sollte das also das Einzige sein, was ihr Ehrerbietung verschaffen kdnnte,
S0 mag ich mit ihrer Sache nichts zu tun haben. Selbst um sie nur nebenher zu empfehlen ist
es zu unbedeutend. Ein eingebildeter Ruhm, welcher verschwindet wenn man ihn naher
betrachtet, kann derjenigen nicht helfen, die mit héheren Anspriichen umgeht. Dal} sie aus
dem Inneren jeder besseren Seele notwendig von selbst entspringt, dal3 ihr eine eigne Provinz
im Gemiite angehort, in welcher sie unumschrénkt herrscht, daf3 sie es wiirdig ist durch ihre
innerste Kraft die Edelsten und Vortrefflichsten zu bewegen, und von ihnen ihrem innersten
[21] Wesen nach gekannt zu werden; das ist es was ich behaupte, und was ich ihr gern sichern
mochte, und Euch liegt es nun ob, zu entscheiden, ob es der Miihe wert sein wird, mich zu
horen, ehe ihr Euch in Eurer Verachtung noch mehr befestiget.

Schleiermacher - Uber die Religion 10 8/21/2018



Zweite Rede
Uber das Wesen der Religion

[22] 1hr werdet wissen wie der alte Simonides durch immer wiederholtes und verlangertes
Zogern denjenigen zur Ruhe verwies, der ihn mit der Frage belastigt hatte: was wohl die
Gotter seien. Ich mochte bei der weit grofReren und mehr umfassenden: »was die Religion ist,
gern mit einer dhnlichen Z6gerung anfangen.

Natdrlich nicht in der Absicht um zu schweigen, und Euch wie Jener in der Verlegenheit zu
lassen, sondern damit Ihr von ungeduldiger Erwartung hingehalten, eine Zeitlang Eure Blicke
unverwandt auf den Punkt hinrichten moget, den wir suchen, und Euch aller andern Gedanken
indes ganzlich entschlagen. Ist es doch die erste Forderung derer, welche nur gemeine Geister
beschwdren, dal der Zuschauer, der ihre Erscheinungen sehen und in ihre Geheimnisse
eingeweiht werden will, sich durch Enthaltsamkeit von irdischen Dingen und durch heilige
Stille vorbereite, und dann, ohne sich durch den Anblick fremder Gegensténde zu zerstreuen,
mit ungeteilten Sinnen auf den Ort hinschaue, wo die Erscheinung sich zeigen soll. Wieviel
mehr werde ich einen dhnlichen Gehor sam verlangen durfen, der ich einen seltenen Geist
hervorrufen soll, welcher nicht in irgend einer vielgesehenen geldufigen Larve zu erscheinen
wirdiget, und den Ihr lange mit angestrengter Aufmerksamkeit werdet beobachten miissen,
um ihn zu erkennen, und seine bedeutsamen Zlge zu verstehen. Nur wenn lhr vor den
heiligen Kreisen stehet, mit der unbefangensten Nichternheit des Sinnes, die jeden Umrif3 klar
und richtig auffal3t, und, voll Verlangen das Dargestellte aus sich selbst zu verstehen, weder
von alten Erinnerungen verfiihrt, noch von vorgefaliten Ahndungen bestochen wird, kann ich
hoffen, daB Ihr meine Erscheinung [23] wo nicht liebgewinnen doch wenigstens Euch tber
ihre Gestalt mit mir einigen, und sie flr ein himmlisches Wesen erkennen werdet. Ich wollte,
ich kdnnte sie Euch unter irgendeiner wohlbekannten Bildung vorstellen, damit Ihr sogleich
ihrer Zge, ihres Ganges, ihrer Manieren Euch erinnern und ausrufen mochtet, da Ihr sie hier
oder dort im Leben so gesehen habt. Aber ich wiirde Euch betriigen; denn so unverkleidet wie
sie dem Beschworer erscheint, wird sie unter den Menschen nicht angetroffen, und hat sich in
ihrer eigentimlichen Gestalt wohl lange nicht erblicken lassen. So wie die besondere
Sinnesart der verschiedenen kultivierten Volker, seitdem durch Verbindungen aller Art ihr
Verkehr vielseitiger und des Gemeinschaftlichen unter ihnen mehr geworden ist, sich in
einzelnen Handlungen nicht mehr so rein und bestimmt darstellt, sondern nur die
Einbildungskraft die ganze Idee dieser Charaktere auffassen kann, die im Einzelnen nicht
anders als zerstreut und mit vielem Fremdartigen vermischt angetroffen werden; so ist es auch
mit geistigen Dingen, und unter ihnen mit der Religion. Es ist Euch ja bekannt, wie jetzt alles
voll ist von harmonischer Ausbildung, und eben diese hat eine so vollendete und ausgebreitete
Geselligkeit und Freundschaft innerhalb der menschlichen Seele gestiftet, dal jetzt unter uns
keine von ihren Kraften, so gern wir sie auch abgesondert denken, in der Tat abgesondert
handelt, sondern bei jeder Verrichtung sogleich von der zuvorkommenden Liebe und
wohltétigen Unterstlitzung der Andern Gbereilt und von ihrer Bahn etwas abgetrieben wird, so
dal? man sich in dieser gebildeten Welt vergeblich nach einer Handlung umsieht, die von
irgend einem Vermogen des Geistes, es sei Sinnlichkeit oder Verstand, Sittlichkeit oder
Religion, einen treuen Ausdruck abgeben konnte.

Seid deswegen nicht ungehalten, und deutet es nicht als eine Geringschatzung der Gegenwart,
wenn ich Euch o6fters der Anschaulichkeit halber in jene kindlicheren Zeiten zurtickfiihre, wo
in einem unvollkommneren Zustande noch alles abgesonderter und einzelner war; und wenn
ich gleich damit anfange, und immer wieder auf einem andern Wege sorgféltig darauf
zuriickkomme, vor jeder Verwechselung der Religion [24] mit dem was ihr hie und da &hnlich
sieht, und womit Ihr sie Gberall vermischt finden werdet, nachdriicklich zu warnen.

Schleiermacher - Uber die Religion 11 8/21/2018



Stellet Euch auf den hochsten Standpunkt der Metaphysik und der Moral, so werdet Ihr finden,
dal’ beide mit der Religion denselben Gegenstand haben, ndmlich das Universum und das
Verhaltnis des Menschen zu ihm. Diese Gleichheit ist von lange her ein Grund zu mancherlei
Verirrungen gewesen; daher ist Metaphysik und Moral in Menge in die Religion
eingedrungen, und manches was der Religion angehdrt, hat sich unter einer unschicklichen
Form in die Metaphysik oder die Moral versteckt. Werdet Ihr aber deswegen glauben, daf? sie
mit einer von beiden einerlei sei? Ich weil3, dal Euer Instinkt Euch das Gegenteil sagt, und es
geht auch aus Euren Meinungen hervor; denn Ihr gebt nie zu, dal3 sie mit dem festen Tritte
einhergeht, dessen die Metaphysik féhig ist, und Ihr vergesset nicht flei3ig zu bemerken, daf3
es in ihrer Geschichte eine Menge garstiger unmoralischer Flecken gibt. Soll sie sich also
unterscheiden, so muf sie ihnen ungeachtet des gleichen Stoffs auf irgendeine Art
entgegengesetzt sein; sie mul diesen Stoff ganz anders behandeln, ein anderes Verhéltnis der
Menschen zu demselben ausdriuicken oder bearbeiten, eine andere Verfahrungsart oder ein
anderes Ziel haben: denn nur dadurch kann dasjenige, was dem Stoff nach einem andern
gleich ist, eine besondere Natur und ein eigentlimliches Dasein bekommen. Ich frage Euch
also: was tut Euere Metaphysik — oder wenn Ihr von dem veralteten Namen, der Euch zu
historisch ist, nichts wissen wollt — Euere Transzendentalphilosophie? sie klassifiziert das
Universum und teilt es ab in solche Wesen und solche, sie geht den Griinden dessen was da ist
nach, und deduziert die Notwendigkeit des Wirklichen, sie entspinnet aus sich selbst die
Realitdt der Welt und ihre Gesetze. In dieses Gebiet darf sich also die Religion nicht
versteigen, sie darf nicht die Tendenz haben Wesen zu setzen und Naturen zu bestimmen, sich
in ein Unendliches von Grinden und Deduktionen zu verlieren, letzte Ursachen aufzusuchen
und ewige Wahrheiten auszusprechen. — Und was tut Euere Moral? Sie entwickelt aus der
Natur des Menschen und seines Verhaltnisses gegen das Universum ein System von Pflichten,
sie gebietet [25] und untersagt Handlungen mit unumschrankter Gewalt. Auch das darf also
die Religion nicht wagen, sie darf das Universum nicht brauchen um Pflichten abzuleiten, sie
darf keinen Kodex von Gesetzen enthalten. — »Und doch scheint das, was man Religion nennt,
nur aus Bruchstiicken dieser verschiedenen Gebiete zu bestehen.« — Dies ist freilich der
gemeine Begriff. Ich habe Euch letzthin Zweifel gegen ihn beigebracht; es ist jetzt Zeit ihn
vollig zu vernichten. Die Theoretiker in der Religion, die aufs Wissen Uber die Natur des
Universums und eines héchsten Wesens, dessen Werk es ist, ausgehen, sind Metaphysiker;
aber artig genug, auch etwas Moral nicht zu verschmahen. Die Praktiker, denen der Wille
Gottes Hauptsache ist, sind Moralisten; aber ein wenig im Stile der Metaphysik. Die Idee des
Guten nehmt Ihr und tragt sie in die Metaphysik als Naturgesetz eines unbeschrankten und
unbedurftigen Wesens, und die Idee eines Urwesens nehmt Ihr aus der Metaphysik und tragt
sie in die Moral, damit dieses groRe Werk nicht anonym bleibe, sondern vor einem so
herrlichen Kodex das Bild des Gesetzgebers kdnne gestochen werden. Mengt aber und riihrt
wie lhr wollt, dies geht nie zusammen. Ihr treibt ein leeres Spiel mit Materien, die sich
einander nicht aneignen. Ihr behaltet immer nur Metaphysik und Moral. Dieses Gemisch von
Meinungen Uber das héchste Wesen oder die Welt, und von Geboten flr ein menschliches
Leben (oder gar fur zwei) nennt Ihr Religion! und den Instinkt der jene Meinungen sucht,
nebst den dunklen Ahndungen, welche die eigentliche letzte Sanktion dieser Gebote sind,
nennt Ihr Religiositat! Aber wie kommt Ihr denn dazu, eine blofe Kompilation, eine
Chrestomathie fir Anfanger fur ein eignes Werk zu halten, fir ein Individuum eignen Ur
sprunges und eigener Kraft? Wie kommt lhr dazu, seiner zu erwéhnen, wenn es auch nur
geschieht um es zu widerlegen? Warum habt Ihr es nicht langst aufgeltset in seine Teile und
das schéndliche Plagiat entdeckt? Ich hatte Lust, Euch durch einige sokratische Fragen zu
angstigen, und Euch zu dem Gestandnisse zu bringen, daB Ihr in den gemeinsten Dingen die
Prinzipien gar wohl kennt, nach denen das Ahnliche zusammengestellt und das Besondere
dem Allgemeinen untergeordnet [26] werden mul3, und dal Ihr sie hier mir nicht anwenden
wollet, um mit der Welt Uber einen ernsten Gegenstand scherzen zu kénnen. Wo ist denn die
Einheit in diesem Ganzen? wo liegt das verbindende Prinzip fur diesen ungleichartigen Stoff!

Schleiermacher - Uber die Religion 12 8/21/2018



Ist es eine eigne anziehende Kraft, so mif3t Ihr gestehen, daR Religion das Hochste ist in der
Philosophie, und dalR Metaphysik und Moral nur untergeordnete Abteilungen von ihr sind;
denn das worin zwei verschiedene aber entgegengesetzte Begriffe eins werden, kann nichts
anders sein, als das Hohere, unter welches sie beide gehéren. Liegt dies bindende Prinzip in
der Metaphysik, habt Ihr aus Griinden, die ihr angehoren, ein hochstes Wesen als moralischen
Gesetzgeber erkannt, so vernichtet doch die praktische Philosophie, und gesteht dal sie, und
mit ihr die Religion, nur ein kleines Kapitel der theoretischen ist. Wollt Ihr das umgekehrte
behaupten; so miissen Metaphysik und Religion von der Moral verschlungen werden, der
freilich, nachdem sie glauben gelernt und sich in ihren alten Tagen bequemt hat in ihrem
innersten Heiligtume den geheimen Umarmungen zweier sich liebender Welten ein stilles
Platzchen zu bereiten, nichts mehr unmaglich sein mag. Oder wollt Ihr etwa sagen, das
Metaphysische in der Religion hédnge nicht vom Moralischen ab, und dieses nicht von jenem;
es gebe einen wunderbaren Parallelismus zwischen dem Theoretischen und Praktischen, und
eben diesen wahrnehmen und darstellen, sei Religion? Freilich zu diesem kann die Auflésung
weder in der praktischen Philosophie liegen, denn diese kiimmert sich nichts um ihn, noch in
der theoretischen, denn diese strebt aufs eifrigste, ihn so weit als méglich zu verfolgen und zu
vernichten, wie es denn auch ihres Amts ist. Aber ich denke. Ihr sucht von diesem
Bedurfnisse getrieben schon seit einiger Zeit nach einer hdchsten Philosophie, in der sich
diese beiden Gattungen vereinigen, und seid immer auf dem Sprunge sie zu finden; und so
nahe lage dieser die Religion! und die Philosophie mufRte wirklich zu ihr flichten, wie die
Gegner derselben so gern behaupten? Gebt wohl Achtung was lhr da saget. Mit allem dem
bekommt Ihr entweder eine Religion die weit tber der Philosophie steht, so wie diese sich
gegenwartig befindet, oder Ihr muft so ehrlich sein, den [27] beiden Teilen derselben
wiederzugeben was ihnen gehort, und zu bekennen, da3, was die Religion betrifft. Ihr noch
nichts von ihr wif3t. Ich will Euch zu dem ersten nicht anhalten, denn ich will keinen Platz
besetzen, den ich nicht behaupten kdnnte, aber zu dem letzten werdet Ihr Euch wohl verstehen.
Lalt uns aufrichtig miteinander umgehen. IThr mogt die Religion nicht, davon sind wir schon
neulich ausgegangen; aber indem Ihr einen ehrlichen Krieg gegen sie fiihrt, der doch nicht
ganz ohne Anstrengung ist, wollt Ihr doch nicht gegen einen Schatten gefochten haben, wie
dieser, mit dem wir uns herumgeschlagen haben; sie muf doch etwas eigenes sein, was in der
Menschen Herz hat kommen kdnnen, etwas denkbares, wovon sich ein Begriff aufstellen 1aRt,
uber den man reden und streiten kann, und ich finde es sehr unrecht, wenn Ihr selbst aus so
disparaten Dingen etwas Unhaltbares zusammennéhet, das Religion nennt, und dann so viel
unniitze Umstande damit macht. Ihr werdet leugnen, daB Ihr hinterlistig zu Werke gegangen
seid. Ihr werdet mich auffordern, alle Urkunden der Religion — weil ich doch die Systeme, die
Kommentare und die Apologien schon verworfen habe — alle aufzurollen von den schénen
Dichtungen der Griechen bis zu den heiligen Schriften der Christen, ob ich nicht tberall die
Natur der Gotter finden werde, und ihren Willen, und tberall den heilig und selig gepriesen,
der die erstere erkennt und den letztern voll bringt. Aber das ist es ja eben, was ich Euch
gesagt habe, daB die Religion nie rein erscheint, das alles sind nur die fremden Teile, die ihr
anhéngen, und es soll ja unser Geschaft sein, sie von diesen zu befreien. Liefert Euch doch die
Korperwelt keinen Urstoff als reines Naturprodukt — Ihr muftet dann, wie es Euch hier in der
intellektuellen ergangen ist, sehr grobe Dinge fiir etwas Einfaches halten, — sondern es ist nur
das unendliche Ziel der analytischen Kunst, einen solchen darstellen zu kénnen; und in
geistigen Dingen ist Euch das Urspriingliche nicht anders zu schaffen, als wenn Ihr es durch
eine urspringliche Schépfung in Euch erzeugt, und auch dann nur auf den Moment wo Ihr es
erzeugt. Ich bitte Euch, verstehet Euch selbst hieriiber, Ihr werdet unaufhérlich daran erinnert
werden. Was aber die Urkunden und die Autographa der Religion [28] betrifft, so ist in ihnen
diese Einmischung von Metaphysik und Moral nicht bloR ein unvermeidliches Schicksal, sie
ist vielmehr kunstliche Anlage und hohe Absicht. Was als das erste und letzte gegeben wird,
ist nicht immer das wahre und hochste. WiiRttet Ihr doch nur zwischen den Zeilen zu lesen!
Alle heilige Schriften sind wie die bescheidenen Blicher, welche vor einiger Zeit in unserem

Schleiermacher - Uber die Religion 13 8/21/2018



bescheidenen Vaterlande gebrauchlich waren, die unter einem durftigen Titel wichtige Dinge
abhandelten. Sie kiindigen freilich nur Metaphysik und Moral an, und gehen gern am Ende in
das zuriick, was sie angekindigt haben, aber Euch wird zugemutet diese Schale zu spalten. So
liegt auch der Diamant in einer schlechten Masse génzlich verschlossen, aber wahrlich nicht
um verborgen zu bleiben, sondern um desto sicherer gefunden zu werden. Proselyten zu
machen aus den Unglaubigen, das liegt sehr tief im Charakter der Religion; wer die seinige
mitteilt, kann gar keinen andern Zweck haben, und so ist es in der Tat kaum ein frommer
Betrug, sondern eine schickliche Methode bei dem anzufangen und um das besorgt zu
scheinen, wofir der Sinn schon da ist, damit gelegentlich und unbemerkt sich das einschleiche,
wofr er erst aufgeregt werden soll. Es ist, da alle Mitteilung der Religion nicht anders als
rhetorisch sein kann, eine schlaue Gewinnung der Hérenden, sie in so guter Gesellschaft
einzufuhren. Aber dieses Hilfsmittel hat seinen Zweck nicht nur erreicht, sondern tberholt,
indem selbst Euch unter dieser Hulle ihr eigentliches Wesen verborgen geblieben ist. Darum
ist es Zeit die Sache einmal beim andern Ende zu ergreifen, und mit dem schneidenden
Gegensatz anzuheben, in welchen sich die Religion gegen Moral und Metaphysik befindet.
Das war es was ich wollte. Ihr habt mich mit Euerem gemeinen Begriff gestort; er ist abgetan,
hoffe ich, unterbrecht mich nun nicht weiter.

Sie entsagt hiermit, um den Besitz ihres Eigentums anzutreten, allen Anspriichen auf irgend
etwas, was jenen angehort, und gibt alles zuriick, was man ihr aufgedrungen hat. Sie begehrt
nicht das Universum seiner Natur nach zu bestimmen und zu erkléaren wie die Metaphysik, sie
begehrt nicht aus Kraft der Freiheit und der géttlichen Willkir des Menschen [29] es
fortzubilden und fertig zu machen wie die Moral. Ihr Wesen ist weder Denken noch Handeln,
sondern Anschauung und Gefuhl. Anschauen will sie das Universum, in seinen eigenen
Darstellungen und Handlungen will sie es anddchtig belauschen, von seinen unmittelbaren
Einflissen will sie sich in kindlicher Passivitét ergreifen und erfiillen lassen. So ist sie beiden
in allem entgegengesetzt was ihr Wesen ausmacht, und in allem was ihre Wirkungen
charakterisiert, Jene sehen im ganzen Universum nur den Menschen als Mittelpunkt aller
Beziehungen, als Bedingung alles Seins und Ursach alles Werdens; sie will im Menschen
nicht weniger als in allen andern Einzelnen und Endlichen das Unendliche sehen, dessen
Abdruck, dessen Darstellung. Die Metaphysik geht aus von der endlichen Natur des
Menschen, und will aus ihrem einfachsten Begriff, und aus dem Umfang ihrer Kréfte und
ihrer Empfanglichkeit mit BewuBtsein bestimmen, was das Universum fiir ihn sein kann, und
wie er es notwendig erblicken muR. Die Religion lebt ihr ganzes Leben auch in der Natur,
aber in der unendli chen Natur des Ganzen, des Einen und Allen; was in dieser alles Einzelne
und so auch der Mensch gilt, und wo alles und auch er treiben und bleiben mag in dieser
ewigen Garung einzelner Formen und Wesen, das will sie in stiller Ergebenheit im Einzelnen
anschauen und ahnden. Die Moral geht vom BewuBtsein der Freiheit aus, deren Reich will sie
ins Unendliche erweitern, und ihr alles unterwirfig machen; die Religion atmet da, wo die
Freiheit selbst schon wieder Natur geworden ist, jenseit des Spiels seiner besondern Krafte
und seiner Personalitat falt sie den Menschen, und sieht ihn aus dem Gesichtspunkte, wo er
das sein mul} was er ist, er wolle oder wolle nicht. So behauptet sie ihr eigenes Gebiet und
ihren eigenen Charakter nur dadurch, dal? sie aus dem der Spekulation sowohl als aus dem der
Praxis ganzlich herausgeht, und indem sie sich neben beide hinstellt, wird erst das
gemeinschaftliche Feld vollkommen ausgefillt, und die menschliche Natur von dieser Seite
vollendet. Sie zeigt sich Euch als das notwendige und unentbehrliche Dritte zu jenen beiden,
als ihr natiirliches Gegenstlick, nicht geringer an Wrde und Herrlichkeit, als [30] welches
von ihnen Thr wollt. Spekulation und Praxis haben zu wollen ohne Religion, ist verwegener
Ubermut, es ist freche Feindschaft gegen die Gotter, es ist der unheilige Sinn des Prometheus,
der feigherzig stahl, was er in ruhiger Sicherheit hétte fordern und erwarten konnen. Geraubt
nur hat der Mensch das Gefuhl seiner Unendlichkeit und Gottahnlichkeit, und es kann ihm als
unrechtes Gut nicht gedeihen, wenn er nicht auch seiner Beschréanktheit sich bewul3t wird, der

Schleiermacher - Uber die Religion 14 8/21/2018



Zufalligkeit seiner ganzen Form, des gerduschlosen Verschwindens seines ganzen Daseins im
Unermelilichen. Auch haben die Gotter von je an diesen Frevel gestraft. Praxis ist Kunst,
Spekulation ist Wissenschaft, Religion ist Sinn und Geschmack fiirs Unendliche. Ohne diese,
wie kann sich die erste tiber den gemeinen Kreis abenteuerlicher und hergebrachter Formen
erheben? wie kann die andere etwas besseres werden als ein steifes und mageres Skelett?
Oder warum vergift tber alles Wirken nach auBen und aufs Universum hin Euere Praxis am
Ende eigentlich immer den Menschen selbst zu bilden? weil Ihr ihn dem Universum
entgegengesetzt und ihn nicht als einen Teil desselben und als etwas heiliges aus der Hand der
Religion empfangt. Wie kommt sie zu der armseligen Einformigkeit, die nur ein einziges ldeal
kennt und dieses Uberall unterlegt? weil es Euch an dem Grundgefiihl der unendlichen und
lebendigen Natur fehlt, deren Symbol Mannigfaltigkeit und Individualitat ist. Alles Endliche
besteht nur durch die Bestimmung seiner Grenzen, die aus dem Unendlichen gleichsam
herausgeschnitten werden mussen. Nur so kann es innerhalb dieser Grenzen selbst un endlich
sein und eigen gebildet werden, und sonst verliert Ihr alles in der Gleichférmigkeit eines
allgemeinen Begriffs. Warum hat Euch die Spekulation so lange statt eines Systems
Blendwerke, und statt der Gedanken Worte gegeben? warum war sie nichts als ein leeres Spiel
mit Formeln, die immer anders wiederkamen, und denen nie etwas entsprechen wollte? Weil
es an Religion gebrach, weil das Geflihl des Unendlichen sie nicht beseelte, und die Sehnsucht
nach ihm, und die Ehrfurcht vor ihm ihre feinen luftigen Gedanken nicht notigte, eine festere
Konsistenz anzunehmen, um sich gegen diesen gewaltigen Druck zu erhalten. Vom
Anschauen [31] muB alles ausgehen, und wem die Begierde fehlt das Unendliche anzuschauen,
der hat keinen Prufstein und braucht freilich auch keinen, um zu wissen, ob er etwas
ordentliches daruiber gedacht hat.

Und wie wird es dem Triumph der Spekulation ergehen, dem vollendeten und gerundeten
Idealismus, wenn Religion ihm nicht das Gegengewicht halt, und ihn einen héheren
Realismus ahnden [&Rt als den, welchen er so kithn und mit so vollem Recht sich unterordnet?
Er wird das Universum vernichten, indem er es zu bilden scheint, er wird es herabwirdigen zu
einer blofRen Allegorie, zu einem nichtigen Schattenbilde unserer eignen Beschréanktheit.
Opfert mit mir ehrerbietig eine Locke den Manen des heiligen versto Renen Spinoza! lhn
durchdrang der hohe Weltgeist, das Unendliche war sein Anfang und Ende, das Universum
seine einzige und ewige Liebe, in heiliger Unschuld und tiefer Demut spiegelte er sich in der
ewigen Welt, und sah zu wie auch Er ihr liebenswurdigster Spiegel war; voller Religion war
Er und voll heiligen Geistes; und darum steht Er auch da, allein und unerreicht, Meister in
seiner Kunst, aber erhaben Uber die profane Zunft, ohne Jiinger und ohne Biirgerrecht.

Anschauen des Universums, ich bitte befreundet Euch mit diesem Begriff, er ist der Angel
meiner ganzen Rede, er ist die allgemeinste und hochste Formel der Religion, woraus lhr
jeden Ort in derselben finden konnt, woraus sich ihr Wesen und ihre Grenzen aufs genaueste
bestimmen lassen. Alles Anschauen gehet aus von einem EinfluR des Angeschaueten auf den
Anschauenden, von einem urspringlichen und unabhéngigen Handeln des ersteren, welches
dann von dem letzteren seiner Natur gemal aufgenommen, zusammengefal3t und begriffen
wird. Wenn die Ausflusse des Lichtes nicht — was ganz ohne Euere Veranstaltung geschieht —
Euer Organ bertihrten, wenn die kleinsten Teile der Korper die Spitzen Eurer Finger nicht
mechanisch oder chemisch affizierten, wenn der Druck der Schwere Euch nicht einen
Widerstand und eine Grenze Eurer Kraft offenbarte, so wirdet Ihr nichts anschauen und
nichts wahrnehmen, und was Ihr also anschaut und wahrnehmt, ist nicht die Natur der Dinge,
sondern ihr Handeln auf Euch. Was Ihr Gber jene [32] wil3t oder glaubt, liegt weit jenseits des
Gebiets der Anschauung. So die Religion; das Universum ist in einer ununterbrochenen
Tatigkeit und offenbart sich uns jeden Augenblick. Jede Form die es hervorbringt, jedes
Wesen dem es nach der Fille des Lebens ein abgesondertes Dasein gibt, jede Begebenheit die
es aus seinem reichen immer fruchtbaren Schofe herausschuttet, ist ein Handeln desselben auf

Schleiermacher - Uber die Religion 15 8/21/2018



Uns; und so alles Einzelne als einen Teil des Ganzen, alles Beschrénkte als eine Darstellung
des Unendlichen hinnehmen, das ist Religion; was aber dartiber hinaus will, und tiefer
hineindringen in die Natur und Substanz des Ganzen ist nicht mehr Religion, und wird, wenn
es doch noch daftur angesehen sein will, unvermeidlich zuriicksinken in leere Mythologie. So
war es Religion, wenn die Alten die Beschrankungen der Zeit und des Raumes vernichtend
jede eigentiimliche Art des Lebens durch die ganze Welt hin als das Werk und Reich eines
allgegenwartigen Wesens ansahen; sie hatten eine eigentiimliche Handelsweise des
Universum in ihrer Einheit angeschaut und bezeichneten so diese Anschauung; es war
Religion wenn sie fur jede hilfreiche Begebenheit, wobei die ewigen Gesetze der Welt sich im
Zufalligen auf eine einleuchtende Art offenbarten, den Gott dem sie angehdrte, mit einem
eigenen Beinamen begabten und einen eignen Tempel ihm bauten; sie hatten eine Tat des
Universums aufgefalit, und bezeichneten so ihre Individualitit und ihren Charakter, Es war
Religion, wenn sie sich tber das sprode eiserne Zeitalter der Welt voller Risse und Unebenen
erhoben, und das goldene wiedersuchten im Olymp unter dem lustigen Leben der Gotter; so
schauten sie an die immer rege immer lebendige und heitere Tatigkeit der Welt und ihres
Geistes, jenseits alles Wechsels und alles scheinbaren Ubels, das nur aus dem Streit endlicher
Formen hervorgehet. Aber wenn sie von den Abstammungen dieser Gotter eine wunderbare
Chronik hatten, oder wenn ein spaterer Glaube uns eine lange Reihe von Emanationen und
Erzeugungen vorfihrt, das ist leere Mythologie. Alle Begebenheiten in der Welt als
Handlungen eines Gottes vorstellen, das ist Religion, es driickt ihre Beziehung auf ein
unendliches Ganzes aus, aber tiber dem Sein [33] dieses Gottes vor der Welt und aul3er der
Welt griibeln, mag in der Metaphysik gut und nétig sein, in der Religion wird auch das nur
leere Mythologie, eine weitere Ausbildung desjenigen, was nur Hilfsmittel der Darstellung ist,
als ob es selbst das wesentliche waére, ein volliges Herausgehen aus dem eigentiimlichen
Boden. — Anschauung ist und bleibt immer etwas einzelnes, abgesondertes, die unmittelbare
Wahrnehmung, weiter nichts; sie zu ver binden und in ein Ganzes zusammenzustellen, ist
schon wieder nicht das Geschéft des Sinnes, sondern des abstrakten Denkens. So die Religion;
bei den unmittelbaren Erfahrungen vom Dasein und Handeln des Universums, bei den
einzelnen Anschauungen und Gefuhlen bleibt sie stehen; jede derselben ist ein fir sich
bestehendes Werk ohne Zusammenhang mit andern oder Abhangigkeit von ihnen; von
Ableitung und Anknlpfung weil sie nichts, es ist unter allem was ihr begegnen kann das, dem
ihre Natur am meisten widerstrebt. Nicht nur eine einzelne Tatsache oder Handlung, die man
ihre urspringliche und erste nennen konnte, sondern alles ist in ihr unmittelbar und fur sich
wahr. — Ein System von Anschauungen, kénnt Ihr Euch selbst etwas wunderlicheres denken?
Lassen sich Ansichten, und gar Ansichten des Unendlichen in ein System bringen? Konnt Ihr
sagen, man muB dieses so sehen, weil man jenes so sehen muf3te? Dicht hinter Euch, dicht
neben Euch mag einer stehen, und alles kann ihm anders erscheinen. Oder riicken etwa die
maoglichen Standpunkte, auf denen ein Geist stehen kann um das Universum zu betrachten, in
abgemessenen Entfernungen fort, dal3 Ihr erschdpfen und aufzéhlen und das Charakteristische
eines jeden genau bestimmen konnt? Sind ihrer nicht unendlich viele, und ist nicht jeder nur
ein stetiger Ubergang zwischen zwei andern? Ich rede Eure Sprache bei die ser Frage; es ware
ein unendliches Geschaft, und den Begriff von etwas Unendlichem seid Ihr nicht gewohnt mit
dem Ausdruck System zu verbinden, sondern den von etwas Beschrédnktem und in seiner
Beschréankung Vollendetem. Erhebt Euch einmal — es ist doch fur die meisten unter Euch ein
Erheben — zu jenem Unendlichen der sinnlichen Anschauung, dem bewunderten und
gefeierten Sternenhimmel. Die astronomischen [34] Theorien, die tausend Sonnen mit ihren
Weltsystemen um eine gemeinschaftliche fihren, und flr diese wiederum ein hoheres
Weltsystem suchen, welches ihr Mittelpunkt sein kdénnte, und so fort ins Unendliche nach
innen und nach aufRen, diese werdet Ihr doch nicht ein System von Anschauungen als solchen
nennen wollen? Das Einzige dem ihr diesen Namen beilegen konnt, ware die uralte Arbeit
jener kindlichen Gemditer, die die unendliche Menge dieser Erscheinungen in bestimmte aber
durftige und unschickliche Bilder gefalt haben. Ihr wif3t aber, daR darin kein Schein von

Schleiermacher - Uber die Religion 16 8/21/2018



System ist, da3 noch immer Gestirne zwischen diesen Bildern entdeckt werden, dal} auch
innerhalb ihrer Grenzen alles unbestimmt und unendlich ist, und daR sie selbst etwas rein
willkdrliches und héchst bewegliches bleiben. Wenn Ihr einen tGberredet habt mit Euch das
Bild des Wagens in die blaue Folie der Welten hineinzuzeichnen, bleibt es ihm nicht
demohngeachtet frei die ndchstgelegenen Welten in ganz andere Umrisse zusammenzufassen
als die Eurigen sind? Dieses unendliche Chaos, wo freilich jeder Punkt eine Welt vorstellt, ist
eben als solches in der Tat das schicklichste und hochste Sinnbild der Religion; in ihr wie in
ihm ist nur das Einzelne wahr und notwendig, nichts kann oder darf aus dem andern bewiesen
werden, und alles Allgemeine, worunter das Einzelne befal3t werden soll, alle
Zusammenstellung und Verbindung liegt entweder in einem fremden Gebiet, wenn sie auf das
Innre und Wesentliche bezogen werden soll, oder ist nur ein Werk der spielenden Phantasie
und der freiesten Willkur. Wenn Tausende von Euch dieselben religidsen Anschauungen
haben kdnnten, so wirde gewil} jeder andere Umrisse ziehen, um fest zu halten wie er sie
neben oder nacheinander erblickt hat; es wiirde dabei nicht etwa auf sein Gemut, nur auf einen
zufalligen Zustand, auf eine Kleinigkeit ankommen. Jeder mag seine eigne Anordnung haben
und seine eigene Rubriken, das Einzelne kann dadurch weder gewinnen noch verlieren, und
wer wahrhaft um seine Religion und ihr Wesen weil3, wird jeden scheinbaren Zusammenhang
dem Einzelnen tief unterordnen, und ihm nicht das [35] kleinste von diesem aufopfern. Eben
wegen dieser selbstandigen Einzelheit ist das Gebiet der Anschauung so unendlich.

Stellt Euch an den entferntesten Punkt der Kdérper welt, Ihr werdet von dort aus nicht nur
dieselben Gegenstande in einer andern Ordnung sehen und wenn Ihr Euch an Eure vorigen
willkirlichen Bilder halten wollt, die Ihr dort nicht wiederfindet, ganz verirrt sein; sondern Ihr
werdet in neuen Regionen noch ganz neue Gegensténde entdecken. Ihr kénnt nicht sagen, daf3
Euer Horizont, auch der weiteste, alles umfal3t, und daB jenseits desselben nichts mehr
anzuschauen sei, oder dal? Eurem Auge auch dem bewaffnetsten innerhalb desselben nichts
entgehe: Ihr findet nirgends Grenzen, und kénnt Euch auch keine denken. VVon der Religion
gilt dies in einem noch weit hoheren Sinne; von einem entgegengesetzten Punkte aus wirdet
Ihr nicht nur in neuen Gegenden neue Anschauungen erhalten, auch in dem alten
wohlbekannten Raume wirden sich die ersten Elemente in andere Gestalten vereinigen und
alles wirde anders sein. Sie ist nicht nur deswegen unendlich, weil Handeln und Leiden auch
zwischen demselben beschrankten Stoff und dem Gemut ohne Ende wechselt — Ihr wil3t daf3
dies die einzige Unendlichkeit der Spekulation ist — nicht nur deswegen weil sie nach innen zu
unvollendbar ist wie die Moral, sie ist unendlich, nach allen Seiten, ein Unendliches des Stoffs
und der Form, des Seins, des Sehens und des Wissens darum. Dieses Gefiihl muf3 Jeden
begleiten der wirklich Religion hat. Jeder muR sich bewuft sein, dal’ die seinige nur ein Teil
des Ganzen ist, daf3 es iber dieselben Gegenstande, die ihn religits affizieren, Ansichten gibt,
die eben so fromm sind und doch von den seinigen ganzlich verschieden, und dal} aus andern
Elementen der Religion Anschauungen und Gefuihle ausflielen, flr die ihm vielleicht génzlich
der Sinn fehlt. Thr seht wie unmittelbar diese schone Bescheidenheit, diese freundliche
einladende Duldsamkeit aus dem Begriff der Religion entspringt, und wie innig sie sich an ihn
anschmiegt. Wie unrecht wendet Ihr Euch also an die Religion mit Eueren Vorwiirfen, daf3 sie
verfolgungssuchtig sei und gehassig, daf sie die Gesellschaft zerritte und Blut fliel3en lasse
wie Wasser. Klaget dessen diejenigen an, welche die Religion verderben, [36] welche sie mit
Philosophie Gberschwemmen und sie in die Fesseln eines Systems schlagen wollen. Worlber
denn in der Religion hat man gestritten, Partei gemacht und Kriege entziindet? Uber die Moral
bisweilen und Uber die Metaphysik immer, und beide gehoren nicht hinein. Die Philosophie
wohl strebt diejenigen, welche wissen wollen, unter ein gemeinschaftliches Wissen zu bringen,
wie Ihr das taglich sehet, die Religion aber nicht diejenigen welche glauben und fuhlen, unter
Einen Glauben und Ein Gefuhl. Sie strebt wohl denen, welche noch nicht fahig sind das
Universum anzuschauen, die Augen zu 6ffnen, denn jeder Sehende ist ein neuer Priester, ein
neuer Mittler, ein neues Organ; aber eben deswegen flieht sie mit Widerwillen die kahle

Schleiermacher - Uber die Religion 17 8/21/2018



Einférmigkeit, welche diesen géttlichen UberfluR wieder zerstoren wiirde. Die Systemsucht
stoRt freilich das Fremde ab, sei es auch noch so denkbar und wahr, weil es die
wohlgeschlossenen Reihen des Eigenen verderben, und den schénen Zusammenhang storen
konnte, indem es seinen Platz forderte; in ihr ist der Sitz der Widerspriiche, sie muB streiten
und verfolgen; denn insofern das Einzelne wieder auf etwas Einzelnes und Endliches bezogen
wird, kann freilich Eins das Andere zerstéren durch sein Dasein; im Unendlichen aber steht
alles Endliche ungestort nebeneinander, alles ist Eins und alles ist wahr. Auch haben nur die
Systematiker dies alles angerichtet. Das neue Rom, das gottlose aber konsequente schleudert
Bannstrahlen und stoRt Ketzer aus; das alte, wahrhaft fromm und religios im hohen Stil war
gastfrei gegen jeden Gott, und so wurde es der Gotter voll. Die Anhédnger des toten
Buchstabens den die Religion auswirft, haben die Welt mit Geschrei und Getimmel erfiillt,
die wahren Beschauer des Ewigen waren immer ruhige Seelen, entweder allein mit sich und
dem Unendlichen, oder wenn sie sich umsahen, jedem der das grof3e Wort nur verstand, seine
eigne Art gern vergonnend. Mit diesem weiten Blick und diesem Gefiihl des Unendlichen
sieht sie aber auch das an was aufer ihrem eigenen Gebiete liegt, und enthélt in sich die
Anlage zur unbeschranktesten Vielseitigkeit im Urteil und in der Betrachtung, welche in der
Tat anderswoher nicht zu nehmen ist. Lasset irgend etwas anders den Menschen beseelen —
ich schlieRe die Sittlichkeit [37] nicht aus noch die Philosophie, und berufe mich vielmehr
ihretwegen auf Eure eigne Erfahrung — sein Denken und sein Streben, worauf es auch
gerichtet sei, zieht einen engen Kreis um ihn, in welchem sein Hochstes eingeschlossen liegt,
und aulRer welchem ihm alles gemein und unwiirdig erscheint. Wer nur systematisch denken
und nach Grundsatz und Absicht handeln, und dies und jenes ausrichten will in der Welt, der
umgrenzt unvermeidlich sich selbst und setzt immerfort dasjenige sich entgegen zum
Gegenstande des Widerwillens was sein Tun und Treiben nicht fordert. Nur der Trieb
anzuschauen, wenn er aufs Unendliche gerichtet ist, setzt das Gemut in unbeschrénkte Freiheit,
nur die Religion rettet es von den schimpflichsten Fesseln der Meinung und der Begierde.
Alles was ist, ist fiir sie notwendig, und alles was sein kann, ist ihr ein wahres unentbehrliches
Bild des Unendlichen; wer nur den Punkt findet, woraus seine Beziehung auf dasselbe sich
entdecken 1aRt. Wie verwerflich auch etwas in andern Beziehungen oder an sich selbst sei, in
dieser Riicksicht ist es immer wert zu sein und aufbewahrt und betrachtet zu werden. Einem
frommen Gemdite macht die Religi on alles heilig und wert, sogar die Unheiligkeit und die
Gemeinheit selbst, alles was es falit und nicht falt, was in dem System seiner eigenen
Gedanken liegt und mit seiner eigentimlichen Handelsweise tibereinstimmt oder nicht; sie ist
die einzige und geschworne Feindin aller Pedanterie und aller Einseitigkeit. — Endlich um das
allgemeine Bild der Religion zu vollenden, erinnert Euch, dal? jede Anschauung ihrer Natur
nach mit einem Gefiihl verbunden ist. Euere Organe vermitteln den Zusammenhang zwischen
dem Gegenstande und Euch, derselbe Einfluf3 des letztern, der Euch sein Dasein offenbaret,
muB sie auf mancherlei Weise erregen, und in Eurem innern BewuBtsein eine Veranderung
hervorbringen. Dieses Geftihl, das Ihr freilich oft kaum gewahr werdet, kann in andern Fallen
zu einer solchen Heftigkeit heranwachsen, da Ihr des Gegenstandes und Euerer selbst
dariiber vergelt. Euer ganzes Nervensystem kann so davon durchdrungen werden, daR die
Sensation lange allein herrscht und lange noch nachklingt, und der Wirkung anderer
Eindricke widersteht; aber daR3 ein Handeln in Euch [38] hervorgebracht, die Selbsttatigkeit
Eures Geistes in Bewegung gesetzt wird, das werdet Ihr doch nicht den Einfliissen duRRerer
Gegenstande zuschreiben? Ihr werdet doch gestehen, dal? das weit auRer der Macht auch der
starksten Gefihle liege, und eine ganz andere Quelle haben misse in Euch. So die Religion;
dieselben Handlungen des Universums, durch welche es sich Euch im Endlichen offenbart,
bringen es auch in ein neues Verhéltnis zu Eurem Gemit und Eurem Zustand; indem lhr es
anschauet maft Ihr notwendig von mancherlei Gefuhlen ergriffen werden. Nur dal? in der
Religion ein anderes und festeres Verhaltnis zwischen der Anschauung und dem Geftihl
stattfindet, und nie jene so sehr Uberwiegt dal? dieses beinahe verldscht wird. Im Gegenteil ist
es wohl ein Wunder, wenn die ewige Welt auf die Organe unseres Geistes so wirkt wie die

Schleiermacher - Uber die Religion 18 8/21/2018



Sonne auf unser Auge? wenn sie uns so blendet, daB nicht nur in dem Augenblick alles tbrige
verschwindet, sondern auch noch lange nachher alle Gegenstande die wir betrachten, mit dem
Bilde derselben bezeichnet und von ihrem Glanz tibergossen sind? So wie die besondere Art
wie das Universum sich Euch in Euren Anschauungen darstellt, das Eigentiimliche Eurer
individuellen Religion ausmacht, so bestimmt die Starke dieser Gefiihle den Grad der
Religiositat. Je gesunder der Sinn, desto schérfer und bestimmter wird er jeden Eindruck
auffassen, je sehnlicher der Durst, je unaufhaltsamer der Trieb das Unendliche zu ergreifen,
desto mannigfaltiger wird das Gemdt selbst tberall und ununterbrochen von ihm ergriffen
werden, desto vollkommner werden diese Eindriicke es durchdringen, desto leichter werden
sie immer wieder erwa chen, und tber alle andere die Oberhand behalten. So weit geht an
dieser Seite das Gebiet der Religion, ihre Gefiihle sollen uns besitzen, wir sollen sie
aussprechen, festhalten, darstellen; wollt Ihr aber dartiber hinaus mit ihnen, sollen sie
eigentliche Handlungen veranlassen, und zu Taten antreiben, so befindet Ihr Euch auf einem
fremden Gebiet; und haltet Ihr dies dennoch fiir Religion, so seid lhr, wie verniinftig und
I6blich Euer Tun auch aussehe, versunken in unheilige Superstition. Alles eigentliche Handeln
soll moralisch sein und kann es auch, aber die religiésen Geflihle sollen wie eine heilige
Musik alles Tun des Menschen [39] begleiten; er soll alles mit Religion tun, nichts aus
Religion. Wenn Ihr es nicht versteht, daf? alles Handeln moralisch sein soll, so setze ich hinzu,
dal3 dies auch von allem andern gilt. Mit Ruhe soll der Mensch handeln, und was er
unternehme, das geschehe mit Besonnenheit. Fraget den sittlichen Menschen, fraget den
politischen, fraget den kinstlerischen, alle werden sagen, daf3 dies ihre erste VVorschrift sei;
aber Ruhe und Besonnenheit ist verloren, wenn der Mensch sich durch die heftigen und
erschiitternden Geflhle der Religion zum Handeln treiben 1aBt. Auch ist es unnattrlich daf}
dieses geschehe, die religidsen Gefiihle lahmen ihrer Natur nach die Tatkraft des Menschen,
und laden ihn ein zum stillen hingegebenen GenuR; daher auch die religidsesten Men schen,
denen es an andern Antrieben zum Handeln fehlte, und die nichts waren als religi6s, die Welt
verliel3en, und sich ganz der miiRigen Beschauung ergaben. Zwingen muf der Mensch erst
sich und seine frommen Gefiihle, ehe sie Handlungen aus ihm herauspressen, und ich darf
mich nur auf Euch berufen, es gehort ja mit zu Euren Anklagen, daf so viel sinnlose und
unnaturliche auf diesem Wege zustande gekommen sind. Ihr seht, ich gebe Euch nicht nur
diese preis, sondern auch die vortrefflichsten und I6blichsten. Ob bedeutungslose Gebrauche
gehandhabt oder gute Werke verrichtet, ob auf blutenden Altaren Menschen geschlachtet oder
ob sie mit wohltatiger Hand begluickt werden, ob in toter Untétigkeit das Leben hingebracht
wird, oder in schwerfalliger geschmackloser Ordnung, oder in leichter Uppiger Sinnenlust, das
sind freilich, wenn von Moral oder vom Leben und von weltlichen Beziehungen die Rede ist,
himmelweit voneinander unterschiedene Dinge; sollen sie aber zur Religion gehdren und aus
ihr hervorgegangen sein, so sind sie alle einander gleich, nur sklavischer Aberglaube eins wie
das andere. lhr tadelt denjenigen, der durch den Eindruck, welchen ein Mensch auf ihn macht,
sein Verhalten gegen ihn bestimmen I&B3t. Ihr wollt daf3 auch das richtigste Geflhl tiber die
Gegenwirkung des Menschen uns nicht zu Handlungen verleiten soll, wozu wir keinen
bessern Grund haben; so ist also auch derjenige zu tadeln, dessen Handlungen, die immer aufs
Ganze gerichtet sein sollten, lediglich durch die Geflhle [40] bestimmt werden, die eben
dieses Ganze in ihm erweckt; er wird ausgezeichnet als ein solcher, der seine Wirde preisgibt,
nicht nur aus dem Standpunkt der Moral, weil er fremden Beweggriinden Raum laRt, sondern
auch aus dem der Religion selbst, weil er aufthort zu sein, was ihm allein in ihren Augen einen
eigentimlichen Wert gibt, ein freier durch eigene Kraft tatiger Teil des Ganzen. Dieser
ganzliche MilRverstand, daf? die Religion handeln soll, kann nicht anders als zugleich ein
furchtbarer Mif3brauch sein, und auf welche Seite sich auch die Téatigkeit wende, in Unheil
und Zerrittung endigen. Aber bei ruhigem Handeln, welches aus seiner eigenen Quelle
hervorgehen muf3, die Seele voll Religion haben, das ist das Ziel des Frommen. Nur bose
Geister, nicht gute, besitzen den Menschen und treiben ihn, und die Legion von Engeln womit
der himmlische Vater seinen Sohn ausgestattet hatte, waren nicht in ihm, sondern um ihn her;

Schleiermacher - Uber die Religion 19 8/21/2018



sie halfen ihm auch nicht in seinem Tun und Lassen, und sollten es auch nicht, aber sie fl6Rten
Heiterkeit und Ruhe in die von Tun und Denken ermattete Seele; er verlor sie wohl bisweilen
aus den Augen, in Augenblicken, wo seine ganze Kraft zum Handeln aufgeregt war, aber dann
umschwebten sie ihn wieder in fréhlichem Gedrange und dienten ihm. — Ehe ich Euch aber in
das Einzelne dieser Anschauungen und Gefiihle hineinfiihre, welches allerdings mein nachstes
Geschéft an Euch sein muB, so vergénnt mir zuvor einen Augenblick darlber zu trauern, dal
ich von beiden nicht anders als getrennt reden kann; der feinste Geist der Religion geht
dadurch verloren flr meine Rede, und ich kann ihr innerstes Geheimnis nur schwankend und
unsicher enthullen. Aber eine notwendige Reflexion trennt beide, und wer kann tber irgend
etwas, das zum Bewul3tsein gehort, reden, ohne erst durch dieses Medium hindurchzugehen.
Nicht nur wenn wir eine innere Handlung des Gemiits mitteilen, auch wenn wir sie nur in uns
zum Stoff der Betrachtung machen, und zum deutlichen Bewuf3tsein erhéhen wollen, geht
gleich diese unvermeidliche Scheidung vor sich: das Faktum vermischt sich mit dem
urspriinglichen Bewuf3tsein unserer doppelten Tétigkeit, der herrschenden und nach auRen
wirkenden, und der blof3 zeichnenden und nachbildenden, welche den Dingen [41] vielmehr
zu dienen scheint, und sogleich bei dieser Beriihrung zerlegt sich der einfachste Stoff in zwei
entgegengesetzte Elemente: die einen treten zusammen zum Bilde eines Objekts, die andern
dringen durch zum Mittelpunkt unsers Wesens, brausen dort auf mit unsern urspriinglichen
Trieben und entwickeln ein flichtiges Geflihl. Auch mit dem innersten Schaffen des
religitsen Sinnes kénnen wir diesem Schicksal nicht entgehen; nicht anders als in dieser
getrennten Gestalt kdnnen wir seine Produkte wieder zur Oberflache heraufférdern und
mitteilen. Nur denkt nicht — dies ist eben einer von den gefahrlichsten Irrtiimern — dal}
religiése Anschauungen und Gefiihle auch urspringlich in der ersten Handlung des Gemiits so
abgesondert sein drfen, wie wir sie leider hier betrachten mussen. Anschauung ohne Gefiihl
ist nichts und kann weder den rechten Ursprung noch die rechte Kraft haben, Gefiihl ohne
Anschauung ist auch nichts: beide sind nur dann und deswegen etwas, wenn und weil sie
ursprunglich Eins und ungetrennt sind. Jener erste geheimnisvolle Augenblick, der bei jeder
sinnlichen Wahrnehmung vorkommt, ehe noch Anschauung und Gefuihl sich trennen, wo der
Sinn und sein Gegenstand gleichsam ineinander geflossen und Eins geworden sind, ehe noch
beide an ihren ursprunglichen Platz zurtickkehren — ich weil3 wie unbeschreiblich er ist, und
wie schnell er voriiber geht, ich wollte aber Ihr kdnntet ihn festhalten und auch in der héheren
und gottlichen religiosen Tatigkeit des Gemits ihn wieder erkennen. Konnte und durfte ich
ihn doch aussprechen, andeuten wenigstens, ohne ihn zu entheiligen! Fluchtig ist er und
durchsichtig wie der erste Duft womit der Tau die erwachten Blumen anhaucht, schamhaft
und zart wie ein jungfréulicher Kul3, heilig und fruchtbar wie eine brautliche Umarmung; ja
nicht wie dies, sondern er ist alles dieses selbst. Schnell und zauberisch entwickelt sich eine
Erscheinung eine Begebenheit zu einem Bilde des Universums. So wie sie sich formt die
geliebte und immer gesuchte Gestalt, flieht ihr meine Seele entgegen, ich umfange sie nicht
wie einen Schatten, sondern wie das heilige Wesen selbst. Ich liege am Busen der unendlichen
Welt: ich bin in diesem Augenblick ihre Seele, denn ich fuhle alle ihre Krafte und ihr
unendliches [42] Leben, wie mein eigenes, sie ist in diesem Augenblicke mein Leib, denn ich
durchdringe ihre Muskeln und ihre Glieder wie meine eigenen, und ihre innersten Nerven
bewegen sich nach meinem Sinn und meiner Ahndung wie die meinigen. Die geringste
Erschiitterung, und es verweht die heilige Umarmung, und nun erst steht die Anschauung vor
mir als eine abgesonderte Gestalt, ich messe sie, und sie spiegelt sich in der offenen Seele wie
das Bild der sich entwindenden Geliebten in dem aufgeschlagenen Auge des Jinglings, und
nun erst arbeitet sich das Gefuhl aus dem Innern empor, und verbreitet sich wie die Rote der
Scham und der Lust auf seiner Wange. Dieser Moment ist die héchste Blite der Religion.
Konnt ich ihn Euch schaffen, so ware ich ein Gott — das heilige Schicksal verzeihe mir nur,
dal’ ich mehr als Eleusische Mysterien habe aufdecken mussen — Er ist die Geburtsstunde
alles Le bendigen in der Religion. Aber es ist damit wie mit dem ersten BewuRtsein des
Menschen, welches sich in das Dunkel einer urspriinglichen und ewigen Schépfung

Schleiermacher - Uber die Religion 20 8/21/2018



zurlickzieht, und ihm nur das hinterlaRt was es erzeugt hat. Nur die Anschauungen und
Geflhle kann ich Euch vergegenwartigen, die sich aus solchen Momenten entwickeln. Das
aber sei Euch gesagt: wenn Ihr diese noch so vollkommen versteht, wenn lhr sie in Euch zu
haben glaubt im klarsten Bewuf3tsein, aber Thr wilt nicht und kénnt es nicht aufzeigen, dal sie
aus solchen Augenblicken in Euch entstanden und urspriinglich Eins und ungetrennt gewesen
sind, so Uberredet Euch und mich nicht weiter, es ist dem doch nicht so, Euere Seele hat nie
empfangen, es sind nur untergeschobene Kinder, Erzeugnisse anderer Seelen, die Ihr im
heimlichen Geflihl der eignen Schwéche adoptiert habt. Als unheilige und entfernt von allem
gottlichen Leben bezeichne ich Euch diejenigen, die also herumgehen und sich bristen mit
Religion. Da hat der eine Anschauungen der Welt und Formeln, welche sie ausdriicken sollen,
und der andere hat Gefuhle und innere Erfahrungen, wodurch er sie dokumentiert. Jener flicht
seine Formeln Ubereinander, und dieser webt eine Heilsordnung aus seinen Erfahrungen, und
nun ist Streit wieviel Begriffe und Erklarungen man nehmen misse, und wieviel Rihrungen
und Empfindungen, um daraus [43] eine tiichtige Reli gion zusammenzusetzen die weder kalt
noch schwarmerisch ware. lhr Toren und trdges Herzens! wif3t lhr nicht daR das alles nur
Zersetzungen des religiosen Sinnes sind, die Eure eigne Reflexion hatte machen missen, und
wenn lhr Euch nun nicht bewul3t seid etwas gehabt zu haben, was sie zersetzen konnte, wo
habt Ihr denn dieses her? Gedachtnis habt Ihr und Nachahmung, aber keine Religion. Erzeugt
habt Ihr die Anschauungen nicht wozu Ihr die Formeln wif3t, sondern diese sind auswendig
gelernt und aufbewahrt, und Euere Gefiihle sind mimisch nachgebildet wie fremde
Physiognomien, und eben deswegen Karikatur, Und aus diesen abgestorbenen und verderbten
Teilen wollt Ihr eine Religion zusammensetzen? Zerlegen kann man wohl die Séfte eines
organischen Kaorpers in seine nachsten Bestandteile; aber nehmt nun diese ausgeschiedenen
Elemente, mischt sie in jedem Verhaltnis behandelt sie auf jedem Wege, werdet Ihr wieder
Herzensblut daraus machen konnen? Wird das was einmal tot ist, sich wieder in einem
lebenden Korper bewegen und mit ihm einigen kénnen? Die Erzeugnisse der lebenden Natur
aus ihren getrennten Bestandteilen zu restituieren, daran scheitert jede menschliche Kunst,
und so wird es Euch mit der Religion nicht gelingen, wenn lhr Euch ihre einzelnen Elemente
auch noch so vollkommen von auBen an und eingebildet habt; von innen muf sie hervorgehen.
Das gottliche Leben ist wie ein zartes Gewéchs, dessen Bliten sich noch in der
umschlossenen Knospe befruchten, und die heiligen Anschauungen und Gefiihle, die Ihr
trocknen und aufbewahren konnt, sind die schonen Kelche und Kronen, die sich bald nach
jener verborgenen Handlung 6ffnen, aber auch bald wieder abfallen. Es treiben aber immer
wieder neue aus der Flle des innern Lebens — denn das gottliche Gewachs bildet um sich her
ein paradiesisches Klima dem keine Jahreszeit schadet — und die alten bestreuen und zieren
dankbar den Boden der die Wurzeln deckt von denen sie genahrt wurden, und duften noch in
lieblicher Erinnerung zu dem Stamme empor, der sie trug. Aus diesen Knospen und Kronen
und Kelchen will ich Euch jetzt einen heiligen Kranz winden.

Zur &uBeren Natur, welche von so Vielen fir den ersten [44] und vornehmsten Tempel der
Gottheit, fiir das innerste Heiligtum der Religion gehalten wird, fuihre ich Euch nur als zum
auBersten Vorhof derselben. Weder Furcht vor den materiellen Kraften die Ihr auf dieser Erde
geschéftig seht, noch Freude an den Schonheiten der korperlichen Natur, soll oder kann Euch
die erste Anschauung der Welt und ihres Geistes geben. Nicht im Donner des Himmels noch
in den furchtbaren Wogen des Meeres sollt Ihr das allméachtige Wesen erkennen, nicht im
Schmelz der Blumen noch im Glanz der Abendrote das Liebliche und Gii tevolle. Es mag sein,
dal? beides Furcht und freudiger GenuR die roheren S6hne der Erde zuerst auf die Religion
vorbereitete, aber diese Empfindungen selbst sind nicht Religion. Alle Ahndungen des
Unsichtbaren, die den Menschen auf diesem Wege gekommen sind, waren nicht religios
sondern philosophisch, nicht Anschauungen der Welt und ihres Geistes — denn es sind nur
Blicke auf das unbegreifliche und unermeliliche Einzelne — sondern Suchen und Forschen
nach Ursach und erster Kraft. Es ist mit diesen rohen Anfangen in der Religion wie mit allem

Schleiermacher - Uber die Religion 21 8/21/2018



was zur urspringlichen Einfalt der Natur gehdrt. Nur so lange diese noch da ist, hat es die
Kraft das Gemit so zu bewegen; es kommt auf den Gipfel der Vollendung, auf dem wir aber
noch nicht stehen, vielleicht wieder durch Kunst und Willkir in eine hdhere Gestalt
verwandelt, auf dem Wege der Bildung aber geht es unvermeidlich und gliicklicherweise
verloren, denn es wirde ihren Gang nur hemmen. Auf diesem Wege befinden wir uns, und
Uns kann also durch diese Bewegungen des Gemiuts keine Religion kommen. Das ist ja das
groRe Ziel alles FleiRes, der auf die Bildung der Erde verwendet wird, daR die Herrschaft der
Naturkrafte ber den Menschen vernichtet werde, und alle Furcht vor ihnen aufhore; wie
kénnen wir also in dem was wir zu bezwingen trachten, und zum Teil schon bezwungen
haben, das Universum anschauen? Jupi ters Blitze schrecken nicht mehr seitdem Vulkan uns
einen Schild dagegen verfertigt hat. VVesta schiitzt was sie dem Neptun abgewann gegen die
zornigsten Schlége seines Tridents, und die Séhne des Mars vereinigen sich mit denen des
Askulaps, um uns gegen die schnelltétenden Pfeile Apollos zu sichern. [45] So vernichtet von
jenen Gattern, so fern die Furcht sie gebildet hatte, einer den andern, und seitdem Prometheus
uns gelehrt hat, bald diesen bald jenen zu bestechen, steht der Mensch als Sieger lachelnd Gber
ihrem allgemeinen Kriege.

Den Weltgeist zu lieben und freudig seinem Wirken zuzuschauen, das ist das Ziel unserer
Religion, und Furcht ist nicht in der Liebe. Nicht anders ist es mit jenen Schonheiten des
Erdballs welche der kindliche Mensch mit so inniger Liebe umfaft. Was ist jenes zarte Spiel
der Farben, das Euer Auge in allen Erscheinungen des Firmaments ergdtzt, und einen Blick
mit so vielem Wohlgefallen festhélt, auf den lieblichsten Produkten der vegetabilischen Natur?
Was ist es, nicht in Eurem Auge sondern in und fiirs Universum? denn so misset lhr doch
fragen, wenn es etwas sein soll fir Euere Religion. Es verschwindet als ein zufalliger Schein,
so bald Ihr an den allverbreiteten Stoff denkt, dessen Entwickelungen es begleitet. Bedenkt
daf Ihr in einem dunkeln Keller die Pflanze aller dieser Schonheiten berauben kdnnt, ohne
ihre Natur zu zerstoren; bedenkt da3 der herrliche Schein, in dessen Reben Eure ganze Seele
mitlebt, nichts ist, als daB die gleichen Strome des Lichts sich nur anders brechen in einem
grolRern Meere irdischer Dinste, daR dieselben mittdglichen Strahlen, deren Blendung Ihr
nicht ertragt, denen gegen Osten schon als die flimmernde Abendréte erscheint — und das
mURt Ihr doch bedenken, wenn lhr diese Dinge im Ganzen ansehen wollt — so werdet Ihr
finden, daR diese Erscheinungen, so stark sie Euch auch rihren, zu Anschauungen der Welt
doch nicht geeignet sind. Vielleicht dal wir einst auf einer héhern Stufe dasjenige was wir uns
hier auf Erden unterwerfen sollen, im ganzen Weltraum verbreitet und gebietend finden, und
uns dann ein heiliger Schauer erftllt, tber die Einheit und Allgegenwart auch der korperlichen
Kraft; vielleicht dal wir einst mit Erstaunen auch in diesem Schein denselben Geist entdecken,
der das Ganze beseelt; aber das wird etwas andres und héheres sein als diese Furcht und diese
Liebe, und jetzt brauchen die Helden der Vernunft unter Euch nicht zu spotten dartiber, dafl
man [46] durch Erniedrigung unter den toten Stoff und durch leere Poesie sie zur Religion
fuhren wolle, und die empfindsamen Seelen durfen nicht glauben daB es so leicht sei
hinzugelangen zu ihr. Freilich gibt es etwas wesentlicheres anzuschauen in der kdrperlichen
Natur als dieses. Die Unendlich keit derselben, die ungeheuren Massen ausgestreut in jenen
unubersehlichen Raum, durchlaufend unermefiliche Bahnen, das wirft doch den Menschen
nieder in Ehrfurcht bei dem Gedanken und dem Anblick der Welt? Nur das, ich bitte Euch,
was lhr hierbei empfindet, rechnet mir nicht zur Religion. Der Raum und die Masse machen
nicht die Welt aus und sind nicht der Stoff der Religion; darin die Unendlichkeit zu suchen, ist
eine kindische Denkungsart. Als nicht die Halfte jener Welten entdeckt war, ja als man noch
gar nicht wul3te, dal’ leuchtende Punkte Weltkorper waren, war dennoch das Universum nicht
weniger herrlich anzuschauen als jetzt, und es gab nicht mehr Entschuldigung fiir den
Veréchter der Religion als jetzt. Ist nicht der begrenzteste Korper in dieser Ricksicht eben so
unendlich als alle jene Welten? Die Unféahigkeit Eurer Sinne kann nicht der Stolz Eures
Geistes sein, und was macht sich der Geist aus Zahlen und GroRen, da er ihre ganze

Schleiermacher - Uber die Religion 22 8/21/2018



Unendlichkeit in kleine Formeln zusammenfassen und damit rechnen kann wie mit dem
unbedeutendsten? Was in der Tat den religidsen Sinn anspricht in der &uRern Welt, das sind
nicht ihre Massen sondern ihre Gesetze. Erhebt Euch zu dem Blick wie diese alles umfassen,
das groReste und das kleinste, die Weltsysteme und das Stdubchen, welches unstet in der Luft
umbherflattert, und dann sagt, ob Ihr nicht anschaut die gottliche Einheit und die ewige
Unwandelbarkeit der Welt. Was das gemeine Auge von diesen Gesetzen zuerst wahrnimmt,
die Ordnung in der alle Bewegungen wiederkehren am Himmel und auf der Erde die
bestimmte Laufbahn der Gestirne und das gleichméRige Kommen und Gehen aller
organischen Krafte, die immerwahrende Untrliglichkeit in der Regel des Mechanismus, und
die ewige Einformigkeit in dem Streben der plastischen Natur; das ist an dieser Anschauung
des Universums gerade das wenigste. Wenn lhr von einem groRen Kunstwerke nur ein
einzelnes Stiick betrachtet, und in den [47] einzelnen Teilen dieses Stiicks wiederum ganz fur
sich schéne Umrisse und Verhaltnisse wahrnehmt, die in diesem Stiick geschlossen sind, und
deren Regel sich aus ihm ganz tbersehen l&i3t, wird Euch dann nicht das Stliick mehr ein Werk
fur sich zu sein scheinen, als ein Teil eines Werkes? werdet Ihr nicht urteilen, daB es dem
Ganzen, wenn es durchaus in diesem Stil gearbeitet ist, an Schwung und Kiihnheit und allem
was einen groRen Geist ahnden l&%t, fehlen muRte? Wo Ihr eine erhabene Einheit, einen
grolRgedachten Zusammenhang ahnden sollt, da muR es neben der allgemeinen Tendenz zur
Ordnung und Harmonie notwendig im Einzelnen Verhaltnisse geben, die sich aus ihm selbst
nicht vollig verstehen lassen. Auch die Welt ist ein Werk, wovon lhr nur einen Teil Gberseht,
und wenn dieser vollkommen in sich selbst geordnet und vollendet wére, kdnntet Ihr Euch
von dem Ganzen keinen hohen Begriff machen. lhr sehet, dal’ dasjenige, was oft dazu dienen
soll die Religion zurtickzuweisen, vielmehr einen gréRern Wert fir sie hat in der
Weltanschauung, als die Ordnung, die sich zuerst darbietet, und sich aus einem kleineren Teil
ubersehen laR3t. Nur niedere Gottheiten, dienende Jungfrauen hatten die Aufsicht in der
Religion der Alten Gber das gleichférmig Wiederkehrende, dessen Ordnung schon gefunden
war, aber die Abweichungen, die man nicht begriff, die Revolutionen, fiir die es keine Gesetze
gab, diese eben waren das Werk des Vaters der Gotter. Die Perturbationen in dem Laufe der
Gestirne deuten auf eine hohere Einheit, auf eine kithnere Verbindung als die, welche wir
schon aus der RegelmaRigkeit ihrer Bahnen gewahr werden, und die Anomalien, die miRigen
Spiele der plastischen Natur zwingen uns zu sehen, dal3 sie ihre bestimmtesten Formen mit
einer Willkdr, mit einer Phantasie gleichsam, behandelt, deren Regel wir nur aus einem
héheren Standpunkte entdecken kdnnten. Wie weit sind wir noch von demjenigen entfernt,
welcher der héchste wére, und wie unvollendet bleibt uns also diese Anschauung der Welt! —
Betrachtet das Gesetz nach welchem sich Gberall in der Welt so weit Ihr sie tiberseht das
Lebende zu dem verhalt, was in Riicksicht desselben fur tot zu halten ist, wie alles sich ndhrt
und den toten Stoff gewaltsam hineinzieht in sein [48] Leben, wie sich uns von allen Seiten
entgegendréngt der aufgespeicherte Vorrat fir alles Lebende, der nicht tot da liegt, sondern
selbst lebend sich tberall aufs neue wieder erzeugt, wie bei aller Mannigfaltigkeit der
Lebensformen und der ungeheuren Menge von Materien, den jede wechselnd verbraucht,
dennoch jede zur Geniige hat, um den Kreis ihres Daseins zu durchlaufen, und jede nur einem
innern Schicksal unterliegt und nicht einem aufieren Mangel, welche unendliche Fille
offenbart sich da, — welch' iiberflieBender Reichtum! Wie werden wir ergriffen von dem
Eindruck der mutterlichen Vorsorge, und von kindlicher Zuversicht das sufie Leben sorglos
wegzuspielen in der vollen und reichen Welt. Sehet die Lilien auf dem Felde, sie séen nicht
und ernten nicht, und Euer himmlischer Vater erndhrt sie doch, darum sorget nicht. Dieser
frohliche Anblick, dieser heitere leichte Sinn war aber auch das Hochste, ja das Einzige, was
einer der groRten Heroen der Religion fur die seinige aus der Anschauung der Natur gewann;
wie sehr muR sie ihm also nur im Vorhof derselben gelegen haben! — Eine grofRere Ausbeute
gewadhrt sie freilich uns, denen ein reicheres Zeitalter tiefer in ihr innerstes zu dringen
vergonnt hat; ihre chemischen Kréfte, die ewigen Gesetze nach denen die Korper selbst
gebildet und zerstort werden, diese sind es, in denen wir am Kklarsten und heiligsten das

Schleiermacher - Uber die Religion 23 8/21/2018



Universum anschauen. Sehet wie Neigung und Widerstreben alles bestimmt und tberall
ununterbrochen tatig ist; wie alle Verschiedenheit und alle Entgegensetzung nur scheinbar und
relativ ist, und alle Individualitat nur ein leerer Namen; seht wie alles Gleiche sich in tausend
verschiedene Gestalten zu verbergen und zu verteilen strebt, und wie Ihr nirgends etwas
Einfaches findet, sondern alles kiinstlich zusammengesetzt und verschlungen; das ist der Geist
der Welt, der sich im Kkleinsten eben so vollkommen und sichtbar offenbart als im gréRten, das
ist eine Anschauung des Universums, die sich aus allem entwickelt und das Gemdit ergreift,
und nur derjenige, der sie in der Tat Uberall erblickt, der nicht nur in allen Verénderungen,
sondern in allem Dasein selbst nichts findet als ein Werk dieses Geistes und eine Darstellung
und Ausflihrung dieser Gesetze, nur dem ist alles Sichtbare auch [49] wirklich Welt, gebildet,
von der Gottheit durchdrungen und Eins. Bei einem génzlichen Mangel aller Kenntnisse, die
unser Jahrhundert verherrlichen, fehlte doch schon den &ltesten Weisen der Griechen nicht
diese Ansicht der Natur, zum deutlichen Beweise wie alles was Religion ist jede &ul3ere Hilfe
verschméht und leicht entbehrt; und wére diese von den Weisen zum Volk hindurchgedrungen,
wer weil} welchen erhabenen Gang seine Religion wiirde genommen haben!

Aber was ist Liebe und Widerstreben? was ist Individualitit und Einheit? Diese Begriffe,
wodurch Euch die Natur erst im eigentlichen Sinne Anschauung der Welt wird, habt Ihr sie
aus der Natur? Stammen sie nicht urspriinglich aus dem Innern des Gemauits her, und sind erst
von da auf jenes gedeutet? Darum ist es auch das Gemiit eigentlich worauf die Religion
hinsieht, und woher sie Anschauungen der Welt nimmt; im inneren Leben bildet sich das
Universum ab, und nur durch das innere wird das dufere verstandlich. Aber auch das Gemiit
muB, wenn es Religion erzeugen und nahren soll, in einer Welt angeschaut werden. Lalit mich
Euch ein Geheimnis aufdecken, welches in einer der &ltesten Urkunden der Dichtkunst und
der Religion verborgen liegt. So lange der erste Mensch allein war mit sich und der Natur,
waltete freilich die Gottheit Gber ihm, sie sprach ihn an auf verschiedene Art, aber er verstand
es nicht, denn er antwortete ihr nicht; sein Paradies war schon, und von einem schénen
Himmel glanzten ihm die Gestirne herab, aber der Sinn fir die Welt ging ihm nicht auf; auch
aus dem Innern seiner Seele entwickelte er sich nicht; aber von der Sehnsucht nach einer Welt
wurde sein Gemiit bewegt, und so trieb er vor sich zusammen die tierische Schépfung ob etwa
sich eine daraus bilden mdchte. Da erkannte die Gottheit, dal? ihre Welt nichts sei so lange der
Mensch allein wére, sie schuf ihm die Ge hilfin, und nun erst regten sich in ihm lebende und
geistvolle Tone, nun erst ging seinen Augen die Welt auf. In dem Fleische von seinem
Fleische und Bein von seinem Beine entdeckte er die Menschheit, und in der Menschheit die
Welt; von diesem Augenblick an wurde er fahig die Stimme der Gottheit zu héren und ihr zu
antworten, und die frevelhafteste Ubertretung ihrer Gesetze schloR ihn von nun an [50] nicht
mehr aus von dem Umgange mit dem ewigen Wesen. Unser aller Geschichte ist erzéhlt in
dieser heiligen Sage. Umsonst ist alles flr denjenigen da, der sich selbst allein stellt; denn um
die Welt anzuschauen und um Religion zu haben, mu der Mensch erst die Menschheit
gefunden haben, und er findet sie nur in Liebe und durch Liebe. Darum sind beide so innig
und unzertrennlich verknipft; Sehnsucht nach Religion ist es was ihm zum Genuf3 der
Religion hilft. Den umfangt jeder am heiBesten, in dem die Welt sich am klarsten und reinsten
abspiegelt; den liebt jeder am zartlichsten, in dem er alles zusammengedréngt zu finden glaubt,
was ihm selbst fehlt um die Menschheit auszumachen. Zur Menschheit also lalt uns hintreten,
da finden wir Stoff fur die Religion.

Hier seid auch Ihr in Eurer eigentlichsten und liebsten Heimat, Euer innerstes Leben geht
Euch auf, Ihr seht das Ziel alles Eures Strebens und Tuns vor Euch, und fiihlet zugleich das
innere Treiben Eurer Kréfte, welches Euch immerfort nach diesem Ziel hinflhrt. Die
Menschheit selbst ist Euch eigentlich das Universum, und Ihr rechnet alles andere nur
insofern zu diesem als es mit jener in Beziehung kommt oder sie umgibt. Uber diesen
Gesichtspunkt will auch ich Euch nicht hinausfihren; aber es hat mich oft innig geschmerzt,

Schleiermacher - Uber die Religion 24 8/21/2018



dal3 Ihr bei aller Liebe zur Menschheit und allem Eifer fiir sie doch immer mit ihr verwickelt
und uneins seid. Ihr quélt Euch an ihr zu bessern und zu bilden, jeder nach seiner Weise, und
am Ende laBt Ihr unmutsvoll liegen was zu keinem Ziel kommen will. Ich darf sagen, auch
das kommt von Eurem Mangel an Religion. Auf die Menschheit wollt Ihr wirken, und die
Menschen die Einzelnen schaut Ihr an. Diese mif3fallen Euch héchlich; und unter den tausend
Ursachen die das haben kann, ist unstreitig die schénste und welche den Besseren angehort,
daf3 Ihr gar zu moralisch seid nach Eurer Art. IThr nehmt die Menschen einzeln, und so habt Ihr
auch ein Ideal von einem Einzelnen, dem sie aber nicht entsprechen. Dies alles zusammen ist
ein vermehrtes Beginnen, und mit der Religion werdet Ihr Euch weit besser befinden. Mdchtet
Ihr nur versuchen die Gegenstédnde Eures Wirkens und Eurer Anschauung zu [51]
verwechseln! Wirkt auf die Einzelnen aber mit Eurer Betrachtung, hebt Euch auf den Fligeln
der Religion hoher zu der unendlichen, ungeteilten Menschheit; sie su chet in jedem
Einzelnen, seht das Dasein eines Jeden an als eine Offenbarung von ihr an Euch, und es kann
von allem was Euch jetzt driickt keine Spur zuriickbleiben. Ich wenigstens rihme mich auch
einer moralischen Gesinnung, auch ich verstehe menschliche Vortrefflichkeit zu schatzen, und
es kann das Gemeine fur sich betrachtet mich mit dem unangenehmen Gefiihl der
Geringschatzung beinahe Gberflllen; aber mir gibt die Religion von dem allen eine gar grof3e
und herrliche Ansicht. Denkt Euch den Genius der Menschheit als den vollendetsten und
universellesten Kunstler. Er kann nichts machen was nicht ein eigentlimliches Dasein hétte.
Auch wo er nur die Farben zu versuchen und den Pinsel zu scharfen scheint, entstehen
lebende und bedeutende Zilige. Unzédhlige Gestalten denkt er sich so und bildet sie. Millionen
tragen das Kostlim der Zeit, und sind treue Bilder ihrer Bediirfnisse und ihres Geschmacks; in
andern zeigen sich Erinnerungen der VVorwelt oder Ahndungen einer fernen Zukunft; einige
sind der erhabenste und treffendste Abdruck des Schonsten und Gottlichsten. Andre sind
groteske Erzeugnisse der originellsten und fliichtigsten Laune eines Virtuosen. Das ist eine
irreligiose Ansicht, dal3 er Gefale der Ehre verfertige und GefaRe der Unehre; einzeln miift
Ihr nichts betrachten, aber erfreut Euch eines jeden an der Stelle wo es steht. Alles was
zugleich wahrgenommen werden kann und gleichsam auf einem Blatte steht, gehdrt zu einem
grofen historischen Bilde welches einen Moment des Universums darstellt. Wollt Ihr
dasjenige verachten was die Hauptgruppen hebt, und dem Ganzen Leben und Flle gibt?
Sollen die einzelnen himmlischen Gestalten nicht dadurch verherrlicht werden, daf3 tausend
andere sich vor ihnen beugen, und dall man sieht wie alles auf sie hinblickt und sich auf sie
bezieht? Es ist in der Tat etwas mehr in dieser Vorstellung als ein schales Gleichnis. Die
ewige Menschheit ist unermiidet geschéaftig sich selbst zu erschaffen, und sich in der
vorubergehenden Erscheinung des endlichen Lebens aufs mannigfaltigste darzustellen. Was
waére wohl die einférmige Wiederholung eines [52] hdchsten Ideals, wobei die Menschen
doch, Zeit und Umsténde abgerechnet, eigentlich einerlei sind, dieselbe Formel, nur mit
andern Koeffizienten verbunden, was waére sie gegen diese unendliche Verschiedenheit
menschlicher Erscheinungen? Nehmt welches Element der Menschheit Ihr wollt, Ihr findet
jedes in jedem mdglichen Zustande fast von seiner Reinheit an — denn ganz soll diese nirgends
zu finden sein — in jeder Mischung mit jedem andern, bis fast zur innigsten Sattigung mit allen
ubrigen — denn auch diese ist ein unerreichbares Extrem — und die Mischung auf jedem
maoglichen Wege bereitet, jede Spielart und jede seltene Kombination. Und wenn Ihr Euch
noch Verbindungen denken konnt, die Ihr nicht sehet, so ist auch diese Liicke eine negative
Offenbarung des Universum, eine Andeutung, dafl in dem geforderten Grade in der
gegenwartigen Temperatur der Welt diese Mischung nicht moglich ist, und Eure Phantasie
dariiber ist eine Aussicht tber die gegenwartigen Grenzen der Menschheit hinaus, eine wahre
gottliche Eingebung, eine unwillkirliche und unbewuRte Weissagung tber das was kinftig
sein wird. Aber so wie dies, was der geforderten unendlichen Mannigfaltigkeit abzugehen
scheint, nicht wirklich ein zuwenig ist, so ist auch das nicht zu viel, was Euch auf Eurem
Standpunkt so erscheint. Jenen so oft beklagten UberfluR an den gemeinsten Formen der
Menschheit, die in tausend Abdriicken immer unverandert wiederkehren, erklart die Religion

Schleiermacher - Uber die Religion 25 8/21/2018



fiir einen leeren Schein. Der ewige Verstand befiehlt es, und auch der endliche kann es
einsehen, dal diejenigen Gestalten, an denen das Einzelne am schwersten zu unterscheiden ist,
am dichtesten aneinander gedréngt stehen mussen; aber jede hat etwas Eigentumliches: keiner
ist dem andern gleich, und in dem Leben eines jeden gibt es irgendeinen Moment, wie der
Silberblick unedlerer Metalle, wo er, sei es durch die innige Annaherung eines hoheren
Wesens oder durch irgendeinen elektrischen Schlag, gleichsam aus sich heraus gehoben und
auf den hochsten Gipfel desjenigen gestellt wird, was er sein kann. Flr diesen Augenblick war
er geschaffen, in diesem erreichte er seine Bestimmung, und nach ihm sinkt die erschopfte
Lebenskraft wieder zurtick. Es ist ein eigner GenuB, kleinen [53] Seelen zu diesem Moment
zu verhelfen, oder sie darin zu betrachten; aber wem dieses nie geworden ist, dem muf}
freilich ihr ganzes Dasein uberflussig und verachtlich scheinen. So hat die Existenz eines
jeden einen doppelten Sinn in Beziehung auf das Ganze. Hemme ich in Gedanken den Lauf
jenes rastlosen Getriebes, wodurch alles Menschliche ineinander verschlungen und
voneinander abhangig gemacht wird, so ist jedes Individuum seinem innern Wesen nach ein
notwendiges Erganzungsstiick zur vollkommnen Anschauung der Menschheit. Der eine zeigt
mir, wie jedes abgerissene Teilchen derselben, wenn nur der innere Bildungstrieb, der das
Ganze beseelt, ruhig darin fortwirken kann, sich gestaltet in zarte und regelméfRige Formen;
der andere, wie aus Mangel an belebender und vereinigender Wéarme die Harte des irdischen
Stoffs nicht bezwungen werden kann, oder wie in einer zu heftig bewegten Atmosphéare der
innerste Geist in seinem Handeln gestort und alles unscheinbar und unkenntlich wird; der eine
erscheint als der rohe und tierische Teil der Menschheit nur eben von den ersten unbeholfenen
Regungen der Humanitét bewegt, der andere als der reinste dephlegmierte Geist, der von
allem Niedri gen und Unwirdigen getrennt nur mit leisem Ful3 Giber der Erde schwebt, und
Alle sind da um durch ihr Dasein zu zeigen, wie diese verschiedenen Teile der menschlichen
Natur abgesondert und im Kleinen wirken. Ist es nicht genug, wenn es unter dieser unzéhligen
Menge doch immer Einige gibt, die als ausgezeichnete und hohere Reprasentanten der
Menschheit der eine den, der andere jenen von den melodischen Akkorden anschlagen, die
keiner fremden Begleitung und keiner spatern Auflésung bedurfen, sondern durch ihre innere
Harmonie die ganze Seele in einem Ton entziicken und zufriedenstellen? Beobachte ich
wiederum die ewigen Réder der Menschheit in ihrem Gange, so muR dieses uniibersehliche
Ineinandergreifen, wo nichts Bewegliches ganz durch sich selbst bewegt wird, und nichts
Bewegendes nur sich allein bewegt, mich machtig beruhigen tiber Eure Klage, dal Vernunft
und Seele, Sinnlichkeit und Sittlichkeit, Verstand und blinde Kraft in so getrennten Massen
erscheinen. Warum [54] seht Ihr Alles einzeln, was doch nicht einzeln und fiir sich wirkt? Die
Vernunft der Einen und die Seele des Andern affizieren einander doch so innig, als es nur in
einem Subjekt geschehen kdnnte. Die Sittlichkeit, welche zu jener Sinnlichkeit gehort, ist
auller derselben gesetzt; ist ihre Herrschaft deswegen mehr beschrénkt, und glaubt Ihr, diese
wirde besser regiert werden, wenn jene jedem Indivi duo in kleinen kaum merkbaren
Portionen zugeteilt waren? Die blinde Kraft, welche dem groRen Haufen zugeteilt ist, ist doch
in ihren Wirkungen aufs Ganze nicht sich selbst und einem rohen Ohngeféhr tberlassen,
sondern oft ohne es zu wissen leitet sie doch jener Verstand, den Ihr an andern Punkten in so
grolRer Masse aufgehauft findet, und sie folgt ihm eben so unwissend in unsichtbaren Banden.
So verschwinden mir auf meinem Standpunkt die Euch so bestimmt erscheinenden Umrisse
der Persdnlichkeit; der magische Kreis herrschender Meinungen und epidemischer Geflihle
umgibt und umspielt alles, wie eine mit aufldsenden und magnetischen Kraften angefullte
Atmosphére, sie verschmilzt und vereinigt alles, und setzt durch die lebendigste Verbreitung
auch das Entfernteste in eine tatige Beruhrung, und die Ausfliisse derer, in denen Licht und
Wahrheit selbstandig wohnen, tragt sie geschéftigt umher, daf sie einige durchdringen und
andern die Oberflache glanzend und tduschend erleuchten. Das ist die Harmonie des
Universums, das ist die wunderbare und grof3e Einheit in seinem ewigen Kunstwerk; Ihr aber
lastert diese Herrlichkeit mit Euren Forderungen einer jdammerlichen Vereinzelung, weil lhr
im ersten VVorhofe der Moral, und auch bei ihr noch mit den Elementen beschaftigt, die hohe

Schleiermacher - Uber die Religion 26 8/21/2018



Religion verschméhet. Euer Bedurfnis ist deutlich genug angezeigt, mochtet Ihr es nur
erkennen und befriedigen! Sucht unter allen den Begebenheiten, in denen sich diese
himmlische Ordnung abbildet, ob Euch nicht eine aufgehen wird als ein gottliches Zeichen.
LaRt Euch einen alten verworfenen Begriff gefallen, und sucht unter allen den heiligen
Ménnern, in denen die Menschheit sich unmittelbarer offenbart, einen auf, der der Mittler sein
kdnne zwischen Eurer eingeschrankten Denkungsart und den ewigen Grenzen der Welt; und
wenn lhr ihn gefunden habt, dann durchlauft die [55] ganze Menschheit und lait alles was
Euch bisher anders schien, von dem Widerschein dieses neuen Lichts erhellt werden. — VVon
diesen Wanderungen durch das ganze Gebiet der Menschheit kehrt dann die Religion mit
gescharfterem Sinn und gebildeterem Urteil in das eigne Ich zuriick, und sie findet zuletzt
alles, was sonst aus den entlegensten Gegenden zusammengesucht wurde, bei sich selbst. In
Euch selbst findet ihr, wenn Ihr dahin gekommen seid, nicht nur die Grundziige zu dem
Schonsten und Niedrigsten, zu dem Edelsten und Verachtlichsten, was Ihr als einzelne Seiten
der Menschheit an andern wahrgenommen habt. In Euch entdeckt Ihr nicht nur zu
verschiedenen Zeiten alle die mannigfaltigen Grade menschlicher Kréfte, sondern alle die
unzahligen Mischungen verschiedener Anlagen, die Ihr in den Charakteren anderer
angeschaut habt, erscheinen Euch nur als festgehaltene Momente Eures eigenen Lebens. Es
gab Augenblicke wo Ihr so dachtet, so fuhltet, so handeltet, wo Ihr wirklich dieser und jener
Mensch waret, trotz aller Unterschiede des Geschlechts, der Kultur und der &dul3eren
Umgebungen. Ihr seid alle diese verschiedenen Gestalten in Eurer eignen Ordnung wirklich
hindurchgegangen; Ihr selbst seid ein Kompendium der Menschheit, Eure Personlichkeit
umfaldt in einem gewissen Sinn die ganze menschliche Natur und diese ist in allen ihren
Darstellungen nichts als Euer eigenes vervielfaltigtes, deutlicher ausgezeichnetes, und in allen
seinen Veranderungen verewigtes Ich. Bei wem sich die Religion so wiederum nach innen
zuruckgearbeitet und auch dort das Unendliche gefunden hat, in dem ist sie von dieser Seite
vollendet, er bedarf keines Mittlers mehr fur irgendeine Anschauung der Menschheit und er
kann es selbst sein fir viele.

Aber nicht nur in ihrem Sein mit Ihr die Menschheit anschauen, sondern auch in ihrem
Werden; auch sie hat eine groRere Bahn, welche sie nicht wiederkehrend sondern
fortschreitend durchléauft, auch sie wird durch ihre innere Veranderungen zum Hoéheren und
Vollkommenen fortgebildet. Diese Fortschritte will die Religion nicht etwa beschleunigen
oder regieren, sie bescheidet sich, dal das Endliche nur auf das Endliche wirken kann,
sondern nur beobachten, und als [56] eine von den grofiten Handlungen des Universums
wahrnehmen. Die verschiedenen Momente der Menschheit aneinander zu knlpfen, und aus
ihrer Folge den Geist in dem das Ganze geleitet wird erraten, das ist ihr hochstes Geschéft.
Geschichte im eigentlichsten Sinn ist der hochste Gegenstand der Religion, mit ihr hebt sie an
und endigt mit ihr — denn Weissagung ist in ihren Augen auch Geschichte und beides gar
nicht voneinander zu unterscheiden — und alle wahre Geschichte hat tiberall zuerst einen
religiésen Zweck gehabt und ist von religiosen Ideen ausgegangen. In ihrem Gebiet liegen
dann auch die héchsten und erhabensten Anschauungen der Religion. — Hier seht lhr die
Wanderung der Geister und der Seelen, die sonst nur eine zarte Dichtung scheint, in mehr als
einem Sinn als eine wundervolle Veranstaltung des Universums, um die verschiedenen
Perioden der Menschheit nach einem sichern Malstabe zu vergleichen. Bald kehrt nach einem
langen Zwischenraum, in welchem die Natur nichts dhnliches hervorbringen konnte, irgendein
ausgezeichnetes Individuum vollig dasselbe wieder zuriick; aber nur die Seher erkennen es
und nur sie sollen aus den Wirkungen die es nun hervorbringt, die Zeichen verschiedener
Zeiten beurteilen. Bald kommt ein einzelner Moment der Menschheit ganz so wieder, wie
Euch eine ferne Vorzeit sein Bild zuriickgelassen hat, und Ihr sollt aus den verschiedenen
Ursachen durch die er jetzt erzeugt worden ist, den Gang des Universums und die Formel
seines Gesetzes erkennen. Bald erwacht der Genius irgendeiner besondern menschlichen
Anlage, der hie und da steigend und fallend schon seinen Lauf vollendet hatte, aus seinem

Schleiermacher - Uber die Religion 27 8/21/2018



Schlummer, und erscheint an einem andern Ort und unter andern Umstanden in einem neuen
Leben, und sein schnelleres Gedeihen, sein tieferes Wirken, seine schonere kraftigere Gestalt
soll andeuten, um wie vieles das Klima der Menschheit verbessert und der Boden zum Nahren
edler Gewachse geschickter geworden sei. — Hier erscheinen Euch Volker und Generationen
der Sterblichen ebenso wie auf unserer vorigen Ansicht die einzelnen Menschen. Ehrwirdig
und geistvoll einige und kraftig wirkend ins Unendliche fort ohne Ansehen des Raums und
der Zeit. Gemein und unbedeutend andere, nur [57] bestimmt eine einzelne Form des Lebens
oder der Vereinigung eigentimlich zu nuancieren, nur in einem Moment wirklich lebend und
merkwirdig, nur um einen Gedanken darzustellen, einen Begriff zu erzeugen, und dann der
Zerstorung entgegeneilend, damit dies Resultat ihrer schonsten Blute einem andem konne
eingeimpft werden. Wie die vegetabilische Natur durch den Untergang ganzer Gattungen und
aus den Trimmern ganzer Pflanzengenerationen neue hervorbringt und ernahrt, so seht Ihr
hier auch die geistige Natur aus den Ruinen einer herrlichen und schonen Menschenwelt eine
neue erzeugen, die aus den zersetzten und wunderbar umgestalteten Elementen von jener ihre
erste Lebenskraft saugt. — Wenn hier in dem Anschauen eines allgemeinen Zusammenhanges
Euer Blick so oft unmittelbar vom kleinsten zum gréRten und von diesem wiederum zu jenem
herumgefuhrt wird, und sich in lebendigen Schwingungen zwischen beiden bewegt, bis er
schwindelnd weder groRes noch kleines, weder Ursach noch Wirkung, weder Erhaltung noch
Zerstorung weiter unterscheiden kann, dann erscheint Euch die Gestalt eines ewigen
Schicksals, dessen Ziige ganz das Geprage dieses Zustandes tragen, ein wunderbares Gemisch
von starrem Eigensinn und tiefer Weisheit, von roher herzloser Gewalt und inniger Liebe
wovon Euch bald das Eine, bald das Andere wechselnd ergreift, und jetzt zu chnméchtigem
Trotz, jetzt zu kindlicher Hingebung einladet. VVergleicht Ihr dann das abgesonderte Streben
des Einzelnen, aus diesen entgegengesetzten Ansichten entsprungen, mit dem ruhigen und
gleichférmigen Gang des Ganzen, so seht Ihr wie der hohe Weltgeist tber alles lachelnd
hinwegschreitet, was sich ihm larmend widersetzt; Ihr seht wie die hehre Nemesis seinen
Schritten folgend unermdidet die Erde durchzieht, wie sie Zlichtigung und Strafen den
Ubermiitigen austeilt, welche den Gottern entgegenstreben und wie sie mit eiserner Hand auch
den Wackersten und Trefflich sten abmaht, der sich, vielleicht mit I6blicher und
bewunderungswerter Standhaftigkeit, dem sanften Hauch des grofRen Geistes nicht beugen
wollte. Wollt Ihr endlich den eigentlichen Charakter aller Verdnderungen und aller
Fortschritte der Menschheit ergreifen, so zeigt [58] Euch die Religion wie die lebendigen
Gotter nichts hassen als den Tod, wie nichts verfolgt und gesturzt werden soll als er, der erste
und letzte Feind der Menschheit. Das Rohe, das Barbarische, das Unférmliche soll
verschlungen und in organische Bildung umgestaltet werden. Nichts soll tote Masse sein, die
nur durch den toten StoRR bewegt wird, und nur durch bewuf3tlose Friktion widersteht: alles
soll eigenes zusammengesetztes, vielfach verschlungenes und erhohtes Leben sein. Blinder
Instinkt, gedankenlose Gewohnung, toter Gehorsam, alles Trage und Passive, alle diese
traurigen Symptome der Asphyxie der Freiheit und Menschheit sollen vernichtet werden.
Dahin deutet das Geschaft des Augenblicks und der Jahrhunderte, das ist das grof3e, immer
fortgehende Erlosungswerk der ewigen Liebe.

Nur mit leichten Umrissen habe ich einige der hervorstechenden Anschauungen der Religion
auf dem Gebiet der Natur und der Menschheit entworfen; aber hier habe ich Euch doch bis an
die letzte Grenze Eures Gesichtskreises geflhrt. Hier ist das Ende der Religion fur diejenigen,
denen Menschheit und Uni versum gleichviel gilt; von hier kdnnte ich Euch nur wieder
zurlckfihren ins Einzelne und Kleinere. Nur glaubt nicht dal? dies zugleich die Grenze der
Religion sei. Vielmehr kann sie eigentlich hier nicht stehen bleiben, und sieht erst auf der
andern Seite dieses Punktes recht hinaus ins Unendliche. Wenn die Menschheit selbst etwas
bewegliches und bildsames ist, wenn sie nicht nur im Einzelnen anders darstellt, sondern auch
hie und da anders wird, fuhlt Ihr nicht daB sie dann unméglich selbst das Universum sein kann?
Vielmehr verhélt sie sich zu ihm, wie die einzelnen Menschen sich zu ihr verhalten; sie ist nur

Schleiermacher - Uber die Religion 28 8/21/2018



eine einzelne Form desselben, Darstellung einer einzigen Modifikation seiner Elemente, es
muR andre solche Formen geben, durch welche sie umgrenzt, und denen sie also
entgegengesetzt wird. Sie ist nur ein Mittelglied zwischen dem Einzelnen und dem Einen, ein
Ruheplatz auf dem Wege zum Unendlichen, und es mufite noch ein hoherer Charakter
gefunden werden im Menschen als seine Menschheit um ihn und seine Erscheinung
unmittelbar aufs Universum zu beziehen. [59] Nach einer solchen Ahndung von etwas aul3er
und tber der Menschheit strebt alle Religion um von dem gemeinschaftlichen und héheren in
beiden ergriffen zu werden; aber dies ist auch der Punkt wo ihre Umrisse sich dem gemeinen
Auge verlieren, wo sie selbst sich immer weiter von den einzelnen Gegenstanden ent fernt an
denen sie ihren Weg festhalten konnte, und wo das Streben nach dem Hochsten in ihr am
meisten flr Torheit gehalten wird. Auch sei es genug an dieser Andeutung auf dasjenige was
Euch so unendlich fernliegt, jedes weitere Wort darliber ware eine unverstandliche Rede, von
der Ihr nicht wissen wiirdet woher sie k&me noch wohin sie ginge. Hattet Ihr nur erst die
Religion, die Ihr haben kénnt, und waéret Ihr Euch nur erst derjenigen bewuft, die Ihr wirklich
schon habt! denn in der Tat, wenn lhr auch nur die wenigen religidsen Anschauungen
betrachtet, die ich mit geringen Zligen jetzt entworfen habe, so werdet Ihr finden, dal? sie
Euch bei weitem nicht alle fremd sind. Es ist wohl eher etwas dergleichen in Euer Gemiit
gekommen, aber ich weil3 nicht welches das gréfRere Unglick ist, ihrer ganz zu entbehren oder
sie nicht zu verstehen; denn auch so verfehlen sie ganz ihre Wirkung im Gemite und
hintergangen seid lhr dabei auch von Euch selbst. Die Vergeltung welche alles trifft was dem
Geist des Ganzen widerstreben will, der tberall titige HaR gegen alles Ubermitige und
Freche, das bestandige Fortschreiten aller menschlichen Dinge zu einem Ziel, ein
Fortschreiten welches so sicher ist, da wir sogar jeden einzelnen Gedanken und Entwurf, der
das Ganze diesem Ziele naher bringt, nach vielen gescheiterten Versuchen dennoch endlich
einmal gelingen sehen, dies sind An schauungen, die so in die Augen springen, daf sie mehr
fiir eine Veranlassung als flr ein Resultat der Weltbeobachtung gelten kénnen. Viele unter
Euch sind sich ihrer auch bewuf3t, einige nennen sie auch Religion, aber sie wollen, dies soll
ausschlieBend Religion sein; und dadurch wollen sie alles andre verdrangen, was doch aus
derselben Handlungsweise des Gemdts und vollig auf dieselbe Art entspringt. Wie sind sie
denn zu diesen abgerissenen Bruchstiicken gekommen? Ich will es Euch sagen: sie halten dies
gar nicht fur Religion, welche sie ebenfalls verachten, [60] sondern fur Moral und wollen nur
den Namen unterschieben, um der Religion selbst — dem nadmlich was sie daflr halten — den
letzten StoR zu geben. Wenn sie das nicht zugeben wollen, so fraget sie doch warum sie mit
der wunderbarsten Einseitigkeit dies alles nur auf dem Gebiete der Sittlichkeit finden? Die
Religion weil? nichts von einer solchen parteiischen Vorliebe; die moralische Welt ist ihr auch
nicht das Universum, und was nur fir diese gélte, ware ihr keine Anschauung des Universums.
In allem was zum menschlichen Tun gehort, im Spiel wie im Ernst, im kleinsten wie im
grofiten weild sie die Handlungen des Weltgeistes zu entdecken und zu verfolgen; was sie
wahrnehmen soll muB sie tberall wahrnehmen kdnnen, denn nur dadurch wird es das ihrige,
und so findet sie auch eben darin eine gottliche Nemesis, dal3 eben die, welche, weil in ihnen
selbst nur das sittliche oder rechtliche dominiert, auch aus der Religion nur einen
unbedeutenden Anhang der Moral machen, und nur das aus ihr nehmen wollen, was sich dazu
gestalten IRt sich eben damit ihre Moral, so viel auch schon an ihr gereinigt sein mag,
unwiderbringlich verderben und den Keim neuer Irrtiimer hineinstreuen. Es klingt sehr schon;
wenn man beim moralischen Handeln untergehe, sei es der Wille des ewigen Wesens, und
was nicht durch uns geschehe, werde ein andermal zustande kommen; aber auch dieser
erhabene Trost gehort nicht fur die Sittlichkeit; kein Tropfen Religion kann unter diese
gemischt werden, ohne sie gleichsam zu phlogistisieren und ihrer Reinigkeit zu berauben.

Am deutlichsten offenbart sich dieses ganzliche Nichtwissen um die Religion bei ihren
Gefuhlen, die noch am weitesten unter Euch verbreitet sind. Wie innig sie auch mit jenen
Anschauungen verbunden sind, wie notwendig sie auch aus ihnen herflie3en und nur aus

Schleiermacher - Uber die Religion 29 8/21/2018



ihnen erklart werden kénnen, sie werden dennoch durchaus mi3verstanden. — Wenn der
Weltgeist sich uns majestétisch offenbart hat, wenn wir sein Handeln nach so groRR gedachten
und herrlichen Gesetzen belauscht haben, was ist natirlicher als von inniger Ehrfurcht vor
dem ewigen und unsichtbaren durchdrungen zu werden? Und wenn wir das Univer sum
angeschaut [61] haben, und von dann zuriuicksehen auf unser Ich, wie es in Vergleichung mit
ihm ins unendlich kleine verschwindet, was kann dem Sterblichen dann néher liegen als
wahre ungekiinstelte Demut? Wenn wir in der Anschauung der Welt auch unsre Brlider
wahrnehmen, und es uns klar ist, wie jeder von ihnen ohne Unterschied in diesem Sinne
gerade dasselbe ist was wir sind, eine eigne Darstellung der Menschheit, und wie wir ohne das
Dasein eines Jeden es entbehren miiten diese anzuschauen, was ist natirlicher als sie Alle
ohne Unterschied selbst der Gesinnung und der Geisteskraft mit inniger Liebe und Zuneigung
zu umfassen? Und wenn wir von ihrer Verbindung mit dem Ganzen zuriicksehen auf ihren
EinfluB in unsere Ereignisse, und sich uns dann diejenigen darstellen, die von ihrem eigenen
verganglichen Sein und dem Streben es zu erweitern und zu isolieren nachgelassen haben, um
das unsrige zu erhalten, wie kdnnen wir uns da erwehren jenes Gefuhls einer besondern
Verwandtschaft mit denen, deren Handlungen einmal unsere Existenz verfochten und durch
ihre Gefahren glucklich hindurch gefiihrt haben? jenes Gefiihls der Dankbarkeit, welches uns
antreibt sie zu ehren als solche, die sich mit dem Ganzen schon geeinigt haben, und sich ihres
Lebens in demselben bewuf3t sind? — Wenn wir im Gegenteil das gewohnliche Treiben der
Menschen betrachten die von dieser Ab hdngigkeit nichts wissen, wie sie dies und das
ergreifen und festhalten, um ihr Ich zu verschanzen und mit mancherlei AuRenwerken zu
umgeben, damit sie ihr abgesondertes Dasein nach eigner Willkir leiten mogen, und der
ewige Strom der Welt ihnen nichts daran zerrutte, und wie dann notwendigerweise das
Schicksal dies alles verschwemmt, und sie selbst auf tausend Arten verwundet und qualt; was
ist dann natdrlicher als das herzlichste Mitleid mit allem Schmerz und Leiden, welches aus
diesem ungleichen Streit entsteht, und mit allen Streichen, welche die furchtbare Nemesis auf
allen Seiten austeilt? — und wenn wir erkundet haben was denn dasjenige ist, was im Gange
der Menschheit berall aufrecht erhalten und gefordert wird, und das was unvermeidlich
friiher oder spéater besiegt und zerstort werden muf3, wenn es sich nicht umgestalten und
verwandeln [62] 1aRt, und wir dann von diesem Gesetz auf unser eignes Handeln in der Welt
hinsehen, was ist natlrlicher als zerknirschende Reue (ber alles dasjenige in uns, was dem
Genius der Menschheit feind ist, als der demutige Wunsch die Gottheit zu verséhnen, als das
sehnlichste Verlangen umzukehren und uns mit allem was uns angehort in jenes heilige
Gebiet zu retten, wo allein Sicherheit ist gegen Tod und Zerstérung. Alle diese Gefiihle sind
Religion, und ebenso alle andere, bei denen das Universum der eine, und auf irgend eine Art
Euer eignes Ich, der andere von den Punkten ist zwischen denen das Gemiit schwebt. Die
Alten wullten das wohl: Frommigkeit nannten sie all diese Gefuhle, und bezogen sie
unmittelbar auf die Religion, deren edelster Teil sie ihnen waren. Auch lhr kennt sie, aber
wenn Euch so etwas begegnet, so wollt Ihr Euch tberreden es sei etwas sittliches, und in der
Moral wollt Ihr diesen Empfindungen ihren Platz anweisen; sie begehrt sie aber nicht und
leidet sie nicht. Sie mag keine Liebe und Zuneigung, sondern Tétigkeit, die ganz von innen
herauskommt, und nicht durch Betrachtung ihres dauBern Gegenstandes erzeugt ist, sie kennt
keine Ehrfurcht als die vor ihrem Gesetz, sie verdammt als unrein und selbststichtig, was aus
Mitleid und Dankbarkeit geschehen kann, sie demutigt, ja verachtet die Demut, und wenn Ihr
von Reue sprecht, so redet sie von verlorner Zeit die Ihr unniitz vermehrt. Auch muf3 Euer
innerstes Gefuhl ihr darin beipflichten, dal es mit allen diesen Empfindungen nicht auf
Handeln abgesehen ist, sie kommen fir sich selbst und endigen in sich selbst als Funktionen
Eures Innersten und hochsten Lebens. Was windet IThr Euch also und bittet um Gnade fir sie
da, wo sie nicht hingehdren? Lasset es Euch doch gefallen einzusehen, dal3 sie Religion sind,
so braucht Ihr nichts fur sie zu fordern als ihr eignes strenges Recht, und werdet Euch selbst
nicht betriigen mit unbegrindeten An spriichen, die Ihr in ihrem Namen zu machen geneigt
seid. Es sei nun bei der Moral oder irgend sonst, wo Ihr &hnliche Gefuhle findet, sie sind nur

Schleiermacher - Uber die Religion 30 8/21/2018



usurpiert; bringt sie der Religion zurick, ihr allein gehort dieser Schatz, und als Besitzerin
desselben ist sie der Sittlichkeit und allem andern was ein Gegenstand des menschlichen Tuns
ist, nicht Dienerin, [63] aber unentbehrliche Freundin und ihre vollgultige Firsprecherin und
Vermittlerin bei der Menschheit. Das ist die Stufe auf welcher die Religion steht und
besonders das Selbsttatige in ihr, ihre Gefihle. DaR sie allein dem Menschen Universalitat
gibt, habe ich schon einmal angedeutet; jetzt kann ich es naher erkléren. In allem Handeln und
Wirken, es sei sittlich oder philosophisch oder kiinstlerisch, soll der Mensch nach Virtuositat
streben, und alle Virtuositat beschrankt und macht kalt, einseitig und hart. Auf einen Punkt
richtet sie zunachst das Gemdit des Menschen und dieser eine Funkt ist immer etwas endliches.
Kann der Mensch so von einem beschrankten Werk fortschreitend zum andern seine ganze
unendliche Kraft wirklich verbrauchen? und wird nicht vielmehr der gré3ere Teil derselben
unbenutzt liegen, und sich deshalb gegen ihn selbst wenden und ihn verzehren? Wie viele von
Euch gehen nur deshalb zugrunde weil sie sich selbst zu groB sind; ein UberfluB an Kraft und
Trieb der sie nicht einmal zu einem Werk kommen l&af3t, weil doch keines ihm angemessen
ware, treibt sie unstet umher und ist ihr Verderben. Wollt Ihr etwa auch diesem Ubel wieder
so steuern, daR der, welchem einer zu grol ist, alle jene drei Gegensténde des menschlichen
Strebens, oder wenn lhr deren noch mehr wif3t, auch diese vereinigen soll? Das waére freilich
Euer altes Begehren, die Menschheit tberall aus einem Stiick zu haben, welches immer
wiederkehrt — aber wenn es nur moglich ware! wenn nur nicht jene Gegensténde, sobald sie
einzeln ins Auge gefalit werden, so sehr auf gleiche Weise das Gemdt anregten und zu
beherrschen strebten! Jeder von ihnen will Werke ausfihren, jeder hat ein Ideal dem er
entgegenstrebt und eine Totalitat, welche er erreichen will, und diese Rivalitat kann nicht
anders endigen als daR einer den andern verdréangt. Wozu also soll der Mensch die Kraft
verwenden, die ihm jede geregelte und kunstmaRige Anwendung seines Bildungstriebes Ubrig
1a13t? Nicht so daB er wieder etwas anderes bilden wolle, und auf etwas anderes Endliches
tatig arbeite, sondern dazu, daf er sich ohne bestimmte Téatigkeit vom Unendlichen affizieren
lasse und durch jede Gattung religioser Gefuhle seine Gegenwirkung gegen diese Einwirkung
offenbare. [64] Welchen jener Gegenstande Eures freien und kunstméaRigen Handels Ihr auch
gewahlt habt, es gehort nur wenig Sinn dazu, um von jedem aus das Universum zu finden, und
in diesem entdeckt Ihr denn auch die tbrigen als Gebot oder als Eingebung oder als
Offenbarung desselben; so im Ganzen sie beschauen und betrachten nicht als etwas
abgesondertes und in sich bestimmtes, das ist die einzige Art wie Ihr Euch bei einer schon
gewdhlten Richtung des Gemiits auch das, was aulier derselben liegt, aneignen konnt, nicht
wiederum aus Willkir als Kunst, sondern Instinkt flirs Universum als Religion, und weil sie
auch in der religiosen Form wieder rivalisieren, so erscheint auch die Religion Ofter vereinzelt
als Naturpoesie, Naturphilosophie oder Naturmoral, als in ihrer ganzen Gestalt vollendet und
alles vereinigend. So setzt der Mensch dem Endlichen, wozu seine Willkdr ihn hintreibt ein
Unendliches, dem zusammenziehenden Streben nach etwas Bestimmtem und Vollendetem
das erweiternde Schweben im Unbestimmten und Unerschopflichen an die Seite; so schafft er
seiner Uberfllssigen Kraft einen unendlichen Ausweg, und stellt das Gleichgewicht und die
Harmonie seines Wesens wieder her, welche unwiderbringlich verloren geht, wenn er sich,
ohne zugleich Religion zu haben, einer einzelnen Direktion UberlaRt. Die Virtuositat eines
Menschen ist nur gleichsam die Melodie seines Lebens, und es bleibt bei einzelnen Tonen,
wenn er ihr nicht die Religion beifligt. Diese begleitet jene in unendlich reicher
Abwechselung mit allen Tonen die ihr nur nicht ganz widerstreben, und verwandelt so den
einfachen Gesang des Lebens in eine vollstimmige und préchtige Harmonie.

Wenn dies was ich, hoffentlich fiir Euch Alle verstandlich genug, angedeutet habe, eigentlich
das Wesen der Religion ausmacht, so ist die Frage, wohin denn jene Dogmen und Lehrsétze
eigentlich gehoren, die gemeiniglich fur den Inhalt der Religion ausgegeben werden, nicht
schwer zu beantworten. Einige sind nur abstrakte Ausdriicke religiéser Anschauungen, andre
sind freie Reflexion tber die urspriinglichen Verrichtungen des religidsen Sinnes, Resultate

Schleiermacher - Uber die Religion 31 8/21/2018



einer Vergleichung der religiosen Ansicht mit der gemeinen. Den Inhalt einer Reflexion fur
das Wesen der Handlung zu nehmen, [65] Uber welche reflektiert wird, das ist ein so
gewdohnlicher Fehler, dal es Euch wohl nicht wundernehmen darf ihn auch hier anzutreffen.
Wunder, Eingebungen, Offenbarungen, tbernatirliche Empfindungen — man kann viel
Religion haben, ohne auf irgendeinen dieser Begriffe gestolRen zu sein; aber wer tber seine
Religion vergleichend reflektiert, der findet sie unvermeidlich auf seinem Wege und kann sie
ohnmaglich umgehen. In diesem Sinn gehdren allerdings alle diese Begriffe in das Gebiet der
Religion, und zwar unbedingt, ohne daf man tiber die Grenzen ihrer Anwendung das
geringste bestimmen durfte. Das Streiten, welche Begebenheit eigentlich ein Wunder sei, und
worin der Charakter desselben eigentlich bestehe, wieviel Offenbarung es wohl gebe, und
wiefern und warum man eigentlich daran glauben diirfe, und das offenbare Bestreben, so viel
sich mit Anstand und Rucksicht tun 1aBt, davon abzuleugnen und auf die Seite zu schaffen, in
der térichten Meinung der Philosophie und der Vernunft einen Dienst damit zu leisten, das ist
eine von den kindischen Operationen der Metaphysiker und Moralisten in der Religion. Sie
werfen alle Gesichtspunkte untereinander und bringen die Religion in das Geschrei, der
Totalitat wissenschaftlicher und physischer Urteile zu nahe zu treten. Ich bitte lat Euch nicht
durch ihr sophistisches Disputieren und ihr scheinheiliges VVerbergen desjenigen was sie gar
zu gern kund machen méchten, zum Nachteil der Religion verwirren. Diese 1t Euch, so laut
sie auch alle jene verschriene Begriffe zuriickfordert, Eure Physik, und so Gott will, auch Eure
Psychologie unangetastet. Was ist denn ein Wunder! sagt mir doch in welcher Sprache — ich
rede freilich nicht von denen, die wie die unsrige nach dem Untergange aller Religion
entstanden sind — es denn etwas anders heif3et als ein Zeichen, eine Andeutung? Und so
besagen alle jene Ausdriicke nichts, als die unmittelbare Beziehung einer Erscheinung aufs
Unendliche, aufs Universum; schlielRet das aber aus, daf es nicht eine ebenso unmittelbare
aufs Endliche und auf die Natur gibt? Wunder ist nur der religiose Name fir Begebenheit,
jede, auch die allernatirlichste und gewdhnlichste, sobald sie sich dazu eignet, dal3 die
religiése Ansicht von ihr die herrschende sein kann, [66] ist ein Wunder. Mir ist alles Wunder,
und in Eurem Sinn ist mir nur das ein Wunder, nd&mlich etwas Unerklarliches und Fremdes,
was keines ist in meinem. Je religidser Ihr waret, desto mehr Wunder wiirdet Ihr tGberall sehen,
und jedes Streiten hin und her Uber einzelne Begebenheiten, ob sie so zu heiRen verdienen,
gibt mir nur den schmerzhaften Eindruck wie arm und diirftig der religiése Sinn der
Streitenden ist. Die einen beweisen es dadurch dal3 sie tberall protestieren gegen Wunder und
die andern dadurch, dal? es ihnen auf dieses und jenes besonders ankommt, und daf eine
Erscheinung eben wunderlich gestaltet sein muf3 um ihnen ein Wunder zu sein. Was heil3t
Offenbarung? jede ursprungliche und neue Anschauung des Universums ist eine, und Jeder
muR doch wohl am besten wissen was ihm urspriinglich und neu ist, und wenn etwas von dem,
was in ihm urspringlich war, fur Euch noch neu ist, so ist seine Offenbarung auch fir Euch
eine, und ich will Euch raten sie wohl zu erwagen. Was heif3t Eingebung? Es ist nur der
religiése Name fir Freiheit. Jede freie Handlung, die eine religidse Tat wird, jedes
Wiedergeben einer religiosen Anschauung, jeder Ausdruck eines religiésen Geflhls, der sich
wirklich mitteilt, so dal3 auch auf andre die Anschauung des Universums Ubergeht, war auf
Eingebung geschehen; denn es war ein Handeln des Universums durch den Einen auf die
Andern, jedes Antizipieren der Hélfte einer religiosen Begebenheit, wenn die eine gegeben ist,
ist eine Weissagung, und es war sehr religios von den alten Hebréern die Gottlichkeit eines
Propheten nicht darnach abzumessen, wie schwer das Weissagen war, sondern ganz einfaltig
nach dem Ausgang; denn eher kann man nicht wissen ob sich einer auf die Religion versteht,
bis man sieht, ob er die religitse Ansicht gerade dieses bestimmten Dinges, welches ihn
affizierte, auch richtig gefal’t hat. — Was sind Gnadenwirkungen? Alle religidsen Gefiihle sind
ubernatdrlich, denn sie sind nur insofern religids, als sie durchs Universum unmittelbar
gewirkt sind, und ob sie religi6s sind in Jemand, das muf} er doch am besten beurteilen. Alle
diese Begriffe sind, wenn die Religion einmal Begriffe haben soll, die ersten und
wesentlichsten; sie bezeichnen auf die eigentiimlichste Art das BewuBtsein [67] eines

Schleiermacher - Uber die Religion 32 8/21/2018



Menschen von seiner Religion; sie sind um so wichtiger deswegen, weil sie nicht nur etwas
bezeichnen, was allgemein sein darf in der Religion, sondern gerade dasjenige was allgemein
sein muld in ihr. Ja, wer nicht eigne Wunder sieht auf seinem Standpunkt zur Betrachtung der
Welt, in wessen Innern nicht eigene Offenbarungen aufsteigen, wenn seine Seele sich sehnt
die Schonheit der Welt einzusaugen, und von ihrem Geiste durchdrungen zu werden; wer
nicht hie und da mit der lebendigsten Uberzeugung fiihlt, daB ein géttlicher Geist ihn treibt
und dal er aus heiliger Eingebung redet und handelt; wer sich nicht wenigstens — denn dies ist
in der Tat der geringste Grad — seiner Gefiihle als unmittelbarer Einwirkungen des
Universums bewul3t ist, und etwas eignes in ihnen kennt was nicht nachgebildet sein kann,
sondern ihren reinen Ursprung aus seinem Innersten verburgt, der hat keine Religion. Glauben,
was man gemeinhin so nennt, annehmen was ein anderer getan hat, nachdenken und
nachfiihlen wollen was ein Anderer gedacht und gefhlt hat, ist ein harter und unwirdiger
Dienst, und statt das hdchste in der Religion zu sein, wie man wahnt, muR er grade abgelegt
werden von Jedem, der in ihr Heiligtum dringen will. IThn haben und behalten wollen,
beweiset da man der Religion unfahig ist; ihn von andern fordern, zeigt dal} man sie nicht
versteht. Ihr wollt Gberall auf Euren eignen Fifen stehn und auf Euren eignen Weg gehen,
aber dieser wiirdige Wille schrecke Euch nicht zurlick von der Religion. Sie ist kein
Sklavendienst und keine Gefangenschaft; auch hier sollt Ihr Euch selbst angehdren, ja dies ist
sogar die einzige Bedingung unter welcher Ihr ihrer teilhaftig werden konnt. Jeder Mensch,
wenige Auserwdhlte ausgenommen, bedarf allerdings eines Mitt lers, eines Anflhrers, der
seinen Sinn fir Religion aus dem ersten Schlummer wecke und ihm eine erste Richtung gebe,
aber dies soll nur ein vorlbergehender Zustand sein; mit eignen Augen soll dann jeder sehen
und selbst einen Beitrag zu tage fordern zu den Schéatzen der Religion, sonst verdient er
keinen Platz in ihrem Reich und erhélt auch keinen. Ihr habt recht die dirftigen Nachbeter zu
verachten, die ihre Religion ganz von einem Andern ableiten, oder an einer toten Schrift
héngen, [68] auf sie schworen und aus ihr beweisen. Jede heilige Schrift ist nur ein
Mausoleum der Religion ein Denkmal, daf3 ein grof3er Geist da war, der nicht mehr da ist;
denn wenn er noch lebte und wirkte, wie wiirde er einen so groRen Wert auf den toten
Buchstaben legen, der nur ein schwacher Abdruck von ihm sein kann? Nicht der hat Religion,
der an eine heilige Schrift glaubt, sondern der welcher keiner bedarf, und wohl selbst eine
machen konnte. Und eben diese Eure Verachtung gegen die armseligen und kraftlosen
Verehrer der Religion, in denen sie aus Mangel an Nahrung vor der Geburt schon gestorben
ist, eben diese beweiset mir, dal3 in Euch selbst eine Anlage ist zur Religion und die Achtung
die Ihr allen ihren wahren Helden immer erzeiget, wie sehr Ihr Euch auch auflehnt gegen die
Art wie sie gemillbraucht und durch Gotzendienst geschandet worden, bestétigt mich in dieser
Meinung. — Ich habe Euch ge zeigt was eigentlich Religion ist, habt Ihr irgend etwas darin
gefunden was Eurer und der hochsten menschlichen Bildung unwiirdig wére? MRt Ihr Euch
nicht nach den ewigen Gesetzen der geistigen Natur um so angstlicher nach dem Universum
sehnen und nach einer selbstgewirkten Vereinigung mit ihm streben, je mehr Ihr durch die
bestimmteste Bildung und Individualitat in ihm gesondert und isoliert seid? und habt lhr nicht
oft diese heilige Sehnsucht als etwas unbekanntes gefuhlt? Werdet Euch doch, ich beschwore
Euch, des Rufs Eurer innersten Natur bewuft, und folgt ihm. Verbannet die falsche Scham vor
einem Zeitalter welches nicht Euch bestimmen, sondern von Euch bestimmt und gemacht
werden soll! Kehret zu demjenigen zurtick was Euch, gerade Euch so nahe liegt, und wovon
die gewaltsame Trennung doch unfehlbar den schonsten Teil Eurer Existenz zerstort.

Es scheint mir aber als ob Viele unter Euch nicht glaubten, dal’ ich mein gegenwaértiges
Geschéft hier kdnne endigen wollen, als ob Ihr dennoch der Meinung waéret, es konne vom
Wesen der Religion nicht grindlich geredet worden sein, wo von der Unsterblichkeit gar nicht,
und von der Gottheit so gut als nichts gesagt worden ist. Erinnert Euch doch, ich bitte Euch,
wie ich mich von Anfang an dagegen erklart habe, daB [69] dies nicht die Angel und
Hauptstiicke der Religion seien; erinnert Euch, dal als ich die Umrisse derselben zeichnete,

Schleiermacher - Uber die Religion 33 8/21/2018



ich auch den Weg angedeutet habe, auf welchem die Gottheit zu finden ist; was verliert lhr
also noch? und warum soll ich einer religidsen Anschauungsart mehr tun als den tbrigen?
Damit Ihr aber nicht denket ich flirchte mich ein ordentliches Wort tiber die Gottheit zu sagen,
weil es gefahrlich werden will davon zu reden, bevor eine zu Recht und Gericht bestandige
Definition von Gott und Dasein ans Licht gebracht und im Deutschen Reich sanktioniert
worden ist; oder damit Ihr nicht auf der andern Seite glaubt ich spiele einen frommen Betrug
und wolle, um Allen Alles zu werden, mit scheinbarer Gleichgltigkeit dasjenige herabsetzen,
was fur mich von ungleich gréRerer Wichtigkeit sein muf? als ich gestehen will; so will ich
Euch noch einen Augenblick Rede stehen, und Euch deutlich zu machen suchen, daR fur mich
die Gottheit nichts anderes sein kann, als eine einzelne religiése Anschauungsart, von der wie
von jeder andern die Gbrigen unabhdngig sind, und daR auf meinem Standpunkt und nach
meinen Euch bekannten Begriffen der Glaube »kein Gott, keine Religion« gar nicht
stattfinden kann, und auch von der Unsterblichkeit will ich Euch unverhohlen meine Meinung
sagen.

Zuerst saget mir doch, was meinen sie von der Gottheit, und was wollt Ihr damit meinen?
denn jene rechtskréftige Definition ist doch noch nicht vorhanden, und es liegt am Tage daf}
die grofiten Verschiedenheiten dariiber statt haben. Den mehrsten ist offenbar Gott nichts
anderes als der Genius der Menschheit. Der Mensch ist das Urbild ihres Gottes, die
Menschheit ist ihr alles, und nach demjenigen, was sie fir ihre Ereignisse und Fiihrungen
halten, bestimmen sie die Gesinnungen und das Wesen ihres Gottes. Nun aber habe ich Euch
deutlich genug gesagt, daB die Menschheit nicht mein Alles ist, daf} meine Religion nach
einem Universum strebt, wovon sie mit allem was ihr angehort, nur ein unendlich kleiner Teil,
nur eine einzelne vergéangliche Form ist: kann also ein Gott, der nur der Genius der
Menschheit ware, das hochste meiner Religion sein? Es mag dichterischere Gemditer geben,
und ich gestehe ich glaube, dalk diese [70] hoher stehen, denen Gott ein von der Menschheit
ganzlich unterschiedenes Individuum, ein einziges Exemplar einer eigenen Gatung ist, und
wenn sie mir die Offenbarungen zeigen, durch welche sie einen solchen Gott kennen — einen
oder mehrere, ich verachte in der Religion nichts so sehr als die Zahl — so soll er mir eine
erwiinschte Entdeckung sein, und gewil} werden sich aus dieser Offenbarung in mir mehrere
entwickeln; aber ich strebe nach noch mehr Gattungen auer und tiber der Menschheit als
nach einer, und jede Gattung mit ihrem Individuum ist dem Univer sum untergeordnet: kann
also Gott in diesem Sinne fiir mich etwas anders sein als eine einzelne Anschauung? Doch
dies mdgen nur unvollstandige Begriffe von Gott sein, lalit uns gleich zu dem hdchsten gehen,
zu dem von einem hochsten Wesen, von einem Geist des Universums, der es mit Freiheit und
Verstand regiert, so ist doch auch von dieser Idee die Religion nicht abhangig. Religion haben,
heil3t das Universum anschauen, und auf der Art, wie Ihr es anschauet, auf dem Prinzip,
welches Ihr in seinen Handlungen findet, beruht der Wert Eurer Religion. Wenn Ihr nun nicht
leugnen konnt, dal3 sich die Idee von Gott zu jeder Anschauung des Universums bequemt, so
muRt Ihr auch zugeben, dal eine Religion ohne Gott besser sein kann, als ein andre mit Gott.

Das Universum stellt sich in seinen Handlungen dem rohen Menschen, der nur eine verwirrte
Idee vom Ganzen und Unendlichen hat, und nur einen dunkeln Instinkt, als eine Einheit dar,
in der nichts mannigfaltiges zu unterscheiden ist, als ein Chaos gleichférmig in der
Verwirrung, ohne Abteilung, Ordnung und Gesetz, woraus nichts einzelnes gesondert werden
kann, als indem es willkirlich abgeschnitten wird in Zeit und Raum. Ohne den Drang es zu
beseelen, repréasentiert ihm ein blindes Geschick den Charakter des Ganzen; mit diesem Drang
wird sein Gott ein Wesen ohne bestimmte Eigenschaften, ein Gotze, ein Fetisch, und wenn er
mehrere annimmt, so sind sie durch nichts zu unterscheiden, als durch die willkdrlich
gesetzten Grenzen ihres Gebiets. Auf einer andern Stufe der Bildung stellt sich das Universum
dar als eine Vielheit ohne Einheit, als ein unbestimmtes Mannigfaltiges heterogener Elemente
und Kréfte, [71] deren bestandiger und ewiger Streit seine Erscheinungen bestimmt. Nicht ein

Schleiermacher - Uber die Religion 34 8/21/2018



blindes Geschick bezeichnet seinen Charakter, sondern eine motivierte Notwendigkeit, in
welcher die Aufgabe liegt, nach Grund und Zusammenhang zu forschen, mit dem Bewul3tsein
ihn nie finden zu kénnen. Wird zu diesem Universum die Idee eines Gottes gebracht, so
zerfallt sie natrlich in unendlich viele Teile, jede dieser Krafte und Elemente, in denen keine
Einheit ist, wird besonders beseelt, Gotter entstehen in unendlicher Anzahl, unterscheidbar
durch verschiedene Objekte ihrer Téatigkeit, durch verschiedene Neigungen und Gesinungen.
Ihr maRt zugeben, dal diese Anschauung des Universums unendlich wirdiger ist als jene,
werdet lhr nicht auch gestehen missen, daf? derjenige, der sich bis zu ihr erhoben hat, aber
sich ohne die Idee von Gottern vor der ewigen und unerreichbaren Notwendigkeit beugt,
dennoch mehr Religion hat als der rohe Anbeter eines Fetisches? Nun laf3t uns héher steigen,
dahin wo alles streitende sich wieder vereinigt, wo das Universum sich als Totalitat, als
Einheit in der Vielheit, als System darstellt, und so erst seinen Namen verdient; sollte nicht
der, der es so anschaut als Eins und Alles, auch ohne die Idee eines Gottes mehr Religion
haben, als der gebildetste Polytheist? Sollte nicht Spinoza ebensoweit iber einem frommen
Romer stehen, als Lukrez uber einem Gotzendiener? Aber das ist die alte Inkonsequenz, das
ist das schwarze Zeichen der Unbildung, daR sie die am weitesten verwerfen, die auf einer
Stufe mit ihnen stehen, nur auf einem andern Punkt derselben! welche von diesen
Anschauungen des Universums ein Mensch sich zueignet, das hangt ab von seinem Sinn fiirs
Universum, das ist der eigentliche Malistab seiner Religiositét, ob er zu seiner Anschauung
einen Gott hat, das hangt ab von der Richtung seiner Phantasie. In der Religion wird das
Universum angeschaut, es wird gesetzt als urspriinglich handelnd auf den Menschen. Hangt
nun Eure Phantasie an dem BewuBtsein Eurer Freiheit so daf sie es nicht tiberwinden kann
dasjenige was sie als ursprunglich wirkend denken soll anders als in der Form eines freien
Wesens zu denken; wohl, so wird sie den Geist des Universums personifizieren und Ihr
werdet einen Gott haben; hdngt sie [72] am Verstande, so dal3 es Euch immer klar vor Augen
steht, Freiheit habe nur Sinn im Einzelnen und fiirs Einzelne; wohl, so werdet Ihr eine Welt
haben und keinen Gott. Ihr, hoffe ich, werdet es fiir keine L&sterung halten, daf Glaube an
Gott ab hdangt von der Richtung der Phantasie; Ihr werdet wissen daf} Phantasie das hochste
und urspringlichste ist im Menschen, und auf3er ihr alles nur Reflexion tber sie; Ihr werdet es
wissen dafl3 Eure Phantasie es ist, welche fur Euch die Welt erschafft, und daf Ihr keinen Gott
haben kdnnt ohne Welt. Auch wird er dadurch niemanden Ungewisser werden, noch wird sich
jemand von der fast unabanderlichen Notwendigkeit ihn anzunehmen um desto besser
losmachen, weil er darum weil3, woher ihm diese Notwendigkeit kommt. In der Religion also
steht die Idee von Gott nicht so hoch als Ihr meint, auch gab es unter wahrhaft religidsen
Menschen nie Eiferer, Enthusiasten oder Schwarmer fur das Dasein Gottes; mit grof3er
Gelassenheit haben sie das, was man Atheismus nennt, neben sich gesehen, und es hat immer
etwas gegeben, was ihnen irreligiéser schien als dieses. Auch Gott kann in der Religion nicht
anders vorkommen als handelnd, und géttliches Leben und Handeln des Universums hat noch
niemand geleugnet, und mit dem seienden und gebietenden Gott hat sie nichts zu schaffen, so
wie ihr Gott den Physikern und Moralisten nichts frommt, deren traurige MiRverstandnisse
dies eben sind, und immer sein werden. Der handelnde Gott der Religion kann aber unsere
Glickseligkeit nicht verblrgen; denn ein freies Wesen kann nicht anders wirken wollen auf
ein freies Wesen, als nur dal? es sich ihm zu erkennen gebe, einerlei ob durch Schmerz oder
Lust. Auch kann es uns zur Sittlichkeit nicht reizen, denn es wird nicht anders betrachtet als
handelnd, und auf unsere Sittlichkeit kann nicht gehandelt und kein Handeln auf sie kann
gedacht werden.

Was aber die Unsterblichkeit betrifft, so kann ich nicht bergen, die Art, wie die meisten
Menschen sie nehmen und ihre Sehnsucht darnach ist ganz irreligios, dem Geist der Religion
gerade zuwider, ihr Wunsch hat keinen andern [73] Grund, als die Abneigung gegen das was
das Ziel der Religion ist. Erinnert Euch wie in ihr alles darauf hinstrebt, dal die scharf
abgeschnittenen Umrisse unsrer Personlichkeit sich erweitern und sich allméhlich verlieren

Schleiermacher - Uber die Religion 35 8/21/2018



sollen ins Unendliche, dal? wir durch das Anschauen des Universums so viel als moglich eins
werden sollen mit ihm; sie aber strduben sich gegen das Unendliche, sie wollen nicht hinaus;
sie wollen nichts sein als sie selbst und sind &ngstlich besorgt um ihre Individualitit. Erinnert
euch wie es das hochste Ziel der Religion war, ein Universum jenseits und tber der
Menschheit zu entdecken, und ihre einzige Klage, daf? es damit nicht recht gelingen will auf
dieser Welt; Jene aber wollen nicht einmal die einzige Gelegenheit ergreifen, die ihnen der
Tod darbietet, um Uber die Menschheit hinauszukommen; sie sind bange, wie sie sie
mitnehmen werden jenseits dieser Welt und streben hochstens nach wei teren Augen und
besseren Gliedmalien. Aber das Universum spricht zu ihnen wie geschrieben steht: wer sein
Leben verliert um meinetwillen, der wird es erhalten, und wer es erhalten will, der wird es
verlieren. Das Leben was sie erhalten wollen ist ein erbarmliches, denn wenn es ihnen um die
Ewigkeit ihrer Person zu tun ist, warum kiimmern sie sich nicht ebenso angstlich um das was
sie gewesen sind, als um das was sie sein werden und was hilft ihnen das vorwaérts wenn sie
doch nicht riickwarts konnen? Uber die Sucht nach einer Unsterblichkeit, die keine ist, und
uber die sie nicht Herren sind, verlieren sie die, welche sie haben kénnten, und das sterbliche
Leben dazu mit Gedanken, die sie vergeblich angstigen und qualen. Versucht doch aus Liebe
zum Universum Euer Leben aufzugeben. Strebt darnach schon hier Eure Individualitat zu
vernichten, und im Einen und Allen zu leben, strebt darnach mehr zu sein als Ihr selbst, damit
Ihr wenig verliert, wenn Ihr Euch verliert; und wenn Ihr so mit dem Universum, soviel ihr hier
davon findet, zusammengeflossen seid, und eine gréRere und heiligere Sehnsucht in Euch
entstanden ist, dann wollen wir weiter reden tber die Hoffnungen, die uns der Tod gibt, und
uber die Unendlichkeit zu der wir uns durch ihn unfehlbar emporschwingen.

Das ist meine Gesinnung uber diese Gegenstande. Gott ist [74] nicht Alles in der Religion
sondern Eins, und das Universum ist mehr; auch kénnt Ihr ihm nicht glauben willkirlich, oder
weil Ihr ihn brauchen wollt zu Trost und Hilfe, sondern weil Ihr miRt. Die Unsterblichkeit
darf kein Wunsch sein, wenn sie nicht erst eine Aufgabe gewesen ist, die Ihr geldst habt.
Mitten in der Endlichkeit Eins werden mit dem Unendlichen und ewig sein in einem
Augenblick, das ist die Unsterblichkeit der Religion.

Dritte Rede
Uber die Bildung zur Religion

[75] Was ich selbst bereitwillig eingestanden habe als tief im Charakter der Religion liegend,
das Bestreben Proselyten machen zu wollen aus den Ungldaubigen, das ist es doch nicht, was
mich jetzt antreibt auch Gber die Bildung der Menschen zu dieser erhabenen Anlage und tber
ihre Bedingungen zu Euch zu reden. Zu jenem Endzweck kennt die Religion kein anderes
Muittel, als nur dieses, daf? sie sich frei dul3ert und mitteilt.

Wenn sie sich mit aller ihr eignen Kraft bewegt, wenn sie alle Vermdgen des eignen Gemiits
in dem Strom dieser Bewegung zu ihrem Dienst mit fortrei3t: so erwartet sie auch daf sie
hindurchdringen werde bis ins Innerste eines jeden Individuums welches in ihrer Atmosphére
atmet, daR jedes homogene Teilchen werde beriihrt werden, und von derselben Schwingung
ergriffen zum BewulRtsein seines Daseins gelangend durch einen antwortenden, verwandten
Ton das harrende Ohr des Auffordernden erfreuen werde. Nur so durch die natirlichen
AuBerungen des eignen Lebens will sie das Ahnliche aufregen, und wo ihr das nicht gelingt
verschmabht sie stolz jeden fremden Reiz, jedes gewalttatige Verfahren, beruhigt bei der
Uberzeugung, die Stunde sei noch nicht da, wo sich hier etwas ihr verschwistertes regen
konne. Nicht neu ist mir dieser mif3lingende Ausgang. Wie oft habe ich die Musik meiner
Religion angestimmt um die Gegenwaértigen zu bewegen, von einzelnen leisen Tonen
anhebend und mit jugendlichem Ungestiim sehnsuchtsvoll fortschreitend bis zur vollesten

Schleiermacher - Uber die Religion 36 8/21/2018



Harmonie der religidsen Gefuhle: aber nichts regte sich und antwortete in ihnen! VVon wie
vielen werden auch diese Worte, die ich einer groRern und beweglichern Atmosphare vertraue,
mit allem was sie Gutes darbieten sollten traurig zu mir zurtickkehren ohne verstanden [76] zu
sein, ohne auch nur die leiseste Ahndung von ihrer Absicht erweckt zu haben? Und wie oft
werde ich und alle Verkindiger der Religion dieses uns von Anbeginn bestimmte Schicksal
noch erneuern. Dennoch wird es uns nie quélen, denn wir wissen dal3 es nicht anders
begegnen darf; und nie werden wir versuchen unsere Religion aufzudringen, auf irgendeinem
andern Wege weder diesem noch dem kiinftigen Geschlechte. Da ich selbst nicht weniges an
mir vermisse, was zum Ganzen der Menschheit gehdrt; da so Viele Vieles entbehren: welches
Waunder wenn auch die Anzahl derer groR ist, denen die Religion versagt wurde. Und sie muf3
notwendig groR sein: denn wie kdmen wir sonst zu einer Anschauung von ihr selbst und von
den Grenzen welche sie nach allen Seiten hinaus den ibrigen Anlagen des Menschen absteckt?
woher wiiBten wir wie weit er es hier und dort bringen kann ohne sie, und wo sie ihn aufhalt
und fordert? woher ahndeten wir, wie sie, auch ohne daR er es weil3, in ihm geschéftig ist?
Besonders ist es der Natur der Dinge geméR, daf in diesen Zeiten allgemeiner Verwirrung und
Umwalzung ihr schlummernder Funke in vielen nicht aufgliht und wie liebevoll und
langmiitig wir sein pflegen mochten, doch nicht zum Leben gebracht wird, da er unter
glicklichem Umsténden sich in ihnen durch alle Hindernisse wiirde hindurchgearbeitet haben.
Wo nichts unter allen menschlichen Dingen unerschiittert bleibt; wo jeder gerade das, was
seinen Platz in der Welt bestimmt, und ihn an die irdische Ordnung der Dinge fesselt, in
jedem Augenblick im Begriff sieht, nicht nur ihm zu entfliehen und sich von einem andern
ergreifen zu lassen, sondern unterzugehen im allgemeinen Strudel; wo die Einen keine
Anstrengung ihrer Kréfte schonen, und noch nach allen Seiten um Hilfe rufen um dasjenige
festzuhalten was sie fur die Angeln der Welt und der Gesellschaft der Kunst und der
Wissenschaft halten die sich nun durch ein unbegreifliches Schicksal wie von selbst aus ihren
innersten Grinden emporheben, und fallen lassen was sich so lange um sie bewegt hatte, und
wo die Andern mit eben dem rastlosen Eifer geschaftig sind die Trimmern eingesturzter
Jahrhunderte aus dem Wege zu rdumen, um unter den Ersten zu sein, die sich ansiedeln auf
dem fruchtbaren [77] Boden der sich unter ihnen bildet aus der schnell erkaltenden Lava des
schrecklichen Vulkans; wo Jeder, auch ohne seine Stelle zu verlassen von den heftigen
Erschitterungen des Ganzen so gewaltig bewegt wird, daf er in dem allgemeinen Schwindel
froh sein muf, irgendeinen einzelnen Gegenstand fest genug ins Auge zu fassen, um sich an
ihn halten und sich allm&hlich iberzeugen zu kdnnen, da3 doch etwas noch stehe; in einem
solchen Zustande ware es toricht zu erwarten, daB Viele geschickt sein kénnten das
Unendliche wahrzunehmen. Sein Anblick ist freilich mehr als je majestatisch und erhaben und
in Augenblicken lassen sich bedeutendere Ziige ablauschen als in Jahrhunderten: aber wer
kann sich retten vor dem allgemeinen Treiben und Dréngen! wer kann der Gewalt eines
beschrankteren Interesses entfliehen? wer hat Ruhe und Festigkeit genug um stillzustehen und
anzuschauen? Aber auch in den gliicklichsten Zeiten, auch mit dem besten Willen, die Anlage
zur Religion nicht nur da, wo sie ist, durch Mitteilung aufzuregen, sondern sie auch
einzuimpfen und anzubilden auf jedem Wege der dazu fiihren kdnnte: wo gibt es denn einen
solchen? Was durch Kunst und fremde Tatigkeit in einem Menschen gewirkt werden kann, ist
nur dieses, dafl3 Ihr ihm Eure Vorstellungen mitteilt, und ihn zu einem Magazin Eurer Ideen
macht, daB Ihr sie so weit an die seinigen verflechtet bis er sich ihrer erinnert zu gelegener
Zeit: aber nie konnt Ihr bewirken, dal3 er die welche Ihr wollt, aus sich hervorbringe. — Ihr
seht den Widerspruch der den aus den Worten nicht herausgebracht werden kann. Nicht
einmal gewohnen koénnt Thr jemand auf einen bestimmten Eindruck so oft er ihm kommt eine
bestimmte Gegenwirkung erfolgen zu lassen, vielweniger dal3 lhr ihn dahin bringen kénntet,
uber diese Verbindung hinauszugehen, und eine innere Té&tigkeit dabei frei zu erzeugen. Kurz,
auf den Mechanismus des Geistes konnt Ihr wirken, aber in die Organisation desselben, in
diese geheiligte Werkstétte des Universums konnt Ihr nach Eurer Willkdr nicht eindringen, da
vermdogt Ihr nicht irgend etwas zu &ndern oder zu verschieben, wegzuschneiden oder zu

Schleiermacher - Uber die Religion 37 8/21/2018



erganzen, nur zuriickhalten konnt Ihr seine Entwickelung und gewaltsam einen Teil des
Gewadchses verstimmeln. Aus dem Innersten [78] seiner Organisation aber mul alles
hervorgehen was zum wahren Leben des Menschen gehdren und ein immer reger und
wirksamer Trieb in ihm sein soll. Und von dieser Art ist die Religion; in dem Gemiit welches
sie bewohnt, ist sie ununterbrochen wirksam und lebendig, macht Alles zu einem
Gegenstande fur sich, und jedes Denken und Handeln zu einem Thema ihrer himmlischen
Phantasie. Alles was, wie sie, ein Kontinuum sein soll im menschlichen Gemut, liegt weit
aufler dem Gebiet des Lehrens und Anbildens. Darum ist jedem, der die Religion so ansieht,
Unterricht in ihr ein abgeschmacktes und sinnleeres Wort. Unsere Meinungen und Lehrsatze
kénnen wir Andern wohl mitteilen, dazu bedurfen wir nur Worte, und sie nur der
auffassenden und nachbildenden Kraft des Geistes: aber wir wissen sehr wohl dal? das nur die
Schatten unserer Anschauungen und unserer Gefiihle sind, und ohne diese mit uns zu teilen
wirden sie nicht verstehen was sie sagen und was sie zu denken glauben. Anschauen kdnnen
wir sie nicht lehren, wir kbnnen nicht aus uns in sie Ubertragen die Kraft und Fertigkeit, vor
welchen Gegenstanden wir uns auch befinden dennoch tberall das urspringliche Licht des
Universums aus ihnen einzusaugen in unser Organ; das mimische Talent ihrer Phantasie
kénnen wir vielleicht so weit aufregen, dal? es ihnen leicht wird, wenn Anschauungen der
Religion ihnen mit starken Farben vorgemalt werden, einige Regungen in sich
hervorzubringen die dem von ferne gleichen, wovon sie unsere Seele erfiillt sehen: aber
durchdringt das ihr Wesen, ist das Religion? Wenn Ihr den Sinn flr das Universum mit dem
fur die Kunst vergleichen wollt, so maft Ihr diese Inhaber einer passiven Religiositat — wenn
man es noch so nennen will — nicht etwa denen gegenber stellen, die ohne selbst Kunstwerke
hervorzubringen, dennoch von jedem was zu ihrer Anschauung kommt, geriihrt und ergriffen
werden; denn die Kunstwerke der Religion sind immer und tberall ausgestellt; die ganze Welt
ist eine Galerie religidser Ansichten und ein Jeder ist mitten unter sie gestellt: sondern denen
mURt Ihr sie vergleichen die nicht eher zur Empfindung gebracht werden bis man ihnen
Kommentare und Phantasien uber Werke der Kunst als Arzneimittel auflegt, und auch dann in
einer [79] tbel verstandnen Kunstsprache nur einige unpassende Worte herlallen wollen, die
nicht ihr eigen sind. Das ist das Ziel alles Lehrens und absichtlichen Bildens in diesen Dingen.
Zeigt mir Jemand, dem Ihr Urteilskraft, Beobachtungsgeist, Kunstgefuihl oder Sittlichkeit
angebildet und eingeimpft habt; dann will ich mich anheischig machen auch Religion zu
lehren. Es gibt freilich in ihr ein Meistertum und eine Jiingerschaft, es gibt Einzelne, an
welche Tausende sich anschlielRen: aber dieses Anschliel3en ist keine blinde Nachahmung,
und Jinger sind das nicht, weil ihr Meister sie dazu gemacht hat; sondern er ist ihr Meister
weil sie ihn dazu gewahlt haben. Wer durch die AuRerungen seiner eignen Religion sie in
Andern aufgeregt hat, der hat nun diese nicht mehr in seiner Gewalt sie bei sich zu behalten:
frei ist auch ihre Religion sobald sie lebt und geht ihres eignen Weges. Sobald der heilige
Funken aufgliht in einer Seele, breitet er sich aus zu einer freien und lebendigen Flamme, die
aus ihrer eignen Atmosphére ihre Nahrung saugt. Mehr oder weniger erleuchtet sie der Seele
den ganzen Umfang des Universums und nach eigner Willkir kann diese sich ansiedeln auch
fern von dem Punkt auf welchem sie sich zuerst erblickt hat. Nur vom Gefiihl ihres
Unvermdgens und ihrer Endlichkeit gedrungen sich in irgendeine bestimmte Gegend
niederzulassen, wéhlt sie ohne deshalb undankbar zu werden gegen ihren ersten Wegweiser
jedes Klima, welches ihr am besten behagt, da sucht sie sich einen Mittelpunkt, bewegt sich
durch freie Selbstbeschrédnkung in ihrer neuen Bahn, und nennt den ihren Meister, der diese
ihre Lieblingsgegend zuerst aufgenommen und in ihrer Herrlichkeit dargestellt hat, seine
Jungerin durch eigne Wahl und freie Liebe.

Nicht also als ob ich Euch oder Andre bilden wollte zur Religion, oder Euch lehren wie Ihr
Euch selbst absichtlich oder kunstméfiig dazu bilden maft: ich will nicht aus dem Gebiet der
Religion herausgehen, was ich somit tun wirde sondern noch langer mit Euch innerhalb
desselben verweilen. Das Universum bildet sich selbst seine Betrachter und Bewunderer, und

Schleiermacher - Uber die Religion 38 8/21/2018



wie das geschehe, wollen wir nur anschauen, soweit es sich anschauen 1a8t. Ihr wi3t die Art
wie jedes einzelne Element der Menschheit in einem Individuo erscheint, [80] hangt davon ab,
wie es durch die Ubrigen begrenzt oder freigelassen wird; nur durch diesen allgemeinen Streit
erlangt jedes in Jedem eine bestimmte Gestalt und GroRe, und dieser wiederum wird nur
durch die Gemeinschaft der Einzelnen und durch die Bewegung des Ganzen unterhalten. So
ist Jeder und Jedes in Jedem ein Werk des Universums, und nur so kann die Religion den
Menschen betrachten. In diesen Grund unseres bestimmten Seins und die religidse
Beschrankung unserer Zeitgenossen mdchte ich Euch zurickfihren; ich méchte Euch deutlich
machen warum wir so und nicht anders sind und was geschehen mii3te wenn nun unsere
Grenzen auf dieser Seite sollten erweitert werden; ich wollte, Ihr konntet Euch bewul3t werden
wie auch Ihr durch Euer Sein und Wirken zugleich Werkzeuge des Universums seid und wie
Euer auf ganz andre Dinge gerichtetes Tun EinfluR hat auf die Religion und ihren nachsten
Zustand.

Der Mensch wird mit der religiosen Anlage geboren wie mit jeder andern, und wenn nur sein
Sinn nicht gewaltsam unterdriickt, wenn nur nicht jede Gemeinschaft zwischen ihm und dem
Universum gesperret und verrammelt wird — dies sind eingestanden die beiden Elemente der
Religion — so miifite sie sich auch in Jedem unfehlbar auf seine eigne Art entwickeln; aber das
ist es eben was leider von der ersten Kindheit an in so reichem MaRe geschieht zu unserer Zeit.
Mit Schmerzen sehe ich es taglich wie die Wut des Verstehens den Sinn gar nicht aufkommen
1aRt, und wie Alles sich vereinigt den Menschen an das Endliche und an einen sehr kleinen
Punkt desselben zu befestigen damit das Unendliche ihm so weit als moglich aus den Augen
geriickt werde. Wer hindert das Gedeihen der Religion? Nicht die Zweifler und Spoétter; wenn
diese auch gern den Willen mitteilen keine Religion zu haben, so storen sie doch die Natur
nicht welche sie hervorbringen will; auch nicht die Sittenlosen, wie man meint, ihr Streben
und Wirken ist einer ganz andern Kraft entgegengesetzt als dieser; sondern die Verstandigen
und praktischen Menschen, diese sind in dem jetzigen Zustande der Welt das Gegengewicht
gegen die Religion, und ihr groRes Ubergewicht ist die Ursache, warum sie eine so diirftige
und unbedeutende Rolle spielt. Von der zarten Kindheit [81] an miBhandeln sie den Menschen
und unterdriicken sein Streben nach dem Héheren. Mit grof3er Andacht kann ich der
Sehnsucht junger Gemiiter nach dem Wunderbaren und Ubernatiirlichen zusehen. Schon mit
dem Endlichen und Bestimmten zugleich suchen sie etwas Anders was sie ihm
entgegensetzen konnen; auf allen Seiten greifen sie darnach, ob nicht etwas tber die
sinnlichen Erscheinungen und ihre Gesetze hinausreiche; und wie sehr auch ihre Sinne mit
irdischen Gegenstanden angefillt werden, es ist immer als hatten sie aulRer diesen noch andre
welche ohne Nahrung vergehen miifiten. Das ist die erste Regung der Religion. Eine geheime
unverstandne Ahndung treibt sie Uber den Reichtum dieser Welt hinaus; daher ist ihnen jede
Spur einer andern so willkommen; daher erg6tzen sie sich an Dichtungen von tberirdischen
Wesen, und alles wovon ihnen am klarsten ist, dal3 es hier nicht sein kann, umfassen sie mit
aller der eiferstichtigen Liebe, die man einem Gegenstande widmet, auf den man ein
offenbares Recht hat, welches man aber nicht geltend machen kann. Freilich ist es eine
Tauschung, das Unendliche gerade auRerhalb des Endlichen, das Entgegengesetzte auRerhalb
dessen zu suchen dem es entgegengesetzt wird; aber ist sie nicht hdchst natdrlich bei denen
welche das Endliche selbst noch nicht kennen? und ist es nicht die Tauschung ganzer Vélker,
und ganzer Schulen der Weisheit? Wenn es Pfleger der Religion gebe unter denen die sich der
werdenden Menschen annehmen, wie leicht wére dieser von der Natur selbst veranstaltete
Irrtum berichtigt, und wie begierig wirde denn in helleren Zeiten die junge Seele sich den
Eindriicken des Unendlichen in seiner Allgegenwart liberlassen. Ehedem liel} man ihn ruhig
walten; der Geschmack an grotesken Figuren, meinte man, sei der jungen Phantasie eigen in
der Religion wie in der Kunst; man befriedigte ihn in reichem MaR, ja man knupfte unbe sorgt
genug die ernste und heilige Mythologie, das was man selbst fiir Religion hielt, unmittelbar an
diese luftigen Spiele der Kindheit an: Gott, Heiland und Engel waren nur eine andere Art von

Schleiermacher - Uber die Religion 39 8/21/2018



Feen und Sylphen. So wurde freilich durch die Dichtung friihzeitig genug der Grund gelegt zu
den Usurpationen der Metaphysik tber die Religion: aber der Mensch blieb doch mehr sich
selbst Uberlassen, [82] und leichter fand ein gradsinniges, unverdorbenes Gemiuit, das sich frei
zu halten wuRte von dem Joch des Verstehens und Disputierens, in spateren Jahren den
Ausgang aus diesem Labyrinth. Jetzt hingegen wird dieser Hang von Anfang an gewaltsam
unterdriickt, alles Gbernatdrliche und wunderbare ist proskribiert, die Phantasie soll nicht mit
leeren Bildern angefillt werden, man kann ja unterdes eben so leicht Sachen hineinbringen
und Vorbereitungen aufs Leben treffen. So werden die armen Seelen, die nach ganz etwas
anderem dursten, mit moralischen Geschichten gelangweilt und lernen, wie schén und
nltzlich es ist, fein artig und verstandig zu sein; sie bekommen Begriffe von gemeinen Dingen,
und ohne Rucksicht auf das zu nehmen, was ihnen fehlt, reicht man ihnen noch immer mehr
von dem, wovon sie schon zu viel haben. Um den Sinn einigermafen gegen die Anmalungen
der andern Vermogen zu schtzen, ist jedem Menschen ein eigner Trieb eingepflanzt,
bisweilen jede andere Tatigkeit ruhen zu lassen, und nur alle Organe zu 6ffnen, um sich von
allen Eindricken durchdringen zu lassen; und durch eine geheime héchst wohltétige
Sympathie ist dieser Trieb gerade am starksten, wenn sich das allgemeine Leben in der eignen
Brust und in der umgebenden Welt am vernehmlichsten offenbart: aber daf es ihnen nur nicht
vergonnt wére, diesem Triebe in behaglicher untatiger Ruhe nachzuhéngen; denn aus dem
Standpunkt des burgerlichen Lebens ist dies Tragheit und MuRiggang. Absicht und Zweck
muf3 in Allem sein, sie miissen immer etwas verrichten, und wenn der Geist nicht mehr dienen
kann, mdgen sie den Leib uben; Arbeit und Spiel, nur keine ruhige, hingegebene Beschauung,
— Die Hauptsache aber ist die, dal3 sie Alles verstehen sollen, und mit dem Verstehen werden
sie vollig betrogen um ihren Sinn: denn so wie jenes betrieben wird, ist es diesem schlechthin
entgegengesetzt. Der Sinn sucht sich Objekte, er geht ihnen entgegen und bietet sich ihren
Umarmungen dar; sie sollen etwas an sich tragen, was sie als sein Eigentum, als sein Werk
charakterisiert, er will finden und sich finden lassen; ihrem Verstehen kommt es gar nicht
darauf an, wo die Objekte herkommen; mein Gott! sie sind ja da, ein wohlerworbenes
angeerbtes Gut, wie lange sind sie schon [83] aufgezahlt und definiert; nehmt sie nur, wie das
Leben sie bringt, denn grade die, die es bringt, miRt ihr verste hen: sich selbst welche machen
und suchen wollen, das ist ja exzentrisch, es ist hochfahrend, es ist ein vergebliches Treiben,
denn was fruchtets im menschlichen Leben? Freilich nichts; aber ohne das wird kein
Universum gefunden. — Der Sinn strebt den ungeteilten Eindruck von etwas Ganzem zu fassen;
was und wie etwas flr sich ist, will er erschauen, und jedes in seinem eigentiimlichen
Charakter erkennen: daran ist ihrem Verstehen nichts gelegen; das Was und Wie liegt ihnen
zu weit, denn sie meinen es besteht nur in dem Woher und Wozu, in welchem sie sich ewig
herumdrehen. Dies ist ihr groRes Ziel, der Platz, den ein Gegenstand einnimmt in der Reihe
der Erscheinungen, sein Anfangen und Aufhoren ist ihr Alles. Auch fragen sie nicht darnach,
ob und wie das, was sie verstehen wollen, ein Ganzes ist — das wirde sie freilich weit fihren,
und mit einer solchen Tendenz wiirden sie so ganz ohne Religion wohl nicht abkommen — sie
wollen es ja ohnedies zerstiickeln und anatomieren. So gehen sie sogar mit demjenigen um,
was eben dazu da ist, den Sinn in seiner hochsten Potenz zu befriedigen, mit dem, was
gleichsam ihnen zum Trotz ein Ganzes ist in sich selbst, ich meine mit allem, was Kunst ist in
der Natur und in den Werken des Menschen: sie vernichten es, ehe es seine Wirkung tun kann,
im Einzelnen soll es verstanden und Dies und Jenes aus abgerissenen Stiicken erlernet werden.
Ihr werdet zugeben missen, dal? dies in der Tat die Praxis der verstandigen Leute ist; Ihr
werdet gestehen daR ein reicher und kraftiger UberfluR an Sinn dazu gehort, wenn auch nur
etwas davon diesen feindseligen Behandlungen entgehen soll, und daR schon um deswillen die
Anzahl derer nur gering sein kann, welche sich bis zur Religion erheben. Noch mehr aber
schmilzt sie dadurch zusammen, da nun noch das maégliche geschieht, damit der Sinn,
welcher noch ubrig blieb, sich nur nicht aufs Universum hinwende. In den Schranken des
birgerlichen Lebens missen sie festgehalten werden mit allem, was in ihnen ist. Alles
Handeln soll sich ja doch auf dieses beziehen, und so, meinen sie, besteht auch die gepriesene

Schleiermacher - Uber die Religion 40 8/21/2018



innere Harmonie des Menschen in nichts anderem, als dal} sich alles wieder auf [84] sein
Handeln beziehe. Stoff genug, meinen sie, habe er flr seinen Sinn und reiche Gemalde vor
sich, wenn er auch nie aus diesem Gesichtspunkt, der zugleich sein Stand und Drehpunkt ist,
herausgehe. Daher sind alle Empfindungen, welche damit nichts zu tun haben, gleichsam
unnitze Ausgaben, durch welche man sich erschépft und von denen das Gemuit moglichst
abgehalten werden mul} durch zweckmaRige Tatigkeit. Daher ist reine Liebe zur Dichtung und
zur Kunst eine Ausschweifung, die man nur duldet, weil sie nicht ganz so arg ist als andere.
So wird auch das Wissen mit einer weisen und niich ternen MaRigung betrieben, damit es
diese Grenzen nicht uberschreite, und indem das Kleinste, was auf diesem Gebiet Einfluf? hat,
nicht aus der Acht gelassen wird, verschrein sie das Grofite, eben weil es weiter zielt als etwas
Sinnliches. Dal} es Dinge gibt, die bis auf eine gewisse Tiefe erschopft werden miissen, ist
ihnen ein notwendiges Ubel, und dankbar gegen die Gotter, daR sich immer noch einige aus
unbezwinglicher Neigung dazu hergeben, sehen sie diese als freiwillige Opfer mit heiligem
Mitleid an. DaR es Geflihle gibt, die sich nicht ziigeln lassen wollen durch ihre gebietende
praktische Notwendigkeit, und daf so viele Menschen burgerlich ungliicklich oder unsittlich
werden auf diesem Wege — denn auch die rechne ich zu dieser Klasse, die ein wenig uber die
Industrie hinausgehen und denen der sittliche Teil des birgerlichen Lebens Alles ist — das ist
der Gegenstand ihres herzlichsten Bedauerns, und sie nehmen es flr einen der tiefsten
Schaden der Menschheit, dem sie doch bald mdglichst abgeholfen zu sehen wiinschten. Das
ist das groRe Ubel, daB die guten Leute glauben, ihre Tatigkeit sei universell und die
Menschheit erschopfend, und wenn man tue, was sie tun, brauche man auch keinen Sinn, als
nur flir das, was man tut. Darum verstimmeln sie alles mit ihrer Schere, und nicht einmal eine
originelle Erscheinung, die ein Phdnomen werden konnte fur die Religion, mdchten sie
aufkommen lassen; denn was von ihrem Punkte aus gesehen und umfat werden kann, das
heil3t Alles, was sie gelten lassen wollen, ist ein kleiner und unfruchtbarer Kreis ohne
Wissenschaft, ohne Sitten, ohne Kunst, ohne Liebe, ohne Geist, und wahrlich auch ohne
Buchstaben; kurz, ohne Alles, von wo aus sich die Welt entdecken [85] liel3e, wenngleich mit
viel hochmdtigen Anspriichen auf alles dieses. Sie freilich meinen, sie hétten die wahre und
wirkliche Welt, und sie waren es eigentlich, die Alles in seinem rechten Zusammenhange
ndhmen. Mdchten sie doch einmal einsehen, dal? man jedes Ding, um es als Element des
Ganzen anzuschauen, notwendig in seiner eigentumlichen Natur und in seiner héchsten
Vollendung muf betrachtet haben. Denn im Universum kann es nur etwas sein durch die
Totalitat seiner Wirkungen und Verbindungen; auf diese kommt alles an, und um ihrer inne zu
werden, mufl man eine Sache nicht von einem Punkt aufer ihr, sondern von ihrem eignen
Mittelpunkt aus und von allen Seiten in Beziehung auf ihn betrachtet haben, das heift, in
ihrem abgesonderten Dasein, in ihrem eignen Wesen. Nur einen Gesichtspunkt zu wissen fiir
Alles, ist gerade das Gegenteil von dem Alle zu haben fir jedes, es ist der Weg, sich in
gerader Richtung vom Universum zu entfernen, und in die jammerlichste Beschrankung
versunken, ein wahrer glebae adscriptus des Flecks zu wer den, auf dem man eben von
Ohngefahr stehe. — Es gibt in dem Verhéltnis des Menschen zu dieser Welt gewisse
Ubergénge ins Unendliche, durchgehauene Aussichten, vor denen jeder voriibergefiinrt wird,
damit sein Sinn den Weg finde zum Universum, und bei deren Anblick Gefiihle erregt werden,
die zwar nicht unmittelbar Religion sind, aber doch, daf? ich so sage, ein Schematismus
derselben. Auch diese Aussichten verstopfen sie weislich, und stellen in die Offnung so irgend
etwas, womit man sonst einen unansehnlichen Platz verdeckt, ein schlechtes Bild, eine
philosophische Karikatur; und wenn ihnen, wie es doch bisweilen geschieht, damit auch an
ihnen die Allgewalt des Universums offenbar werde, irgendein Strahl zwischendurch in die
Augen féllt, und ihre Seele sich einer schwachen Regung von jenen Empfindungen nicht
erwehren kann, so ist das Unendliche nicht das Ziel, dem sie zufliegt, um daran zu ruhen,
sondern wie das Merkzeichen am Ende einer Rennbahn nur der Punkt, um welchen sie sich,
ohne ihn zu berthren, mit der gréi3ten Schnelligkeit herumbewegt, um nur je eher je lieber auf
ihren alten Platz zuriickkehren zu kénnen. Geboren werden und [86] sterben sind solche

Schleiermacher - Uber die Religion 41 8/21/2018



Punkte, bei deren Wahrnehmung es uns nicht entgehen kann, wie unser eignes Ich berall
vom Unendlichen umgeben ist, und die allemal eine stille Sehnsucht und eine heilige
Ehrfurcht erregen; das Un ermeliliche der sinnlichen Anschauung ist doch auch eine
Hindeutung wenigstens auf eine andere und héhere Unendlichkeit: aber ihnen wére eben
nichts lieber, als wenn man den grofiten Durchmesser des Weltsystems auch brauchen kénnte
zu Mal’ und Gewicht im gemeinen Leben, wie jetzt den grofiten Kreis der Erde, und wenn die
Anschauung von Leben und Tod sie einmal ergreift, wie viel sie auch dabei sprechen mdgen
von Religion, glaubt mir, es liegt ihnen nichts so am Herzen, als bei jeder Gelegenheit dieser
Art unter den jungen Leuten einige zu gewinnen fiir den Hufeland. Gestraft sind sie freilich
genug; denn da sie auf keinem hdheren Standpunkt stehen, um wenigstens diese
Lebensweisheit, an der sie hédngen, nach Prinzipien selbst zu machen, so bewegen sie sich
sklavisch und ehrerbietig in alten Formen oder ergdtzen sich an kleinlichen Verbesserungen,
das ist das Extrem des Nutzlichen, zu dem das Zeitalter mit raschen Schritten hingeeilt ist, von
der unniitzen scholastischen Wortweisheit, eine neue Barbarei als ein wiirdiges Gegenstiick
der alten, das ist die schéne Frucht der vaterlichen eudamonistischen Politik, die die Stelle des
rohen Despotismus eingenommen hat. Wir alle sind dabei hergekommen und im friihen Keim
hat die Anlage zur Religion gelitten, daf? sie nicht gleichen Schritt halten kann in ihrer
Entwicklung mit den tbrigen. Diese Menschen — Euch mit denen ich rede, kann ich sie gar
nicht beigesellen, denn sie verachten die Religion nicht, obgleich sie sie vernichten, und sie
sind auch nicht Gebildete zu nennen, obwohl sie das Zeitalter bilden, und die Menschen
aufklaren, und dies gern tun mochten bis zur leidigen Durchsichtigkeit — Diese sind immer
noch der herrschende Teil, Ihr und wir ein kleines Haufchen. Ganze St&dte und Lander
werden nach ihren Grundsétzen erzogen, und wenn die Erziehung Gberstanden ist, findet man
sie wieder in der Gesellschaft, in den Wissenschaften und in der Philosophie: ja auch in dieser,
[87] denn nicht nur die alte — man teilt jetzt, wie Euch bekannt sein wird, die Philosophie mit
viel historischem Geist nur in die alte, neue und neueste — ist ihr eigentlicher Wohnsitz,
sondern selbst die neue haben sie in Besitz genommen. Durch ihren méchtigen EinfluB auf
jedes weltliche Interesse und durch den falschen Schein von Philanthropie, womit sie auch die
gesellige Neigung blendet, halt diese Denkungsart noch immer die Religion im Druck und
widerstrebt jeder Bewegung, durch welche sie irgendwo ihr Leben offenbaren will, mit voller
Kraft. Nur bei dem stérksten Oppositionsgeist gegen diese allgemeine Tendenz kann sich also
jetzt die Religion emporarbeiten, und nie in einer andern Gestalt erscheinen, als in der, welche
Jenen am meisten zuwider sein mul3. Denn so wie Alles dem Gesetz der Verwandtschaft folgt,
so kann auch der Sinn nur da die Oberhand gewinnen, wo er einen Gegenstand in Besitz
genommen hat, an dem das ihm feindselige Verstehen nur lose hangt, und den er also sich am
leichtesten und mit einem UbermaR freier Kraft zueignen kann. Dieser Gegenstand aber ist die
innere Welt, nicht die duRere: die erklarende Psychologie, dieses Meisterstlick jener Art des
Verstandes, hat zuerst, nachdem sie sich durch UnmaéRigkeit erschépft und fast ehrlos
gemacht hat, der Anschauung wieder das Feld geraumt. Wer also ein religidser Mensch ist,
der ist gewiB in sich gekehrt mit seinem Sinn, in der Anschauung seiner selbst begriffen, und
alles AuRere, das Intellektuelle sowohl als das physische fiir jetzt noch den Verstiandigen
uberlassend zum groRen Ziel ihrer Untersuchungen. Ebenso finden nach demselben Gesetz
diejenigen am leichtesten den Ubergang zum Unendlichen, die von dem Zentralpunkt aller
Gegner des Universums durch ihre Natur am weitesten abgetrieben werden. Daher kommt es
denn, daB seit langem her alle wahrhaft religidsen Gemiliter sich durch einen mystischen
Anstrich auszeichnen, und dal3 alle phantastischen Naturen, die sich mit dem Realen der
weltlichen Angelegenheiten nicht befassen mégen, Anfalle von Religion haben: dies ist der
Charakter aller religiosen Ph&nomene unserer Zeit, dies sind die beiden Farben, aus denen sie
immer, wenngleich in den verschieden sten Mischungen, zusammengesetzt sind. Phdnomene
sage ich, denn mehr ist [88] nicht zu erwarten in dieser Lage der Dinge. Den phantastischen
Naturen gebricht es an durchdringendem Geist, an Fahigkeit sich des Wesentlichen zu
bemdchtigen. Ein leichtes abwechselndes Spiel von schdnen, oft entziickenden, aber immer

Schleiermacher - Uber die Religion 42 8/21/2018



nur zuféalligen und ganz subjektiven Kombinationen gentgt ihnen und ist ihr Hochstes; ein
tiefer und innerer Zusammenhang bietet sich ihren Augen vergeblich dar. Sie suchen
eigentlich nur die Unendlichkeit und Allgemeinheit des reizenden Scheines — die weit weniger
oder auch weit mehr ist, als wohin der Sinn wirklich reicht —an den sie gewohnt sind sich zu
halten, und daher bleiben alle ihre Ansichten abgerissen und fliichtig. Bald entztindet sich ihr
Gemdit, aber nur mit einer unsteten gleichsam leichtfertigen Flamme: sie haben nur Anfélle
von Religion, wie sie sie haben von Kunst, von Philosophie und allem GrofRen und Schénen,
dessen Oberflache sie einmal an sich zieht. Denjenigen dagegen zu deren innerem Wesen die
Religion gehort, deren Sinn aber immer in sich gekehrt bleibt, weil er sich eines Mehreren in
der gegenwartigen Lage der Welt nicht zu bemdchtigen weil3, gebricht es zu bald an Stoff um
Virtuosen oder Helden der Religion zu werden. Es gibt eine grol3e kraftige Mystik, die auch
der frivolste Mensch nicht ohne Ehrerbietung und Andacht be trachten kann, und die dem
Verninftigsten Bewunderung abnétiget durch ihre heroische Einfalt und ihre stolze
Weltverachtung. Nicht eben geséttigt und tberschittet von duReren Anschauungen des
Universums, aber von jeder einzelnen durch einen geheimnisvollen Zug immer wieder
zuriickgetrieben auf sich selbst und sich findend als den Grundrif® und Schlissel des Ganzen,
durch eine groRe Analogie und einen kiihnen Glauben (iberzeugt, daB es nicht nétig sei, sich
selbst zu verlassen, sondern daf? der Geist genug habe an sich, um auch alles dessen, was ihm
das AuRere geben konnte, inne zu werden; so verschliet er durch einen freien Entschluf die
Augen auf immer gegen Alles, was nicht Er ist: aber diese Verachtung ist keine
Unbekanntschaft, dieses VerschlieRen des Sinnes ist kein Unvermdgen. So aber ist es mit den
Unsrigen: sie haben nichts sehen gelernt auler sich, weil ihnen alles nur in der schlechten
Manier der gemeinen Erkenntnis mehr vorgezeichnet, als [89] gezeigt worden ist, sie haben
nun weder Sinn noch Licht genug tbrig von ihrer Selbstbeschauung, um diese alte Finsternis
zu durchdringen, und zurnend mit dem Zeitalter, dem sie Vorwiirfe zu machen haben, mogen
sie gar nicht mit dem zu schaffen haben, was sein Werk in ihnen ist. Darum ist das Universum
in ihnen ungebildet und durftig, sie haben zu wenig anzuschauen, und allein wie sie sind mit
ihrem Sinn, gezwungen sich in einem allzuengen Kreise ewig umher zu bewegen, erstirbt ihr
religiéser Sinn nach einem kréanklichen Leben aus Mangel an Reiz an indirekter Schwache.
Fur die, deren Sinn furs Universum bei groRerer Kraft aber ebenso weniger Bildung, sich
kiihn nach auRen wandernd auch dort mehr und neuen Stoff sucht, gibt es ein anderes Ende,
das ihr MiBverhaltnis gegen die Zeit nur zu deutlich offenbart, einen sthenischen Tod, also
wenn Ihr wollt, eine Euthanasie, aber eine furchtbare — den Selbstmord des Geistes, der nicht
verstehend die Welt zu fassen, deren inneres Wesen, deren grofRer Sinn ihm fremd blieb unter
den kleinlichen Ansichten seiner Erziehung, getauscht von verwirrten Erscheinungen,
hingegeben zugellosen Phantasien, suchend das Universum und seine Spuren, da wo es
nimmer war, endlich unwillig den Zusammenhang des Innern und AuBern géanzlich zerreift,
den ohnméchtigen Verstand verjagt, und in einem heiligen Wahnsinn endet, dessen Quelle
fast Niemand erkennt, ein laut schreiendes und doch nicht verstandenes Opfer der allgemeinen
Verachtung und Mihandlung des Innersten im Menschen. Aber doch nur ein Opfer, kein
Held: wer untergeht, gemeiniglich in der letzten Priifung, kann nicht unter die gezahlt werden,
welche die innersten Mysterien empfangen haben. — Diese Klage, daf es keine bestandige und
vor der ganzen Welt anerkannte Repréasentanten der Religion unter uns gibt, soll dennoch
nicht zurticknehmen, was ich friiher, wohl wissend, was ich sagte, behauptet habe, dal3 auch
unser Zeitalter der Religion nicht ungiinstiger sei, als jedes andre. Gewil, die Masse derselben
in der Welt ist nicht verringert, aber zerstiickelt und zu weit auseinander getrieben; durch
einen gewaltigen Druck offenbart sie sich nur in kleinen und leichten aber vielen
Erscheinungen, die mehr die [90] Mannigfaltigkeit des Ganzen erhéhen, und das Auge des
Beobachters ergotzen, als dal sie fiir sich einen groRen und erhabenen Eindruck machen
konnten. Die Uberzeugung, daf es Viele gibt, die den frischesten Duft des jungen Lebens in
heiliger Sehnsucht und Liebe zum Ewigen und Unvergénglichen ausatmen, und spat erst,
vielleicht nie ganz von der Welt Gberwunden werden, dal} es keinen gibt, dem nicht einmal

Schleiermacher - Uber die Religion 43 8/21/2018



wenigstens der hohe Weltgeist erschienen ware, und dem beschamten tiber sich selbst, dem
errétenden Uber seine unwirdige Beschrankung einen von jenen tiefdringenden Blicken
zugeworfen hétte, die das niedergesenkte Auge fiihlt, ohne sie zu sehen; — hier stehe sie noch
einmal, und das BewuRtsein eines Jeden unter Euch mdge sie richten. Nur an Heroen der
Religion, an heiligen Seelen wie man sie ehedem sah, denen sie Alles ist, und die ganz von ihr
durchdrungen sind, fehlt es diesem Geschlecht, und muR es ihm fehlen. Und so oft ich darlber
nachdenke was geschehen, und welche Rich tung unsere Bildung nehmen muf3, wenn
religiése Menschen in einem héhern Stil wieder als seltene zwar, aber doch naturliche
Produkte ihrer Zeit erscheinen sollen, so finde ich, dal3 Ihr durch Euer ganzes Streben — ob mit
Eurem BewuBtsein mogt Ihr selbst entscheiden — einer Palingenesie der Religion nicht wenig
zu Hilfe kommt, und daR teils Euer allgemeines Wirken, teils die Bestrebungen eines engeren
Kreises, teils die erhabenen Ideen einiger aulRerordentlicher Geister im Gange der Menschheit
benutzt werden zu diesem Endzweck.

Der Umfang und die Wabhrheit der Anschauung hangt ab von der Scharfe und Weite des
Sinnes, und der Weiseste ohne Sinn ist der Religion nicht naher als der Torichtste der einen
richtigen Blick hat. Alles also muR3 davon anheben, daR der Sklaverei ein Ende gemacht werde,
worin der Sinn der Menschen gehalten wird zum Behuf jener Verstandesiibungen durch die
nichts getlibt wird, jener Erklarungen die nichts hell machen, jener Zerlegungen die nichts
auflosen; und dies ist ein Zweck auf den Ihr Alle mit vereinten Kréften bald hinarbeiten
werdet. Es ist mit den Verbesserungen der Erziehung gegangen wie mit allen Revolutionen
die nicht aus den hdchsten Prinzipien angefangen wurden; sie gleiten allmahlich [91] wieder
zuriick in den alten Gang der Dinge und nur einige Veranderungen im AuRern erhalten das
Andenken der an fangs fur Wunder wie grol3 gehaltenen Begebenheit: die verstandige und
praktische Erziehung unterscheidet sich nur noch wenig — und dies Wenige liegt weder im
Geist noch in der Wirkung — von der alten mechanischen. Dies ist Euch nicht entgangen, sie
ist Euch gréRtenteils schon eben so verhaflt und eine reinere Idee verbreitet sich von der
Heiligkeit des kindlichen Alters und von der Ewigkeit der unverletzlichen Willkir, auf deren
AuRerungen man auch bei den werdenden Menschen schon warten und lauschen miisse. Bald
werden diese Schranken gebrochen werden, die anschauende Kraft wird von ihrem ganzen
Reiche Besitz nehmen, jedes Organ wird sich auftun und die Gegenstande werden sich auf
alle Weise mit dem Menschen in Beruhrung setzen kdnnen. Mit dieser unbegrenzten Freiheit
des Sinnes kann aber sehr wohl bestehen eine Beschrankung und feste Richtung der Tétigkeit.
Dies ist die grof3e Forderung mit welcher die Bessern unter Euch jetzt hervortreten an die
Zeitgenossen und an die Nachwelt. Ihr seid mide das fruchtlose enzyklopadische
Herumfahren mit anzusehen. Ihr seid selbst nur auf dem Wege dieser Selbstbeschrankung das
geworden was lhr seid, und Ihr wif3t, dal es keinen andern gibt um sich zu bilden; Ihr dringt
also darauf, Jeder solle etwas bestimmtes zu werden versuchen und solle irgend etwas mit
Stetigkeit und ganzer Seele betreiben. Niemand kann die Wahrheit dieses Rats besser
einsehen als der welcher schon zu jener Allgemeinheit des Sinnes herangereift ist, denn er
muR wissen dal} es keine Gegenstande geben wirde, wenn nicht alles gesondert und
beschrankt wére. Und so freue auch ich mich dieser Bemiihungen, und wollte sie waren schon
weiter gediehen. Der Religion werden sie trefflich zu Nutze kommen. Denn gerade diese
Beschrénkung der Kraft, wenn nur der Sinn nicht mit beschrénkt wird, bahnt ihm desto
sicherer den Weg zum Unendlichen und erdffnet wieder die so lange gesperrte Gemeinschaft.
Wer vieles angeschaut hat und kennt, und sich dann entschlieRen kann etwas Einzelnes mit
ganzer Kraft und um sein selbst willen zu tun und zu férdern, der kann doch nicht anders als
auch das tbrige Einzelne [92] fur etwas zu erkennen, was um sein selbst willen gemacht
werden und da sein soll, weil er sonst sich selbst widersprechen wirde, und wenn er dann was
er wahlte so hoch getrieben hat als er kann, so wird es ihm gerade auf dem Gipfel der
Vollendung am wenigsten entgehen, daf es eben nichts ist ohne das Ubrige. Dieses einem
sinnigen Menschen sich uberall aufdringende Anerkennen des Fremden und Vernichten des

Schleiermacher - Uber die Religion 44 8/21/2018



Eigenen, dieses zu gleicher Zeit geforderte Lieben und Verachten alles Endlichen und
Beschrankten ist nicht méglich ohne eine dunkle Ahndung des Universums und muf
notwendig eine lautere und bestimmtere Sehnsucht nach dem Unendlichen, nach dem Einem
in Allem herbeifuhren. Drei verschiedene Richtungen des Sinnes kennt jeder aus seinem
eignen Bewultsein, die eine nach innen zu auf das Ich selbst, die andre nach auf3en auf das
Unbestimmte der Weltanschauung, und eine dritte die beides verbindet, indem der Sinn in ein
stetes hin und her Schweben zwischen beiden versetzt nur in der unbedingten Annahme ihrer
innigsten Vereinigung Ruhe findet; dies ist die Richtung auf das in sich Vollendete, auf die
Kunst und ihre Werke. Nur Eine unter ihnen kann die herrschende Tendenz eines Menschen
sein, aber von Jeder aus gibt es einen Weg zur Religion und sie nimmt eine eigentimliche
Gestalt an nach der Verschiedenheit des Weges auf welchem sie gefunden worden ist. —
Schaut Euch selbst an mit unverwandter Anstrengung, sondert alles ab, was nicht Euer Ich ist,
fahrt so immer fort mit immer gescharfterem Sinn, und je mehr lhr Euch selbst verschwindet,
desto klarer wird das Universum vor Euch dastehen, desto herrlicher werdet Ihr belohnt
werden fur den Schreck der Selbstvernichtung durch das Gefiihl des Unendlichen in Euch.
Schaut auler Euch auf irgend einen Teil, auf irgend ein Element der Welt und fal3t es auf in
seinem ganzen Wesen, aber sucht auch alles zusammen was es ist, nicht nur in sich, sondern
in Euch, in diesem und jenem und Uberall, wiederholt Euren Weg vom Um kreise zum
Mittelpunkte immer 6fter und in weitern Entfernungen: das Endliche werdet Ihr bald verlieren
und das Universum gefunden haben. Ich wiinschte wenn es nicht frevelhaft wére, tber sich
hinaus zu wiinschen, daf? ich eben so klar anschauen kénnte, wie der [93] Kunstsinn fr sich
allein Ubergeht in Religion, wie trotz der Ruhe in welche das Gemdt durch jeden einzelnen
Genul versenkt wird, es sich dennoch getrieben fuhlt die Fortschreitungen zu machen die es
zum Universum fiihren kdnnen. Warum sind die, welche dieses Weges gegangen sein mdgen,
so schweigsame Naturen? Ich kenne ihn nicht, das ist meine schérfste Beschrankung, es ist die
Liicke, die ich tief flihle in meinem Wesen, aber auch mit Achtung behandle. Ich bescheide
mich nicht zu sehen, aber ich — glaube; die Moglichkeit der Sache steht klar vor meinen
Augen, nur daf} sie mir ein Geheimnis bleiben soll. Ja, wenn es wahr ist daB es schnelle
Bekehrungen gibt, Veranlassungen durch welche dem Menschen, der an nichts weniger
dachte als sich tber das Endliche zu erheben, in einem Moment wie durch eine innere
unmittelbare Erleuchtung der Sinn furs Universum aufgeht, und es ihn tGberfallt mit seiner
Herrlichkeit; so glaube ich, dal? mehr als irgend etwas anders der Anblick groBer und erhabner
Kunstwerke dieses Wunder verrichten kann; nur dal? ich es nie fassen werde: doch ist dieser
Glaube mehr auf die Zukunft gerichtet als auf die Vergangenheit oder die Gegenwart. Auf
dem Wege der abgezogensten Selbstbeschauung das Universum zu finden war das Geschaft
des uralten morgenlandischen Mystizismus, der mit bewundernswerter Kiihnheit das
unendlich GrofRe unmittelbar ankntpfte an das unendlich Kleine, und alles fand dicht an der
Grenze des Nichts. Von der Weltanschauung weil3 ich, ging jede Religion aus, deren
Schematismus der Himmel war oder die organische Natur, und das vielgéttrige Agypten war
lange die vollkommenste Pflegerin dieser Sinnesart, in welcher — es 148t sich wenigstens
ahnden — die reinste Anschauung des urspringlichen Unendlichen und Lebendigen in
demutiger Duldsamkeit dicht neben der finstersten Superstition und der sinnlosesten
Mythologie mag gewandelt haben; von einer Kunstreligion, die Volker und Zeitalter
beherrscht hatte, habe ich nie etwas vernommen. Nur das weil ich dal? sich der Kunstsinn nie
jenen beiden Arten der Religion gendhert hat, ohne sie mit neuer Schonheit und Heiligkeit zu
uberschitten und ihre ursprungliche Beschrénktheit freundlich [94] zu mildern. So wurde
durch die dltere Weisen und Dichter der Griechen die Naturreligion in eine schonere und
frohlichere Gestalt umgewandelt und so erhob ihr gottlicher Plato die heiligste Mystik auf den
hochsten Gipfel der Gottlichkeit und der Menschlichkeit. Lalst mich huldigen der mir unbe
kannten Gottin, dal3 sie ihn und seine Religion so sorgsam und uneigennitzig gepflegt hat.
Die schonste Selbstvergessenheit bewundre ich in Allem was er in heiligem Eifer gegen sie
sagt, wie ein gerechter Konig der auch der zu weichherzigen Mutter nicht schont, denn alles

Schleiermacher - Uber die Religion 45 8/21/2018



galt nur dem freiwilligen Dienst den sie der unvollkommenen Naturreligion leistete. Jetzt
dient sie keiner, und Alles ist anders und schlechter. Religion und Kunst stehen nebeneinander
wie zwei befreundete Seelen deren innere Verwandtschaft, ob sie sie gleich ahnden, ihnen
doch noch unbekannt ist. Freundliche Worte und ErgiefSungen des Herzens schweben ihnen
immer auf den Lippen und kehren immer wieder zurtick weil sie die rechte Art und den
letzten Grund ihres Sinnens und Sehnens noch nicht finden kdnnen. Sie harren einer néheren
Offenbarung und unter gleichem Druck leidend und seufzend sehen sie einander dulden, mit
inniger Zuneigung und tiefem Gefhl vielleicht, aber doch ohne Liebe. Soll nur dieser
gemeinschaftliche Druck den gliicklichsten Moment ihrer Vereinigung herbeiftihren? oder
werdet Ihr bald einen grofRen Streich ausfiihren fiir die Eine, die Euch so wert ist, so wird sie
gewil eilen wenigstens mit schwesterlicher Treue sich der andern anzunehmen. — Aber fur
jetzt entbehren nicht nur beide Arten der Religion der Hilfe der Kunst, auch an sich ist ihr
Zustand ubler als sonst. Grol3 und prachtig stromten beide Quellen der Anschauung des
Unendlichen zu einer Zeit wo wissenschaftliches Kliigeln ohne wahre Prinzipien durch seine
Gemeinheit der Reinigkeit des Sinnes noch nicht Abbruch tat, obschon keine fir sich reich
genug war um das Hochste hervorzubringen; jetzt sind sie aulRerdem getriibt durch den
Verlust der Einfalt und durch den verderblichen Einfluf3 einer eingebildeten und falschen
Einsicht. Wie reinigt man sie? wie schafft man ihnen Kraft und Fille genug um zu mehr als
ephemeren Produkten den Erdboden zu befruchten? Sie zusammenzuleiten und in einem Bett
zu vereinigen, [95] das ist das Einzige was die Religion, auf dem Wege den wir gehen, zur
Vollendung bringen kann, das wére eine Begebenheit aus deren SchoR sie bald in einer neuen
und herrlichen Gestalt bessern Zeiten entgegen gehen wirde. Sehet da, das Ziel Eurer
gegenwartigen hochsten Anstrengungen ist zugleich die Auferstehung der Religion! Eure
Bemuhungen sind es welche diese Begebenheit herbeifiihren mussen, und ich feire Euch als
die, wenn gleich unabsichtliche Retter und Pfleger der Religion. Weichet nicht von Eurem
Posten und Eurem Werke, bis Ihr das Innerste der Erkenntnis aufgeschlossen und in
priesterlicher Demut das Heiligtum der wahren Wissenschaft eroffnet habt, wo Allen welche
hinzutreten, und auch den S6hnen der Religion Alles ersetzt wird, was ein halbes Wissen und
ein Ubermdtiges Pochen darauf verlieren machte. Die Moral in ihrer ziichtigen himmlischen
Schonheit fern von Eifersucht und despotischem Diinkel wird ihnen selbst beim Eingang die
himmlische Leier und den magischen Spiegel reichen um ihr ernstes stilles Bilden mit
gottlichen Tdnen zu begleiten, und es in unzahligen Gestalten immer dasselbe durch die ganze
Unendlichkeit zu erblicken. Die Philosophie den Menschen erhebend zum Begriff seiner
Wechselwirkung mit der Welt, ihn sich kennen lehrend nicht nur als Geschdpf, sondern als
Schopfer zugleich, wird nicht langer leiden, dalR unter ihren Augen der seines Zwecks
verfehlend arm und durftig verschmachte, welcher das Auge seines Geistes standhaft in sich
gekehrt halt dort das Universum zu suchen. Eingerissen ist die angstliche Scheidewand, alles
auBer ihm ist nur ein andres in ihm, alles ist der Widerschein seines Geistes, so wie sein Geist
der Abdruck von Allem ist; er darf sich suchen in diesem Widerschein ohne sich zu verlieren
oder aus sich heraus zu gehen, er kann sich nie erschdpfen im Anschauen seiner selbst, denn
Alles liegt in ihm. Die Physik stellt den, welcher um sich schaut um das Universum zu
erblicken mit kiihnen Schritten in den Mittelpunkt der Natur, und leidet nicht langer dal3 er
sich fruchtlos zerstreue und bei einzelnen kleinen Zlgen verweile. Er verfolgt nur das Spiel
ihrer Krafte bis in ihr geheimstes Gebiet von den unzulénglichen Vor ratskammern des
beweglichen Stoffs bis in die kunstliche Werkstétte des organischen [96] Lebens, er ermif3t
ihre Macht von den Grenzen des Welten gebarenden Raumes bis in den Mittelpunkt seines
eignen Ichs und findet sich tberall mit ihr im ewigen Streit in unzertrennlichster Vereinigung,
sich ihr innerstes Zentrum und ihre duf3erste Grenze. Der Schein ist geflohen und das Wesen
errungen; fest ist sein Blick und hell seine Aussicht Uberall unter allen Verkleidungen
dasselbe erkennend und nirgends ruhend als in dem Unendlichen und Einen. Schon sehe ich
einige bedeutende Gestalten eingeweiht in diese Geheimnisse aus dem Heiligtum
zurlickkehren, die sich nur noch reinigen und schmicken um im priesterlichen Gewande

Schleiermacher - Uber die Religion 46 8/21/2018



hervorzugehen. Mdge denn auch die eine Goéttin noch lange sdumen mit ihrer hilfreichen
Erscheinung, auch dafur bringt uns die Zeit einen grof3en und reichen Ersatz. Das grofte
Kunstwerk ist das, dessen Stoff die Menschheit ist welches das Universum unmittelbar bildet
und fur dieses mul} Vielen der Sinn bald aufgehen. Denn es bildet jetzt eben mit kithner und
kraftiger Kunst, und Ihr werdet die Neokoren sein, wenn die neuen Gebilde aufgestellt sind im
Tempel der Zeit. Leget den Kinstler aus mit Kraft und Geist, erklart aus den friihern Werken
die spatern, und diese aus jenen. Lalt uns Vergangenheit Gegenwart und Zukunft
umschlingen, eine endlose Galerie der erha bensten Kunstwerke durch tausend glanzende
Spiegel ewig vervielféltigt. Lal’t die Geschichte, wie es derjenigen ziemt, der Welten zu
Gebote stehn, mit reicher Dankbarkeit der Religion lohnen als ihrer ersten Pflegerin, und der
ewigen Macht und Weisheit wahre und heilige Anbeter erwecken. Seht wie das himmlische
Gewadchs mitten in Euern Pflanzungen gedeiht ohne Euer Zutun. Stort es nicht und rauft es
nicht aus! Es ist ein Beweis vom Wohlgefallen der Goétter und von der Unverganglichkeit
Eueres Verdienstes, es ist ein Schmuck der es ziert, ein Talisman, der es schitzt.

Vierte Rede
Uber das Gesellige in der Religion oder (iber Kirche und Priestertum

[97] Diejenigen unter Euch, welche gewohnt sind die Religion nur als eine Krankheit des
Gemlits anzusehen, pflegen auch wohl die Idee zu unterhalten, dal sie ein leichter zu
duldendes, ja vielleicht zu bezdhmendes Ubel sei, so lange nur hie und da Einzelne
abgesondert damit behaftet waren, dal3 aber die gemeine Gefahr aufs hdchste gestiegen und
Alles verloren sei, sobald unter mehreren Unglucklichen dieser Art eine allzunahe
Gemeinschaft bestande. In jenem Falle kénne man durch eine zweckméfige Behandlung,
gleichsam durch eine der Entzlindung widerstehende Didt und durch gesunde Luft die
Paroxismen schwéchen, und den eigentimlichen Krankheitsstoff, wo nicht vollig besiegen,
doch bis zur Unschédlichkeit verdiinnen; in diesem Falle aber musse man jede Hoffnung zur
Rettung aufgeben; weit verheerender werde das Ubel und von den gefahrlichsten Symptomen
begleitet, wenn die zu groRe Nahe der Andern es bei jedem Einzelnen hegt und schérft; durch
Wenige werde dann bald die ganze Atmosphare vergiftet, auch die gesundesten Korper
werden angesteckt, alle Kana le, in denen der ProzeR des Lebens vor sich gehen soll, zerstort,
alle Séfte aufgeldset, und von dem gleichen fieberhaften Wahnsinn ergriffen, sei es um ganze
Generationen und Volker unwiderbringlich getan. Daher ist Euer Widerwille gegen die Kirche,
gegen jede Veranstaltung, bei der es auf Mitteilung der Religion angesehen ist, immer noch
grol3er als der gegen die Religion selbst, daher sind Euch die Priester, als die Stltzen und die
eigentlich tatigen Mitglieder solcher Anstalten die Verhalstesten unter den Menschen. Aber
auch diejenigen unter Euch, [98] welche von der Religion eine etwas gelindere Meinung
haben, und sie mehr fiir eine Sonderbarkeit als eine Zerriittung des Gemdits, mehr flr eine
unbedeutende als geféhrliche Erscheinung halten, haben von allen geselligen Einrichtungen
fiir dieselbe vollkommen eben so nachteilige Begriffe. Knechtische Aufopferung des
Eigentimlichen und Freien, geistloser Mechanismus und leere Gebrauche, dies meinen sie
seien die unzertrennlichen Folgen davon, und das kunstreiche Werk derer, die sich mit
unglaublichem Erfolg grof3e VVerdienste machen aus Dingen, die entweder Nichts sind, oder
die Jeder andre gleich gut auszurichten imstande ware. Ich wiirde iber den Gegenstand, der
mir so wichtig ist, mein Herz nur sehr unvollkommen gegen Euch ausgeschittet haben, wenn
ich mir nicht Mihe gébe Euch auch hierlber auf den richtigen Gesichtspunkt zu stellen.
Wieviel von den verkehrten Bestrebungen und den traurigen Schicksalen der Menschheit Thr
den Religionsvereinigungen schuld gebt, habe ich nicht nétig zu wiederholen, es liegt in
tausend AuRerungen der Vielgeltendsten unter Euch zu Tage; noch will ich mich damit
aufhalten diese Beschuldigungen einzeln zu widerlegen, und das Ubel auf andere Ursachen
zuruckzuwalzen: laBt uns vielmehr den ganzen Begriff einer neuen Betrachtung unterwerfen

Schleiermacher - Uber die Religion 47 8/21/2018



und ihn vom Mittelpunkt der Sache aus aufs neue erschaffen, unbekiimmert um das, was bis
jetzt wirklich ist, und was die Erfahrung uns an die Hand gibt.

Ist die Religion einmal, so mufR sie notwendig auch gesellig sein: es liegt in der Natur des
Menschen nicht nur, sondern auch ganz vorzuglich in der ihrigen. Ihr mifit gestehen, dal es
etwas hochst Widernatirliches ist, wenn der Mensch dasjenige, was er in sich erzeugt und
ausgearbeitet hat, auch in sich verschlieBen will. In der bestédndigen, nicht nur praktischen,
sondern auch intellektuellen Wechselwirkung, worin er mit den Ubrigen seiner Gattung steht,
soll er alles &uRern und mitteilen, was in ihm ist, und je heftiger ihn etwas bewegt, je inniger
es sein Wesen durchdringt, desto starker wirkt auch der Trieb, die Kraft desselben auch auf3er
sich an Andern anzuschauen, um sich vor sich selbst zu legitimieren, dal} ihm nichts als
menschliches begegnet sei. Ihr seht daB hier gar nicht von jenem Bestreben die Rede ist,
Andere uns [99] ahnlich zu machen, noch von dem Glauben an die Unentbehrlichkeit dessen,
was in uns ist fiir Alle; sondern nur davon, des Verhaltnisses unserer besondern Ereignisse zur
gemeinschaftlichen Natur inne zu werden. Der eigentlichste Gegenstand aber flr dieses
Verlangen ist unstreitig dasjenige, wobei der Mensch sich urspringlich als leidend fiihlt,
Anschauungen und Geflihle; da drangt es ihn zu wissen, ob es keine fremde und unwirdige
Gewalt sei, der er weichen muf3. Darum sehen wir auch von Kindheit an den Menschen damit
beschaftigt, vornehmlich diese mitzuteilen: eher 40t er seine Begriffe, Giber deren Ursprung
ihm ohnedies kein Bedenken entstehen kann, in sich ruhen; aber was zu seinen Sinnen eingeht,
was seine Gefuhle aufregt, dartiber will er Zeugen, daran will er Teilnehmer haben. Wie sollte
er grade die Einwirkungen des Universums flr sich behalten, die ihm als das gréRte und
unwiderstehlichste erscheinen? Wie sollte er gerade das in sich festhalten wollen, was ihn am
starksten aus sich heraustreibt, und ihm nichts so sehr einprégt als dieses, daR er sich selbst
aus sich allein nicht erkennen kann? Sein erstes Bestreben ist es vielmehr, wenn eine religitse
Ansicht ihm klar geworden ist, oder ein frommes Gefuhl seine Seele durchdringt, auf den
Gegenstand auch Andere hinzuweisen und die Schwingungen seines Gemuts womaoglich auf
sie fort zupflanzen. Wenn also von seiner Natur gedrungen der Religitse notwendig spricht,
so ist es eben diese Natur die ihm auch Horer verschafft. Bei keiner Art zu denken und zu
empfinden hat der Mensch ein so lebhaftes Gefuihl von seiner génzlichen Unfahigkeit ihren
Gegenstand jemals zu erschopfen, als bei der Religion. Sein Sinn fiir sie ist nicht sobald
aufgegangen, als er auch ihre Unendlichkeit und seine Schranken flhlt; er ist sich bewul3t nur
einen kleinen Teil von ihr zu umspannen, und was er nicht unmittelbar erreichen kann, will er
wenigstens durch ein fremdes Medium wahrnehmen. Darum interessiert ihn jede AuBerung
derselben, und seine Erganzung suchend, lauscht er auf jeden Ton den er fiir den ihrigen
erkennt. So organisiert sich gegenseitige Mitteilung, so ist Reden und Héren Jedem gleich
unentbehrlich. Aber religidse Mitteilung ist nicht in Blichern zu suchen, wie etwa andere
Begriffe und Erkenntnisse. Zuviel geht verloren [100] von dem urspriinglichen Eindruck in
diesem Medium, worin alles verschluckt wird, was nicht in die einférmigen Zeichen paft, in
denen es wieder hervorgehen soll, wo Alles einer doppelten und dreifachen Darstellung
bedurfte, indem das urspriinglich Darstellende wieder mite dargestellt werden, und dennoch
die Wirkung auf den ganzen Menschen in ihrer groRen Einheit nur schlecht nachgezeichnet
werden konnte durch vervielfaltigte Reflexi on; nur wenn sie verjagt ist aus der Gesellschaft
der Lebendigen, muB sie ihr vielfaches Leben verbergen im toten Buchstaben. Auch kann
dieses Verkehr mit dem Innersten des Menschen nicht getrieben werden im gemeinen
Gesprach. Viele, die voll guten Willens sind fir die Religion, haben Euch das zum Vorwarf
gemacht, warum doch von allen wichtigen Gegenstanden unter Euch die Rede sei so im
freundschaftlichen Umgange nur nicht von Gott und géttlichen Dingen. Ich mdchte Euch
darlber verteidigen, dal® daraus wenigstens weder Verachtung noch Gleichgiiltigkeit spreche,
sondern ein gliicklicher und sehr richtiger Instinkt. Wo Freude und Lachen auch wohnen, und
der Ernst selbst sich nachgiebig paaren soll mit Scherz und Witz, da kann kein Raum sein fiir
dasjenige, was von heiliger Scheu und Ehrfurcht immerdar umgeben sein muf3. Religidse

Schleiermacher - Uber die Religion 48 8/21/2018



Ansichten, fromme Gefuihle und ernste Reflexionen dariiber kann man sich auch nicht so in
kleinen Brosamen einander zuwerfen, wie die Materialien eines leichten Gesprachs: wo von
so heiligen Gegenstanden die Rede ware, wurde es mehr Frevel sein als Geschick, auf jede
Frage sogleich eine Antwort bereit zu haben, und auf jede Ansprache eine Gegenrede. In
dieser Manier eines leichten und schnellen Wechsels treffender Einfalle lassen sich gottliche
Dinge nicht behandeln: in einem gréRern Stil muf die Mitteilung der Religion geschehen, und
eine andere Art von Gesellschaft, die ihr eigen gewidmet ist, muf3 daraus entstehen. Es
gebuhrt sich auf das héchste was die Sprache erreichen kann auch die ganze Fille und Pracht
der menschlichen Rede zu verwenden, nicht als ob es irgendeinen Schmuck gébe, dessen die
Religion nicht entbehren kénnte, sondern weil es unheilig und leichtsinnig ware nicht zu
zeigen, dalR Alles zusammengenommen wird, um sie in angemessener [101] Kraft und Wirde
darzustellen. Darum ist es unmoglich Religion anders auszusprechen und mitzuteilen als
rednerisch, in aller Anstrengung und Kunst der Sprache, und willig dazu nehmend den Dienst
aller Kiinste, welche der fliichtigen und beweglichen Rede beistehen kénnen. Darum 6ffnet
sich auch nicht anders der Mund desjenigen, dessen Herz ihrer voll ist, als vor einer
Versammlung wo mannigfaltig wirken kann, was so stattlich ausgeristet hervortritt. Ich
wollte ich kdnnte Euch ein Bild machen von dem reichen schwelgerischen Leben in dieser
Stadt Gottes, wenn ihre Birger zusammenkommen, jeder voll eigner Kraft, welche
ausstromen will ins Freie, und voll heiliger Begierde alles aufzufassen und sich anzueignen,
was die Andern ihm darbieten mégen. Wenn einer hervortritt vor den Ubrigen, ist es nicht ein
Amt oder eine Verabredung die ihn berechtigt, nicht Stolz oder Diinkel, der ihm Anmalung
einfloRt: es ist freie Regung des Geistes, Geflhl der herzlichsten Einigkeit Jedes mit Allem
und der vollkommensten Gleichheit, gemeinschaftliche Vernichtung jedes Zuerst und Zuletzt
und aller irdischen Ordnung. Er tritt hervor um seine eigne Anschauung hinzustellen, als
Objekt fiir die Ubrigen, sie hinzufiihren in die Gegend der Religion wo er einheimisch ist, und
seine heiligen Gefuihle ihnen einzuimpfen: er spricht das Universum aus, und im heiligen
Schweigen folgt die Gemeine seiner begeisterten Rede. Es sei nun dal3 er ein verborgenes
Wunder enthdille, oder in weissagender Zuversicht die Zukunft an die Gegenwart knupfe, es
sei dal? er durch neue Beispiele alte Wahrnehmungen befestige oder daR seine feurige
Phantasie in erhabenen Visionen ihn in andere Teile der Welt und eine andre Ordnung der
Dinge entziicke: der getibte Sinn der Gemeine begleitet (iberall den seinigen, und wenn er
zuriickkehrt von seinen Wanderungen durchs Universum in sich selbst, so ist sein Herz und
das eines Jeden nur der gemeinschaftliche Schauplatz desselben Gefiihls. Dann entgegnet ihm
das laute Bekenntnis von der Ubereinstimmung seiner Ansicht mit dem was in ihnen ist, und
heilige Mysterien, nicht nur bedeutungsvolle Embleme, sondern recht angesehen naturliche
Andeutungen eines bestimmten BewuBtseins und bestimmter Empfindungen — werden so
erfunden [102] und so gefeiert; gleichsam ein héheres Chor, das in einer eignen erhabenen
Sprache der auffordernden Stimme antwortet. Aber nicht nur gleichsam: so wie eine solche
Rede Musik ist auch ohne Gesang und Ton, so ist auch eine Musik unter den Heiligen, die zur
Rede wird ohne Worte, zum bestimmtesten verstandlichsten Ausdruck des Innersten. Die
Muse der Harmonie, deren vertrautes Verhaltnis zur Religion noch zu den Mysterien gehort,
hat von jeher die prachtigsten und vollendetsten Werke ihrer geweihtesten Schiler dieser auf
ihren Altdren dargebracht. In heiligen Hymnen und Choren, denen die Worte der Dichter nur
lose und luftig anhéngen, wird ausgehaucht was die bestimmte Rede nicht mehr fassen kann,
und so unterstitzen sich und wechseln die Tone des Gedankens und der Empfindung bis Alles
gesattigt ist und voll des Heiligen und Unendlichen. Das ist die Einwirkung religitser
Menschen aufeinander, das ihre natirliche und ewige Verbindung. Verarget es ihnen nicht,
dal? dies himmlische Band, das vollendetste Resultat der menschlichen Geselligkeit, zu
welchem sie nur gelangen kann, wenn sie vom hdchsten Standpunkt aus in ihrem innersten
Wesen erkannt wird, ithnen mehr wert ist, als Euer irdisches politisches Band, welches doch
nur ein erzwungenes, vergangliches, interimistisches Werk ist. — Wo ist denn in dem Allen
jener Gegensatz zwischen Priestern und Laien, den Ihr als die Quelle so vieler Ubel zu

Schleiermacher - Uber die Religion 49 8/21/2018



beichnen pflegt? Ein falscher Schein hat Euch geblendet: dies ist gar kein Unterschied zwi
schen Personen, sondern nur ein Unterschied des Zustandes und der Verrichtungen. Jeder ist
Priester, indem er die Andern zu sich hinzieht auf das Feld, welches er sich besonders
zugeeignet hat, und wo er sich als Virtuosen darstellen kann: jeder ist Laie, indem er der
Kunst und Weisung eines Andern dahin folgt, wo er selbst Fremder ist in der Religion. Es gibt
nicht jene tyrannische Aristokratie, die ihr so gehassig beschreibt: ein priesterliches Volk ist
diese Gesellschaft, eine vollkommne Republik, wo Jeder abwechselnd Fuhrer und Volk ist,
jeder derselben Kraft im Andern folgt, die er auch in sich fuhlt, und womit auch Er die
Andern regiert. — Wo ist der Geist der Zwietracht und der Spaltungen, den Ihr als die
unvermeidliche Folge aller Religionsvereinigungen [103] anseht? Ich sehe nichts, als dal alles
Eins ist, und daR Alle Unterschiede, die es in der Religion selbst wirklich gibt, eben durch die
gesellige Verbindung sanft ineinander flie3en. Ich habe Euch selbst auf verschiedene Grade in
der Religiositat aufmerksam gemacht, ich habe auf zwei verschiedene Sinnesarten hingedeutet
und auf verschiedene Richtungen nach denen die Phantasie sich den hdchsten Gegenstand der
Religion individualisiert. Meint Ihr daraus muften notwendig Sekten entstehen, und es mifte
die freie Geselligkeit in der Religion hindern? In der idealen Betrachtung gilt es wohl, dal}
Alles was aulBereinander gesetzt und unter verschiedene Abteilungen befaft ist sich auch
entgegengesetzt und widersprechend sein muf3, macht Euch aber doch davon los, wenn Ihr das
Reale selbst anschaut da fliet Alles ineinander. Freilich werden diejenigen, die sich in einem
dieser Punkte am &hnlichsten sind, sich auch einander am stérksten anziehen, aber sie kdnnen
deswegen kein abgesondertes Ganzes ausmachen: denn die Grade dieser Verwandtschaft
nehmen unmerklich ab und zu, und bei soviel Ubergangen gibt es auch zwischen den
entferntesten Elementen kein absolutes AbstoRen, keine génzliche Trennung. Nehmt welche
Ihr wollt von diesen Massen, die sich einzeln chemisch bilden, wenn Ihr sie nicht durch
irgendeine mechanische Operation gewaltsam isoliert, wird keine ein eignes Individuum sein:
ihre &ulersten Teile werden zugleich mit Andern zusammenhéngen, die eigentlich schon einer
andern Masse angehdren. Wenn die sich n&her verbinden, welche auf derselben niederen
Stufe stehn, so gibt es auch einige unter ihnen, die eine Ahndung des Besseren haben, und
Jeder der wirklich héher gestellt ist versteht sie besser, als sie sich selbst; er ist sich des
Vereinigungpunktes bewult, der Jenen verborgen ist. Wenn die sich aneinander schlie3en, in
denen die eine Sinnesart herrschend ist, so gibt es doch Einige, welche beide verstehen und
beiden angehoren, und der, in dessen Natur es liegt, das Universum zu personifizie ren, ist
doch im Wesentlichen, im Stoff der Religion gar nicht von dem unterschieden, der dies nicht
tut, und es wird nie an solchen fehlen, welche sich auch in die entgegengesetzte Form mit
Leichtigkeit hineindenken kdnnen. Wenn [104] unbeschrankte Universalitat des Sinnes die
erste und urspringliche Bedingung der Religion, und also wie natirlich auch ihre schonste
und reifste Frucht ist, so seht Ihr wohl es ist nicht anders maoglich, je weiter Ihr fortschreitet in
der Religion, desto mehr mul? Euch die ganze religiése Welt als ein unteilbares Ganzes
erscheinen: nur in den niederen Gegenden kann vielleicht ein gewisser Absonderungstrieb
wahrgenommen werden, die Hochsten und Gebildetsten sehen einen allgemeinen Verein, und
eben dadurch daR sie ihn sehen, stiften sie ihn auch. Indem Jeder nur mit dem Néchsten in
Berlihrung steht, aber auch nach allen Seiten und Richtungen einen Néchsten hat, ist er in der
Tat mit dem Ganzen unzertrennlich verkniipft. Mystiker und Physiker in der Religion,
Theisten und Pantheisten, die welche sich zur systematischen Ansicht des Universums
erhoben haben, und die welche es nur noch in den Elementen oder im dunkeln Chaos
anschauen. Alle sollen dennoch nur Eins sein, ein Band umschlief3t sie Alle, und sie kénnen
nur gewaltsam und willkdrlich getrennt werden; jede einzelne Vereinigung ist nur ein
flieRender integrierender Teil des Ganzen, in unbestimmten Umris sen sich in dasselbe
verlierend, und fuhlt sich auch nur so. — Wo ist die verschriene wilde Bekehrungssucht zu
einzelnen bestimmten Formen der Religion, und wo der schreckliche Wahlspruch: kein Heil
auBer uns? So wie ich Euch die Gesellschaft der Religiosen dargestellt habe, und wie sie ihrer
Natur nach sein muf3, geht sie nur auf gegenseitige Mitteilung und existiert nur zwischen

Schleiermacher - Uber die Religion 50 8/21/2018



solchen die schon Religion haben, welche es auch sei: wie kénnte es also wohl ihr Geschaft
sein diejenigen umzustimmen, die schon eine bestimmte bekennen oder diejenigen
herbeizufuhren und einzuweihen, denen es noch daran fehlt? Die Religion der Gesellschaft
zusammengenommen ist die ganze Religion, die unendliche, die kein Einzelner ganz
umfassen kann, und zu der sich also auch keiner bilden und erheben 1a3t. Hat also Jemand
schon einen Anteil davon, welcher es auch sei, fur sich erwahlt, wére es nicht ein
widersinniges Verfahren von der Gesellschaft, wenn sie ihm das entrei3en wollte was seiner
Natur gemaR ist, da sie doch auch dieses in sich befassen soll, und also notwendig [105] einer
es besitzen muf3? Und wozu sollte sie diejenigen bilden wollen, denen die Religion Uberhaupt
noch fremd ist? Ihr Eigentum, das unendliche Ganze kann doch auch sie selbst ihnen nicht
mitteilen; also etwa das Allgemeine, das Unbestimmte, welches sich vielleicht ergeben wiirde
wenn man das aufsuchte, was etwa bei allen ihren Gliedern anzutreffen ist? Aber Ihr wift ja
dal? tberall gar nichts als etwas Allgemeines und Unbestimmtes, sondern nur als etwas
Einzelnes und in einer durchaus bestimmten Gestalt wirklich gegeben und mitgeteilt werden
kann, weil es sonst nicht Etwas, sondern in der Tat Nichts ware. An jedem MaRstabe und an
jeder Regel wirde es ihr also fehlen bei diesem Unternehmen. Und wie kdme sie tberhaupt
dazu aus sich hinauszugehen, da das Bedurfnis aus welchem sie entstanden ist, das Prinzip der
religiésen Geselligkeit auf gar nichts dergleichen hindeutet. Was also von dieser Art geschieht
in der Religion ist immer nur ein Privatgeschéft des Einzelnen fir sich. Genétiget sich aus
dem Kreise der religidsen Vereinigung wo Anschauung des Universums ihm den erhabensten
GenuR gewahrt, und von heiligen Gefuhlen durchdrungen sein Geist auf dem hochsten Gipfel
des Lebens schwebt, zuriickzuziehn in die niedrigen Gegenden des Lebens, ist es sein Trost
daf er auch Alles womit er sich da besch&ftigen mul3, zugleich auf das beziehen kann, was
seinem Gemdit immer das Hochste bleibt. Wie er von da herabkommt unter die, welche sich
auf irgendein irdisches Streben und Treiben beschrénken, glaubt er leicht, und verzeiht es ihm
nur, aus dem Umgang mit Gottern und Musen unter ein Geschlecht roher Barbaren versetzt zu
sein. Er fuhlt sich als einen Verwalter der Religion unter den Ungldubigen, als einen
Missionar unter den Wilden, ein neuer Orpheus hofft er manchen unter ihnen zu gewinnen
durch himmlische Tone, und stellt sich dar unter ihnen als eine priesterliche Gestalt, seinen
hohern Sinn klar und hell ausdriickend in allen Handlungen und in seinem ganzen Wesen.
Regt dann der Eindruck des Heiligen und Géttlichen etwas ahnliches auf, wie gern pflegt er
dann die ersten Ahndungen der Religion in einem neuen Gemiit, einen schénen Beweis seines
Gedeihens auch in einem fremden und rauhen [106] Klima, wie triumphierend zieht er den
Neuling mit sich empor zu der erhabenen Versammlung! Diese Geschaftigkeit um die
Verbreitung der Religion ist nur die fromme Sehnsucht des Fremdlings nach seiner Heimat,
das Bestreben sein Vaterland mit sich zu fuhren, und die Gesetze und Sitten desselben, sein
héheres schoneres Leben tberall anzuschauen, das Vaterland selbst in sich selig und sich
vollkommen genug kennt auch dieses Bestreben nicht. —

Nach alle diesem werdet Ihr vielleicht sagen, daf3 ich ganz einig mit Euch zu sein schiene, ich
habe die Kirche konstruiert aus dem Begriff ihres Zwecks, und indem ich ihr alle die
Eigenschaften, welche sie jetzt auszeichnen, abgesprochen, so habe ich ihre gegenwaértige
Gestalt eben so strenge gemiRbilliget als Ihr selbst. Ich versichere Euch aber, daf? ich nicht
von dem geredet habe was sein soll, sondern von dem was ist, wenn Ihr anders nicht leugnen
wollt, dal? dasjenige wirklich schon ist, was nur durch Beschrankungen des Raumes gehindert
wird auch dem groberen Blick zu erscheinen. Die wahre Kirche ist in der Tat immer so
gewesen, und ist noch so, und wenn Ihr sie nicht so sehet, so liegt die Schuld doch eigentlich
an Euch und in einem ziemlich handgreiflichen MiRverstandnis. Bedenkt nur, ich bitte Euch,
daf’ ich um mich eines alten aber sehr sinnreichen Ausdruckes zu bedienen nicht von der
streitenden, sondern von der triumphierenden Kirche geredet habe, nicht von der welche noch
k&mpft gegen alle Hindernisse der religidsen Bildung welche ihr das Zeitalter und der Zustand
der Menschheit in den Weg legt, sondern von der, die schon alles was ihr entgegenstand

Schleiermacher - Uber die Religion 51 8/21/2018



uberwunden und sich selbst konstituiert hat. Ich habe Euch eine Gesellschaft von Menschen
dargestellt, die mit ihrer Religion zum BewuRtsein gekommen sind und denen die religidse
Ansicht des Lebens eine der herrschenden geworden ist, und da ich Euch tberzeugt zu haben
hoffe, dal} das Menschen von einiger Bildung und von vieler Kraft sein missen, und dal ihrer
also immer nur sehr wenige sein kdnnen, so muft Ihr freilich ihre Vereinigung da nicht
suchen, wo viele Hunderte versammelt sind in groRen Tempeln und ihr Gesang schon von
fern Euer Ohr erschttert: [107] so nahe wif3t Ihr wohl stehen Menschen dieser Art nicht
beieinander. Vielleicht ist sogar nur in einzelnen abgesonderten von der grof3en Kirche
gleichsam ausgeschlossenen Gemeinheiten etwas Ahnliches in einem bestimmten Raum
zusammengedrangt zu finden: das aber ist gewil3, dal? alle wahrhaft religiose Menschen,
soviel es ihrer je gegeben hat, nicht nur den Glauben, sondern das lebendige Gefiihl von einer
solchen Vereinigung mit sich herumgetragen und in ihr eigentlich gelebt haben, und dal sie
Alle das, was man gemeinhin die Kirche nennt, sehr nach seinem Wert, das heif3t eben nicht
sonderlich hoch, zu schatzen wulten.

Diese grof’e Verbindung namlich, auf welche Eure harten Beschuldigungen sich eigentlich
beziehen, ist, weit entfernt eine Gesellschaft religioser Menschen zu sein, vielmehr nur eine
Vereinigung solcher, welche die Religion erst suchen, und so finde ich es sehr natirlich, dafi3
sie jener fast in allen Stiicken entgegengesetzt ist. Leider werde ich, um Euch dies so deutlich
zu machen als es mir ist, in eine Menge irdischer weltlicher Dinge hinabsteigen und mich
durch ein Labyrinth der wunderlichsten Verirrungen hindurchwinden missen: es geschieht
nicht ohne Widerwillen, aber es sei darum, Ihr mut dennoch mit mir einig werden. Vielleicht
dal’ schon die ganz verschiedene Form der Geselligkeit, wenn ich Euch aufmerksam darauf
mache. Euch im Wesentlichen von meiner Meinung iberzeugt. Ich hoffe Ihr seid aus dem
vorigen mit mir einverstanden dartiber da in der wahren religiosen Geselligkeit alle
Mitteilung gegenseitig ist, das Prinzip, welches uns zur AuBerung des eigenen antreibt, innig
verwandt mit dem was uns zum Anschlielen an das Fremde geneigt macht und so Wirkung
und Gegenwirkung aufs unzertrennlichste miteinander verbunden. Hier im Gegenteil findet
Ihr gleich eine durchaus andere Form: Alle wollen empfangen und nur einer ist da der geben
soll; vollig passiv lassen sie auf einerlei Art in sich einwirken durch alle Organe, und helfen
hdchstens dabei selbst von innen nach soviel sie Gewalt (iber sich haben, ohne an eine
Gegenwirkung auf Andere auch nur zu denken. Zeigt das deutlich genug, daf auch das
Prinzip ihrer Geselligkeit ein ganz andres sein mulR? Es kann wohl bei ihnen nicht [108] die
Rede davon sein, dal3 sie nur ihre Religion ergédnzen wollten durch die der Andern: denn wenn
in der Tat welche in ihnen wohnte, wiirde diese sich wohl, weil es in ihrer Natur liegt, auch
auf irgendeine Art tatig auf Andere beweisen. Sie tun keine Gegenwirkung, weil sie keiner
fahig sind, und sie kénnen nur darum keiner fahig sein, weil keine Religion in ihnen wohnt.
Wenn ich mich eines Bildes bedienen darf aus der Wissenschaft, der ich am liebsten
Ausdriicke abborge in Angelegenheiten der Religion, so mdchte ich sagen, sie sind negativ
religids, und drangen sich nun in groBen Haufen zu den wenigen Punkten hin, wo sie das
positive Prinzip der Religion ahnden um sich mit diesem zu vereinigen. Haben sie aber dieses
in sich aufgenommen, so fehlt es ihnen wiederum an Kapazitit um das neue Produkt
festzuhalten; der feine Stoff, der gleichsam nur ihre Atmosphéare umschweben konnte,
entweicht ihnen, und sie gehen nun in einem gewissen Gefuihl von Leere wieder eine Weile
hin, bis sie sich aufs neue negativ angefllt haben. Dies ist in wenig Worten die Geschichte
ihres religiosen Lebens, und der Charakter der geselligen Neigung, welche mit darin
eingeflochten ist. Nicht Religion, nur ein wenig Sinn fir sie, und ein mihsames auf eine
klagliche Art vergebliches Streben zu ihr selbst zu gelangen, das ist Alles, was man auch den
Besten unter ihnen, denen die es mit Geist und Eifer treiben, zugestehen kann. Im Lauf ihres
héuslichen und burgerlichen Lebens, auf dem groReren Schauplatz von dessen Ereignissen sie
Zuschauer sind, begegnet nattrlich vieles, was auch einen geringen Anteil religiésen Sinnes
affizieren muf3. Aber es bleibt nur eine dunkle Ahndung, ein schwacher Eindruck auf einer zu

Schleiermacher - Uber die Religion 52 8/21/2018



weichen Masse, dessen Umrisse gleich ins Unbestimmte zerfliel3en; alles wird bald
hinweggeschwemmt von den Wellen des praktischen Lebens in die unbesuchteste Gegend der
Erinnerung, und auch dort von weltlichen Dingen bald ganz ver schiittet. Indes entsteht aus
der 6fteren Wiederholung dieses kleinen Reizes dennoch zuletzt ein Bedirfnis: die dunkle
Erscheinung im Gemdit, die immer wiederkehrt, will endlich klar gemacht sein. Das beste
Mittel dazu, so sollte man freilich denken, ware dieses, wenn sie sich Muf3e néhmen, das [109]
was so auf sie wirkt gelassen und genau zu betrachten: aber dieses wirkende ist das
Universum, und in diesem liegen doch unter andern auch alle die einzelnen Dinge, an die sie
in den ubrigen Teilen ihres Lebens zu denken, und mit denen sie zu schaffen haben. Auf diese
wirde sich aus alter Gewohnheit ihr Sinn unwillkdrlich richten, und das Erhabene und
Unendliche wirde sich ihren Augen wieder zerstuckeln in lauter Einzelnes und Geringes. Das
fiihlen sie, und darum vertrauen sie sich selbst nicht und suchen fremde Hilfe: im Spiegel
einer fremden Darstellung wollen sie anschauen was sie in der unmittelbaren Wahrnehmung
nur verderben wirden. — So suchen sie nach Religion: aber sie miflverstehen am Ende dies
ganze Streben. Denn wenn nun die AuRerungen eines religiosen Menschen alle jene
Erinnerungen geweckt haben, und sie nun von ihnen vereint affiziert mit einem stérkeren
Eindruck von dannen gehn: so meinen sie ihr Bedurfnis sei gestillt, der Andeutung der Natur
sei Genlge geschehen, und sie haben nun die Religion selbst in sich, die ihnen doch — gerade
wie ehedem, nur in einem héheren Grade — nur als eine fliichtige Erscheinung von auf3en
gekommen ist. Dieser Tdauschung bleiben sie immer unterworfen, weil sie von der wahren und
lebendigen Religion weder Begriff noch Anschauung haben, und wiederholen in vergeblicher
Hoffnung endlich auf das rechte zu kommen tausendmal dieselbe Operation, und bleiben
immer wo und was sie gewesen sind. Kamen sie weiter, wiirde ihnen auf diesem Wege die
Religion selbsttatig und lebendig eingepflanzt, so wiirden sie bald die verlassen, deren
Einseitigkeit und Passivitat ihrem Zustande alsdann nicht langer angemessen ware, noch auch
ertraglich sein kdnnte; sie wirden sich wenigstens neben ihr einen andern Kreis suchen wo
ihre Religion sich auch tatig zeigen und auRer sich wirken kdnnte, und dieser mifite bald ihr
Hauptwerk und ihre ausschliefende Liebe werden. Und so wird auch in der Tat die Kirche
den Menschen um so gleichgultiger je mehr sie zunehmen in der Religion, und die Frdommsten
sondern sich stolz und kalt von ihr aus. Es kann in der Tat nichts deutlicher sein: man ist in
dieser Verbindung nur deswegen weil man keine Religion hat, man verharrt darin nur so lange
als man keine [110] hat. — Eben das geht aber auch aus der Art hervor, wie sie die Religion
behandeln. Denn gesetzt auch es wére unter wahrhaft religiosen Menschen eine einseitige
Mitteilung und ein Zustand freiwilliger Passivitat und EntaufRerung maéglich, so herrscht doch
in ihrem gemeinschaftlichen Tun tber dies durchaus die groRte Verkehrtheit und Unkenntnis
der Sache. Verstanden sie sich auf die Religion, so wirde ihnen doch das die Hauptsache sein,
daR der, welchen sie fur sich zum Organ der Religion gemacht haben, ihnen seine klarsten
individuellsten Anschauungen und Gefiihle mitteilte; das mdgen sie aber nicht, sondern setzen
vielmehr den AuBerungen seiner Individualitat Schranken auf allen Seiten, und begehren daR
er ihnen vornehmlich Begriffe, Meinungen, Lehrsétze, kurz statt der eigentlichen Elemente
der Religion die Abstraktionen dartiber ins Licht setzen soll. Verstanden sie sich auf die
Religion, so wirden sie aus ihrem eigenen Gefuihl wissen, daB jene symbolischen Handlungen,
von denen ich gesagt habe, dal3 sie der wahren religiosen Geselligkeit wesentlich sind, ihrer
Natur nach nichts sein kdnnen als Zeichen der Gleichheit des in Allen hervorgegangenen
Resultats, Andeutung der Rickkehr zum gemeinschaftlichen Mittelpunkt, nichts als das
vollstimmigste Schluf3chor nach allem was einzelne rein und kunstreich mitgeteilt haben:
davon aber wissen sie nichts, sondern sie sind ihnen etwas fiir sich Bestehendes und nehmen
bestimmte Zeiten ein. Was geht daraus hervor als dieses, dal} ihr gemeinschaftliches Tun
nichts an sich hat von jenem Charakter einer hohen und freien Begeisterung der der Religion
durchaus eigen ist, son dern ein schulerhaftes, mechanisches Wesen ist? und worauf deutet
dieses wiederum, als darauf, daR sie die Religion erst von aulRen tberkommen mdéchten? Das
wollen sie auf alle Weise versuchen. Darum hdngen sie so an den toten Begriffen, an den

Schleiermacher - Uber die Religion 53 8/21/2018



Resultaten der Reflexion tber die Religion und saugen sie begierig ein, in der Hoffnung daf
diese in ihnen den Riickweg ihrer eigentlichen Genesis machen und sich wieder in die
lebendigen Anschauungen und Gefiihle zurtick verwandeln werden aus denen sie urspringlich
abgeleitet sind. Darum brauchen sie die symbolischen Handlungen, die eigentlich das letzte
sind in der religiosen [111] Mitteilung, als Reizmittel, um das aufzuregen, was ihnen
eigentlich vorangehen mufte.

Wenn ich von dieser gréReren und weitverbreiteten Verbindung in Vergleichung mit der
vortrefflicheren, die allein nach meiner Idee die wahre Kirche ist, nur sehr herabsetzend und
als von etwas gemeinem und niedrigem gesprochen habe, so ist das freilich in der Natur der
Sache begriindet, und ich konnte meinen Sinn dariber nicht verhehlen: aber ich verwahre
mich feierlichst gegen jede Vermutung, die Ihr wohl hegen konntet, als stimmte ich dem
immer allgemeiner werdenden Winschen bei, diese Anstalt lieber ganz zu zerstoren. Nein,
wenn die wahre Kirche doch immer nur denjenigen offen stehen wird welche schon im Besitz
der Religion sind, so muB es doch irgendein Bin dungsmittel geben zwischen ihnen und denen
welche sie noch suchen, und das soll doch diese Anstalt sein, denn sie mul} ihrer Natur nach
ihre Anflhrer und Priester immer aus jener hernehmen. Und soll gerade die Religion die
einzige menschliche Angelegenheit sein in der es keine Veranstaltungen gabe zum Behuf der
Schler und Lehrlinge? Aber freilich der ganze Zuschnitt dieser Anstalt mii3te ein anderer
sein, und ihr Verhéaltnis zur wahren Kirche ein ganz andres Ansehen gewinnen. Es ist mir
nicht erlaubt hieriber zu schweigen. Diese Wiinsche und Ansichten hdngen zu genau mit der
Natur der religitsen Geselligkeit zusammen und der bessere Zustand der Dinge, den ich mir
denke, gereicht so sehr zu ihrer Verherrlichung, daf3 ich meine Ahndungen nicht in mich
verschlieRRen darf. Das wenigstens ist durch den schneidenden Unterschied den wir zwischen
beiden festgestellt haben gewonnen, daR wir sehr ruhig und eintrachtig tber alle MiRbrauche
die in der kirchlichen Gesellschaft obwalten, und tber ihre Ursachen miteinander nachdenken
kénnen; denn Thr miRt gestehen dal’ die Religion, da sie eine solche Kirche nicht
hervorgebracht hat, von aller Schuld an jedem Unheil welches diese angerichtet haben soll
und an dem verwerflichen Zustande worin sie sich befinden mag vorlaufig freigesprochen
werden muB, so ganzlich freigesprochen, dall man ihr nicht einmal den VVorwurf machen kann
sie kdnne in so etwas ausarten: denn wo sie noch gar [112] nicht gewesen ist kann sie auch
unmdoglich ausgeartet sein. Ich gebe zu dal? es in dieser Gesellschaft einen verderblichen
Sektengeist gibt, und notwendig geben misse. Wo die religidsen Meinungen gleichsam als
Methode gebraucht werden um zur Religion zu gelangen, da mussen sie freilich in ein
bestimmtes Ganzes gebracht werden, denn eine Methode muf durchaus bestimmt und auch
endlich sein, und wo sie als etwas das nur von auf3en gegeben werden kann, angenommen
werden auf die Autoritat des Gebenden, da muB jeder Andersdenkende als ein Storer des
ruhigen und sichern Fortschreitens angesehen werden, weil er durch sein bloRes Dasein und
die Anspriche die damit verbunden sind, diese Autoritat schwacht; ich gestehe sogar, dal} er
in der alten Vielgotterei, wo das Ganze der Religion von selbst nicht in Eins befal3t war, und
sie sich jeder Teilung und Absonderung williger darbot, weit gelinder und humaner war, und
daR er erst in den sonst besseren Zeiten der systematischen Religion sich organisiert und in
seiner ganzen Kraft gezeigt hat, denn wo Jeder ein ganzes System und einen Mittelpunkt dazu
zu haben glaubt, da mul? der Wert, der auf jedes Einzelne gelegt wird, ungleich groRer sein:
ich gebe beides zu; aber Ihr werdet mir einrdumen dal3 jenes der Religion tGberhaupt nicht zum
Vorwurf gereicht, und dal} dieses nichts dagegen beweisen kann, daR die Ansicht des
Universums als System nicht die héchste Stufe der Religion ware. Ich gebe zu, dal? es in
dieser Gesellschaft mehr mit dem Verstehen oder Glauben, und mit dem Handeln und
Vollziehn von Gebréuchen, als mit dem Anschaun und Fihlen gehalten wird, und daR sie
daher immer, wie aufgeklart auch ihre Lehre sei, an den Grenzen der Superstition einhergeht
und an irgendeiner Mythologie hangt: aber Ihr werdet gestehen: dal sie nur um so weiter von
der wahren Religion entfernt ist. Ich gebe zu, daR diese Verbindung nicht bestehen kann ohne

Schleiermacher - Uber die Religion 54 8/21/2018



einen permanenten Unterschied zwischen Priestern und Laien; denn wer unter diesen dahin
kéme selbst Priester sein zu kénnen, das heiflst wahre Religion in sich zuhaben, der kénnte
unmdglich Laie bleiben und sich noch ferner so gebérden als ob er keine hatte; er wére
vielmehr frei und verbunden diese Gesellschaft zu verlassen, und die wahre [113] Kirche
aufzusuchen: aber das bleibt gewil3, daB diese Trennung mit Allem, was sie unwuirdiges hat,
und mit allen Gbeln Folgen, die ihr eigen sein kénnen, nicht von der Religion herriihrt,
sondern selbst etwas ganz irreligioses ist.

Jedoch eben hier hore ich Euch einen neuen Einwurf machen, der alle diese VVorwdrfe wieder
auf die Religion zuriickzuwalzen scheint. Ihr werdet mich daran erinnern, dal3 ich selbst
gesagt habe, die grolie kirchliche Gesellschaft, jene Anstalt fir die Lehrlinge in der Religion
meine ich, misse der Natur der Sache nach ihre Anfuihrer die Priester nur aus den Mitgliedern
der wahren Kirche nehmen, weil es in ihr selbst an dem wahren Prinzip der Religion fehle. Ist
dies so, werdet Ihr sagen, wie kdnnen denn die Virtuosen der Religion da wo sie zu herrschen
haben, wo alles auf ihre Stimme hort, und wo sie selbst nur die Stimme der Religion hdren
sollten, so vieles dulden, ja mehr als dulden — denn wem verdankt die Kirche wohl alle ihre
Einrichtungen als den Priestern? — was dem Geist der Religion ganz zuwider sein soll? Oder
wenn es nicht so ist, wie es sein sollte, wenn sie sich vielleicht die Regierung ihrer
Tochtergesellschaft haben entreiRen lassen, wo ist dann der hohe Geist den wir mit Recht bei
ihnen suchen? warum haben sie ihre wichtige Provinz so schlecht verwaltet? warum haben sie
es geduldet dal3 niedrige Leidenschaften das zu einer GeiRRel der Menschheit machten, was
unter den Handen der Religion ein Segen geblieben wére? sie, fur deren Jeden, wie du selbst
gestehst, die Leitung derer, die ihrer Hilfe so sehr bedurfen, das erfreulichste und zugleich
heiligste Geschéft sein mul. — Freilich ist es leider nicht so, wie ich behauptet habe, dal} es
sein soll: wer mochte wohl sagen, daR Alle diejenigen, daB auch nur der grote Teil, dal
nachdem einmal solche Unterordnungen gemacht sind, auch nur die Ersten und VVornehmsten
unter denen, welche die grolRe Kirchengesellschaft regiert haben. Virtuosen der Religion oder
auch nur Mitglieder der wahren Kirche gewesen wéren? Nehmt nur, ich bitte Euch, das was
ich sagen muf um sie zu entschuldigen, nicht flr eine hinterlistige Retorsion. Wenn Ihr der
Religion entgegenredet, tut Ihr es gewohnlich im Namen der Philosophie; wenn Ihr der Kirche
Vorwirfe macht, [114] sprecht Ihr im Namen des Staats: Ihr wollt die politischen Kiinstler
aller Zeiten dartber verteidigen, daf? durch Dazwischenkunft der Kirche ihr Kunstwerk soviel
unvollkommene und ubel beratene Stellen bekommen habe. Wenn nun ich, der ich im Namen
der religidsen Virtuosen, und fur sie rede, die Schuld davon dal sie ihr Geschéft nicht mit
besserem Erfolg haben betreiben kénnen, dem Staat und den Staatskiinstlern beimesse, werdet
Ihr mich nicht im Verdacht jenes Kunstgriffs haben? Dennoch hoffe ich Ihr werdet mir mein
Recht nicht versagen konnen, wenn Ihr mich tber die eigentliche Entstehung aller dieser Ubel
anhort.

Jede neue Lehre und Offenbarung, jede neue Ansicht des Universums, welche den Sinn fiir
dasselbe anregt auf einer Seite wo es bisher noch nicht ergriffen worden ist, gewinnt auch
einige Gemuter der Religion, fiir welche gerade dieser Punkt der einzige war durch welchen
sie eingeflhrt werden konnten in die neue und unendliche Welt, und den meisten unter ihnen
bleibt denn nattirlich gerade diese Anschauung der Mittelpunkt der Religion, sie bilden um
ihren Meister her eine eigne Schule, ein abgesondertes Bruchstlick der wahren und
allgemeinen Kirche, welches erst still und langsam seiner Vereinigung im Geist mit diesem
groRen Ganzen entgegenreift. Aber ehe diese erfolgt werden sie gewoéhnlich, wenn erst die
neuen Gefihle ihr ganzes Gemiit durchdrungen und geséttigt haben, heftig ergriffen von dem
Bedurfnis zu &ullern was in ihnen ist, damit das innere Feuer sie nicht verzehre. So
verkindiget Jeder wo und wie er kann das neue Heil welches ihm aufgegangen ist, von jedem
Gegenstande finden sie den Ubergang zu dem neuentdeckten Unendlichen, jede Rede
verwandelt sich in eine Zeichnung ihrer besondern religiésen Ansicht, jeder Rat, jeder

Schleiermacher - Uber die Religion 55 8/21/2018



Waunsch, jedes freundliche Wort in eine begeisterte Anpreisung des Weges, den sie als den
einzigen kennen zum Tempel der Religion. Wer es weil3 wie die Religion wirkt, der findet es
naturlich dal? sie Alle reden, sie wirden firchten, daB die Steine es ihnen zuvortaten. Und wer
es weild wie ein neuer Enthusiasmus wirkt der findet es natlrlich dal dieses lebendige Feuer
gewaltsam um sich greift, manche verzehrt, viele erwérmt und Tausenden den falschen
oberflachlichen Schein [115] einer innern Glut mitteilt. Und diese Tausende sind eben das
Verderben. Das jugendliche Feuer der neuen Heiligen nimmt auch sie flr wahre Briider, »was
hindert, sprechen sie nur allzurasch, daf} auch diese den heiligen Geist empfahen, sie selbst
nehmen sich dafiir und lassen sich im freudigen Triumph einfuhren in den Schol? der frommen
Gesellschaft. Aber wenn der Rausch der ersten Begeisterung voriiber, wenn die glihende
Oberfl&che ausgebrannt ist, so zeigt sich dal3 sie den Zustand in welchem die Andern sich
befinden nicht aushalten und nicht teilen kénnen, mitleidig stimmen sich diese herab zu ihnen,
und entsagen ihrem eignen hoheren und innigeren Genul3 um ihnen wieder nachzuhelfen, und
so nimmt alles die unvollkommne Gestalt an. Auf diese Art bildet sich ohne duRere Ursachen
durch das allen menschlichen Dingen gemeine Verderbnis, der ewigen Ordnung geméaf nach
welcher dieses Verderben gerade das feurigste und regsamste Leben am schnellsten ergreift,
um jedes einzelne Bruchsttick der wahren Kirche, welches irgendwo in der Welt isoliert
entsteht, nicht abgesondert von jenem, sondern in und mit ihm, eine falsche und ausgeartete
Kirche. So ist es zu allen Zeiten, unter allen VVélkern und in jeder besondern Religion
ergangen. Wenn man aber Alles ruhig sich tberlielRe so kdnnte dieser Zustand unmdglich
irgendwo lange gewéhrt haben. Gief3t Stoffe von verschiedener Schwere und Dichtigkeit und
die wenig innere Anziehung gegeneinander haben in ein Gefal, rittelt sie auch aufs heftigste
durcheinander, dal? Alles Eins zu sein scheint, und Ihr werdet sehen, wie Alles, wenn lhr es
nur ruhig stehn laf3t, sich allmahlich wieder sondert, und nur Gleiches sich zu Gleichem
gesellt. So ware es auch hier ergangen, denn das ist der nattrliche Lauf der Dinge. Die wahre
Kirche hatte sich still wieder ausgeschieden um der vertrauteren und hoheren Geselligkeit zu
geniellen, welcher die Anderen nicht fahig waren; das Band der letzteren untereinander ware
dann so gut als geldst gewesen, und ihre natirliche Passivitat hatte irgend etwas duferes
erwarten missen um zu bestimmen was aus ihnen werden sollte. Sie wéren aber nicht
verlassen geblieben von Jenen: wer hatte wohl auRer ihnen das geringste Interesse gehabt sich
ihrer anzunehmen? was [116] fur eine Lockung hatte wohl ihr Zustand den Absichten Anderer
Menschen dargeboten? Was ware zu gewinnen, oder was fir Ruhm waére zu erlangen gewesen
mit ihnen? Ungestort also wéren die Mitglieder der wahren Kirche im Besitz geblieben, ihr
priesterliches Amt unter ihnen in einer neuen und besser angelegten Gestalt wieder anzutreten.
Jeder hétte diejenigen um sich versammelt die gerade ihn am besten verstehen, auf die nach
seiner Art am meisten gewirkt werden konnte, und statt der ungeheuren Verbindung deren
Dasein Ihr jetzt beseufzt, waren eine groRe Menge kleinerer und unbestimmter Gesellschaften
entstanden, worin die Menschen sich auf allerlei Art bald hier bald dort geprift hatten auf die
Religion, und der Aufenthalt darin ware nur ein voriibergehender Zustand gewesen,
vorbereitend fur den, dem der Sinn fir die Religion aufgegangen ware, entscheidend fiir den,
der sich unféhig gefunden hatte auf irgendeine Art davon ergriffen zu werden. O goldnes
Zeitalter der Religion, wann werden die Umwalzungen der menschlichen Dinge dich
kinstlich herbeifiihren, nachdem du auf dem einfachen Wege der Natur verfehlt worden bist!
Heil denen welche dann berufen werden! Gnadig sind ihnen die Gotter, und reicher Segen
folgt ihren Bemiihungen auf ihrer Mission den Anfangern zu helfen und den Unmiindigen den
Weg eben zu machen zum Tempel des Ewigen, Bemiihungen die Uns heutigen so karge
Furcht bringen unter den ungunstigsten Umsténden. Es ist wohl ein unheiliger Wunsch, aber
ich kann ihn mir kaum versagen. Moéchte doch allen Hauptern des Staats, allen Virtuosen und
Kdnstlern der Politik auf immer fremd geblieben sein auch die entfernteste Ahndung von
Religion! mochte doch nie einer ergriffen worden sein von der Gewalt jenes epidemischen
Enthusiasmus, wenn sie doch ihre Individualitat nicht zu scheiden wuf3ten von ihrem Beruf
und ihrem 6ffentlichen Charakter! Denn das ist uns die Quelle alles VVerderbens geworden.

Schleiermacher - Uber die Religion 56 8/21/2018



Warum mufiten sie die kleinliche Eitelkeit und den wunderlichen Dinkel, dal3 die VVorziige,
welche sie mitteilen kdnnten, Gberall ohne Unterschied etwas wichtiges sind, mitbringen in
die Versammlung der Heiligen? Warum muRten sie die Ehrfurcht vor den Dienern des
Heiligtums von dannen mit zuriicknehmen [117] in ihre Paléste und Richtsale? Ihr habt recht
zu wiinschen dal’ nie der Saum eines priesterlichen Gewandes den Ful3boden eines
koniglichen Zimmers mochte beriihrt haben: aber lalit uns nur winschen, daf3 nie der Purpur
den Staub am Altar gekdf3t haben mochte; wére dies nicht geschehen so wurde jenes nicht
erfolgt sein. Ja hatte man nie einen Firsten in den Tempel gelassen, bevor er den schonsten
koniglichen Schmuck, das reiche Fullhorn aller seiner Gunst und Ehrenzeichen abgelegt hatte
vor der Pforte! Aber sie haben es mitgenommen, sie haben gewéhnt die einfache Hoheit des
himmlischen Geb&udes schmiicken zu kénnen durch abgerissne Stiicke ihrer irdischen
Herrlichkeit, und statt eines geheiligten Herzens haben sie weltliche Gaben zuriickgelassen als
Weihgeschenke fir den Hochsten. — So oft ein First eine Kirche fiir eine Korporation erklarte,
fiir eine Gemeinschaft mit eignen Vorrechten, fiir eine ansehnliche Person in der burgerlichen
Welt — und es geschah nie anders als wenn bereits jener unglickliche Zustand eingetreten war,
wo die Gesellschaft der Glaubigen und die der Glaubensbegierigen, das wahre und das falsche,
was sich bald wieder auf immer geschieden hatte, bereits vermischt war, denn ehe war nie
eine religidse Gesellschaft grolR genug um die Aufmerksamkeit der Herrscher zu erregen — so
oft ein First sage ich zu dieser gefahrlichsten und verderblichsten aller Handlungen sich
verleiten lieR, war das Verderben dieser Kirche unwiderruflich beschlossen und eingeleitet.
Wie das furchtbare Medusenhaupt wirkt eine solche Konstitutionsakte politischer Existenz auf
die religiose Gesellschaft: alles versteinert sich sowie sie erscheint. Alles nicht
Zusammengehorige was nur fur einen Augenblick ineinander geschlungen war ist nun
unzertrennlich aneinander gekettet; alles Zufallige, was leicht hatte abgeworfen werden
kénnen ist nun auf immer befestigt; das Gewand ist mit dem Korper aus einem Stiick, und
jede unschickliche Falte ist fur die Ewigkeit. Die gréere und unechte Gesellschaft 1aBt sich
nun nicht mehr trennen von der hoheren und kleineren, wie sie doch getrennt werden mufte;
sie 1Rt sich nicht mehr teilen noch auflésen; sie kann weder ihre Form noch ihre
Glaubensartikel mehr andern; ihre Einsichten, ihre Gebrduche, alles ist verdammt [118] in
dem Zustande zu verharren in dem es sich eben befand. Aber das ist noch nicht Alles: die
Mitglieder der wahren Kirche die mit in ihr enthalten sind, sind von nun an von jedem Anteil
an ihrer Regierung so gut als ausgeschlossen mit Gewalt, und aufRer Stand gesetzt das wenige
fiir sie zu tun was noch getan werden konnte. Denn es gibt nun mehr zu regieren als sie
regieren konnen, und wollen: weltliche Dinge sind jetzt zu ordnen und zu besorgen, und wenn
sie sich gleich auch darauf verstehen in ihren hauslichen und birgerlichen Angelegenheiten,
so kdnnen sie sie doch nicht als eine Sache ihres priesterlichen Amtes behandeln. Das ist ein
Widerspruch, der in ihren Sinn nicht eingeht, und mit dem sie sich nie ausséhnen kdnnen; es
geht nicht zusammen mit ihrem hohen und reinen Begriff von Religion und religidser
Geselligkeit. Weder fur die wahre Kirche, der sie angehdren, noch fur die gréiiere
Gesellschaft, die sie leiten sollen, kénnen sie begreifen, was sie denn nun machen sollen mit
den Hausern und Ackern die sie erwerben und den Reichtiimern die sie besitzen kénnen, und
was das helfen soll fur ihren Zweck. Sie sind aufler Fassung gesetzt und verwirrt durch diesen
widernatdrlichen Zustand; und wenn nun durch dieselbe Begebenheit zugleich Alle, die
angelockt werden, die sonst immer drauBen geblieben sein wiirden, wenn es nun das Interesse
aller Stolzen, Ehrgeizigen und Habstchtigen und Rankevollen geworden ist sich einzudréngen
in die Kirche, in deren Gemeinschaft sie sonst nur die bitterste Langeweile empfunden hétten,
wenn diese nun anfangen Teilnahme an heiligen Dingen und Kunde davon zu heucheln um
den weltlichen Lohn davon zu tragen; wie sollen Jene wohl ihnen nicht unterliegen? Wer trégt
also die Schuld wenn unwiirdige Menschen den Platz der Virtuosen der Heiligkeit einnehmen,
und wenn unter ihrer Aufsicht alles sich einschleichen und festsetzen darf was dem Geist der
Religion am meisten zuwider ist? wer anders als der Staat mit seiner (ibel verstandenen
GroBmut. Er ist aber auf eine noch unmittelbarere Art Ursach, da3 das Band zwischen der

Schleiermacher - Uber die Religion 57 8/21/2018



wahren Kirche und der duReren Religionsgesellschaft sich geldst hat. Denn nachdem er dieser
jene unselige Wohltat erwiesen [119] meinte er ein Recht auf ihre tatige Dankbarkeit zu haben,
und hat sie belehnt mit drei hochst wichtigen Auftragen in seinen Angelegenheiten. Der
Kirche hat er mehr oder weniger tbertragen die Sorge und Aufsicht auf die Erziehung; unter
den Auspizien der Religion und in der Gestalt einer Gemeine, will er, daf das Volk
unterrichtet werde in den Pflichten, die seine Gesetze nicht fassen, und beredet zu sittlichen
Gesinnungen; und von der Kraft der Religion und den Unterweisungen der Kirche fordert er,
dal3 sie ihm seine Birger wahrhaft mache in ihren Aussagen. Und zur Vergeltung fur diese
Dienste die er begehrt beraubt er sie nun — so ist es ja fast in allen Teilen der gesitteten Welt,
wo es einen Staat und eine Kirche gibt — ihrer Freiheit, er behandelt sie als eine Anstalt die er
eingesetzt und erfunden hat, und freilich ihre Fehler und Mif3brdauche sind fast alle seine
Erfindung, und er allein maRt sich die Entscheidung dartiber an, wer tiichtig sei als VVorbild
und als Priester der Religion aufzutreten in dieser Gesellschaft. Und dennoch wollt Ihr es von
der Religion fordern, wenn es nicht alles heilige Seelen sind. Aber ich bin noch nicht am Ende
mit meinen Anklagen: sogar in die innersten Mysterien der religiosen Geselligkeit tragt er sein
Interesse hinein und verunreinigt sie. Wenn die Kirche in prophetischer Andacht die
Neugebornen der Gottheit und dem Streben nach dem Hochsten weihet, so will er sie dabei
zugleich aus ihren Handen empfangen in die Liste seiner Schutzbefohlenen; wenn sie den
Heranwachsenden den ersten KuR der Briiderschaft gibt, als solchen, die nun den ersten Blick
getan haben in die Heiligtumer der Religion, so soll das auch fir ihn das Zeugnis sein von
dem ersten Grade ihrer birgerlichen Selbstandigkeit, wenn sie mit gemeinschaftlichen
frommen Wiinschen die Verschmelzung zweier Personen heiligt wodurch sie zu Werkzeugen
des schaffenden Universums werden, so soll das zugleich seine Sanktion sein fir ihr
birgerliches Bundnis; und selbst dal ein Mensch verschwunden ist vom Schauplatz dieser
Welt, will er nicht eher glauben, bis sie ihn versichert, daR sie seine Seele wiedergegeben
habe dem Unendlichen, und seinen Staub eingeschlossen in den SchoR der heiligen Erde. Es
zeigt Ehrfurcht vor der Religion und ein Bestreben sich [120] immer im Bewul3tsein seiner
eige nen Schranken zu erhalten, daB er sich so jedesmal beugt vor ihr und ihren Verehrern,
wenn er etwas empfangt aus den Handen der Unendlichkeit, oder es wieder abliefert in
dieselben: aber wie auch dies alles nur zum Verderben der religidsen Gesellschaft wirkt, ist
klar genug. Nichts gibt es nun in allen ihren Einrichtungen, was sich auf die Religion allein
bezdge, oder worin sie auch nur die Hauptsache waére: in den heiligen Reden und
Unterweisungen sowohl als in den geheimnisvollen und symbolischen Handlungen ist alles
voll von moralischen und politischen Beziehungen, alles ist abgewendet von seinem
urspriinglichen Zweck und Begriff. Viele gibt es daher unter ihren Anflihrern die nichts
verstehn von der Religion und viele unter ihren Mitgliedern, denen es nicht in den Sinn
kommt sie suchen zu wollen.

Dal3 eine Gesellschaft, welcher so etwas begegnen kann, welche mit einer Demut Wohltaten
empfangt, die ihr zu nichts dienen, und mit kriechender Bereitwilligkeit Lasten tibernimmt die
sie ins Verderben stiirzen, welche sich mifSbrauchen Iai3t von einer fremden Macht, welche
ihre Freiheit und Unabhéangigkeit, die ihr doch angeboren ist, fahren 188t fir einen leeren
Schein, welche ihren hohen und erhabnen Zweck aufgibt um Dingen nachzugehn die ganz
aufer ihrem Wege liegen, daf dies nicht eine Gesellschaft von Menschen sein kann, die ein
bestimmtes Streben haben und genau wissen, was sie wollen, das denke ich springt in die
Augen; und diese kurze Hinweisung auf die Begebenheiten der kirchlichen Gesellschaft ist,
denke ich, der beste Beweis davon, dal? sie nicht die eigentliche Gesellschaft der religiosen
Menschen ist, daf8 hdchstens einige Partikeln von dieser mit ihr vermischt waren, Gberschiittet
von fremden Bestandteilen, und dal} das Ganze, um den ersten Stoff dieses unermeR3lichen
Verderbens aufzunehmen, schon in einem Zustande krankhafter Garung sein mulite, in
welcher die wenigen gesunden Teile bald ganzlich entwichen. Voll heiligen Stolzes hétte die
wahre Kirche Gaben verweigert, die sie nicht brauchen konnte, wohl wissend, da3 diejenigen

Schleiermacher - Uber die Religion 58 8/21/2018



welche die Gottheit gefunden haben und sich ihrer gemeinschaftlich erfreuen, in ihrer reinen
Geselligkeit in der sie nur ihr innerstes [121] Dasein ausstellen und mitteilen wollen,
eigentlich nichts gemein haben, dessen Besitz ihnen geschiitzt werden mif3te durch eine
weltliche Macht, daR sie nichts brauchen auf Erden, und auch nichts brauchen kénnen als eine
Sprache um sich zu verstehn, und einen Raum um beieinander zu sein, Dinge zu denen sie
keiner Fursten und ihrer Gunst bediirfen.

Wenn es aber doch eine vermittelnde Anstalt geben soll, durch welche die wahre Kirche in
eine gewisse Berthrung kommt mit der profanen Welt mit der sie unmittelbar nichts zu
schaffen hat, gleichsam eine At mosphére durch welche sie sich zugleich reinigt und auch
neuen Stoff an sich zieht und bildet: welche Gestalt soll diese Gesellschaft denn annehmen,
und wie ware sie zu befreien von dem Verderben welches sie eingesogen hat? Das Letzte
bleibe der Zeit zu beantworten lberlassen: es gibt zu Allem was irgend einmal geschehen muf3
tausend verschiedene Wege, und fur alle Krankheiten der Menschheit mannigfaltige Heilarten:
jede wird an threm Ort versucht werden und zum Ziele fihren. Nur dies Ziel sei mir erlaubt
anzudeuten, um Euch desto klarer zu zeigen dal3 es auch hier nicht die Religion und ihr
Streben gewesen ist, worauf Euer Unwille sich geworfen hat.

Der eigentliche Hauptbegriff davon ist doch dieser, dal3 denjenigen die in einem gewissen
Grade Sinn fur die Religion haben, die aber weil sie in ihnen noch nicht zum Ausbruch und
zum BewuBtsein gekommen ist, noch nicht fahig sind der wahren Kirche einverleibt zu
werden, absichtlich soviel Religion gezeigt werde, dal? dadurch ihre Anlage fir dieselbe
notwendig entwickelt werden muf3. Lalt uns sehen was eigentlich verhindert dal dies in der
gegenwartigen Lage der Dinge nicht geschehen kann. — Ich will nicht noch einmal daran
erinnern, dal der Staat jetzt diejenigen, die in dieser Gesellschaft Anfuhrer und Lehrer sind —
nur ungern bediene ich mich aus Mangel dieses Worts welches fur das Geschéft sich nicht
schickt — nach seinen Wiinschen auswahlt, die mehr auf Beforderung der Gibrigen
Angelegenheiten, die er mit dieser Anstalt verbunden hat, gerichtet sind; da man ein hdchst
verstandiger Padagog und ein sehr reiner trefflicher Moralist sein kann ohne von der Religion
[122] das bitterste zu verstehen; und daR es daher Vielen, die er unter seine wirdigsten Diener
in dieser Anstalt zahlt, leicht ganz daran fehlen mag; ich will annehmen. Alle die er einsetzt
waren wirklich Virtuosen in der Religion: so wiirdet Ihr doch zugeben, daB kein Kdnstler
seine Kunst einer Schule mit einigem Erfolg mitteilen kann wenn nicht unter den Lehrlingen
eine gewisse Gleichheit der Vorkenntnisse stattfindet; und doch ist diese in jeder Kunst wo
der Schiiler seine Fortschritte durch Ubungen macht, und der Lehrer vornehmlich durch Kritik
natzlich ist, minder notwendig als in der Religion wo der Meister nichts tun kann als zeigen
und darstellen. Hier muR alle seine Arbeit vergeblich sein, wenn nicht Allen dasselbe, nicht
nur verstandlich, sondern auch angemessen und heilsam ist. Nicht also in Reihe und Glied,
wie sie ihm zugezahlt sind nach einer alten Verteilung, nicht wie ihre Hauser nebeneinander
stehn, oder wie sie verzeichnet sind in den Listen der Polizei, muB der heilige Redner seine
Zuhorer bekommen, sondern nach einer gewissen Ahnlichkeit der Fahigkeiten und der
Sinnesart. — Lal’t aber auch nur solche sich bei Einem Meister versam meln die der Religion
gleich nahe sind, so sind sie es doch nicht auf gleiche Weise, und es ist hochst widersinnig
irgendeinen Lehrling auf einen bestimmten Meister beschréanken zu wollen, weil es nirgend
einen solchen Virtuosen in der Religion geben kann welcher imstande ware Jedem der ihm
vorkommt durch seine Darstellung und Rede den verborgenen Keim der Religion ans Licht zu
locken. Gar zu viel umfassend ist ihr Gebiet. Erinnert Euch der verschiedenen Wege auf
denen der Mensch von der Anschauung des Endlichen zu der des Unendlichen Gbergeht, und
dal? dadurch seine Religion einen eignen und bestimmten Charakter annimmt; denkt an die
verschiedenen Modifikationen unter denen das Universum angeschaut werden kann und an
die tausend einzelnen Anschauungen und die verschiedenen Arten wie diese
zusammengestellt werden mogen um einander wechselseitig zu erleuchten; bedenkt dal? jeder,

Schleiermacher - Uber die Religion 59 8/21/2018



der Religion sucht, sie unter der bestimmten Form antreffen muB, die seinen Anlagen und
seinem Standpunkt angemessen ist, wenn die seinige dadurch [123] wirklich aufgeregt werden
sollte: so werdet Ihr finden dal3 es Jedem Meister unmoglich sein muf? Allen Alles und Jedem
das zu werden was er bedarf, weil unmdglich Einer zugleich ein Mystiker, ein physischer
Gottesgelehrter und ein heiliger Kiinstler sein kann, zugleich ein Deist und ein Pantheist,
zugleich ein Meister in Weissagungen, Visio nen und Gebeten, und in Darstellungen aus
Geschichte und Empfindung und noch vieles andere, wenn es nur moéglich ware alle die
herrlichen Zweige aufzuzéhlen in welche der himmlische Baum der priesterlichen Kunst seine
Krone verteilte. Meister und Jinger massen einander in vollkommener Freiheit aufsuchen und
wahlen diirfen, sonst ist Einer fir den Andern verloren; Jeder muf suchen diirfen was ihm
frommt, und keiner gendtigt sein mehr zu geben als das, was er hat und versteht. — Wenn aber
auch Jeder nur das lehren soll was er versteht, so kann er ja auch das nicht, sobald er zugleich,
ich meine in derselben Handlung, noch etwas anders tun soll. Es kann keine Frage dartber
sein, ob nicht ein priesterlicher Mensch seine Religion darstellen, sie mit Fleil3 und Kunst, wie
sichs gebihrt, darstellen, und zugleich noch irgendein birgerliches Geschaft treu und in
grolRer Vollkommenheit ausrichten kénne. Warum also sollte nicht auch, wenn es sich eben so
schickt, derjenige welcher Profession macht vom Priestertum, zugleich Moralist sein dirfen
im Dienst des Staates? Es ist nichts dagegen: nur mul er beides nebeneinander, und nicht in
und durcheinander sein, er muf3 nicht beide Naturen zu gleicher Zeit an sich tragen und beide
Geschafte in derselben Handlung verrichten sollen. Begnlge sich der Staat, wenn es ihm so
gut deucht, mit einer religiosen Moral: die Religion aber verleugnet jeden moralisierenden
Propheten und Priester; wer sie verkindigen will der tue es rein. Es widerspréche allem
Ehrgeiz eines Virtuosen, wenn ein wahrer Priester sich auf so unwirdige und inkonsequente
Bedingungen einlassen wollte mit dem Staat. Wenn dieser andere Kiinstler in Sold nimmt es
sei nun um ihre Talente besser zu pflegen oder um Schiler zu ziehen, so entfernt er von ihnen
alle fremden Geschéfte, und macht es ihnen wohl zur Pflicht sich deren zu enthalten, er
empfiehlt [124] ihnen, sich auf den besonderen Teil ihrer Kunst vorzuglich zu legen, worin sie
am mehresten leisten zu kénnen glauben und 1aRt da ihrem Genie volle Freiheit; nur an den
Kdnstlern der Religion tut er gerade das Gegenteil, Sie sollen das ganze Gebiet ihres
Gegenstandes umfassen, und dabei schreibt er ihnen noch vor von welcher Schule sie sein
sollen, und legt ihnen noch unschickliche Lasten auf. Entweder gebe er ihnen auch Mufe sich
fiir irgendeinen einzelnen Teil der Religion besonders auszubilden, fir den sie am meisten
gemacht zu sein glauben, und spreche sie von allem Gbrigen los, oder nachdem er seine
moralische Bildungsanstalt fur sich angelegt hat, was er doch in jenem Falle auch tun muf,
lasse er sie ihr Wesen ebenfalls treiben fir sich, und kimmere sich gar nicht um die
priesterlichen Werke, die in seinem Gebiet vollendet werden, da er sie doch weder zur Schau
noch zum Nutzen braucht, wie etwa andere Kiinste und Wissenschaften. Hinweg also mit
jeder solchen Verbindung zwischen Kirche und Staat! — das bleibt mein Catonischer
Ratspruch bis ans Ende, oder bis ich es erlebe sie wirklich zertrimmert zu sehen. — Hinweg
mit Allem, was einer geschlossenen Verbindung der Laien und Priester unter sich oder
miteinander auch nur &hnlich sieht! Lehrlinge sollen ohnedies keinen Korper bilden, man sieht
an den mechanischen Gewerben und an den Zéglingen der Musen wie wenig es frommt; aber
auch die Priester sollen, als solche meine ich, keine Briiderschaft ausmachen unter sich, sie
sollen sich weder ihre Geschafte noch ihre Kunden zunftméRig teilen, sondern ohne sich um
die Andern zu bekiimmern und ohne mit einem in dieser Angelegenheit naher verbunden zu
sein als mit den Andern tue Jeder das Seine; und auch zwischen Lehrer und Gemeine sei kein
festes Band. Ein Privatgeschaft ist nach den Grundsétzen der wahren Kirche die Mission eines
Priesters in der Welt; ein Privatzimmer sei auch der Tempel wo seine Rede sich erhebt, um
die Religion auszusprechen; eine Versammlung sei vor ihm und keine Gemeine; ein Redner
sei er fur alle die horen wollen, aber nicht ein Hirt fiir eine bestimmte Herde. Nur unter diesen
Bedingungen konnen sich wahrhaft priesterliche Seelen derjenigen annehmen, welche die
Religion suchen; nur so kann diese vorbereitende [125] Verbindung wirklich zur Religion

Schleiermacher - Uber die Religion 60 8/21/2018



fiihren, und sich wiirdig machen als ein Anhang der wahren Kirche und als das VVorzimmer
derselben betrachtet zu werden: denn nur so verliert sich alles, was in ihrer jetzigen Form
unheilig und irreligios ist. Gemildert wird durch die allgemeine Freiheit der Wahl, der
Anerkennung, und des Urteils der allzuharte und schneidende Unterschied zwischen Priestern
und Laien, bis die Besseren unter diesen dahin kommen wo sie jenes zugleich sind.
Auseinander getrieben und zerteilt wird alles was durch die unheiligen Bande der Symbole
zusammengehalten ward, wenn es gar keinen Vereinigungspunkt dieser Art mehr gibt, wenn
keiner den Suchenden ein System der Religion anbietet, sondern Jeder nur einen Teil, und das
ist das einzige Mittel diesen Unfug einmal zu enden. Es ist nur ein schlechter Behelf der
friihern Zeit, die Kirche — um auch in diesem schlechtesten aller Sinne das Wort zu brauchen
— zu zerschneiden: sie ist eine Polypennatur, aus jedem ihrer Stuicke wachst wieder ein Ganzes
hervor, und wenn der Begriff dem Geist der Religion widerspricht, so sind mehrere
Individuen doch um nichts besser als wenigere. Naher gebracht wird der allgemeinen Freiheit
und der majestatischen Einheit der wahren Kirche die duBere Religionsgesellschaft nur
dadurch, daR sie eine flielende Masse wird, wo es keine Umrisse gibt, wo jeder Teil sich bald
hie bald dort befindet, und Alles sich friedlich untereinander mengt. Vernichtet wird der
gehassige Sekten- und Proselyten-Geist der vom Wesentlichen der Religion immer weiter
abfuhrt, nur dadurch, wenn keiner mehr fuhlen kann, daf? er Einem bestimmten Kreise
angehort und ein Andersglaubender einem andern.

Ihr seht, daB in Ricksicht auf diese Gesellschaft unsere Wiinsche ganz dieselben sind: was
Euch anstoRig ist, steht auch uns im Wege, nur dal} es — vergénnt mir immer dies zu sagen —
gar nicht in die Reihe der Dinge gekommen sein wiirde, wenn man Uns allein hétte geschéftig
sein lassen in dem, was doch eigentlich unser Werk war. DaR es wieder hinweggeschafft
werde ist unser gemeinschaftlichen Interesse. Wie dies unter uns geschehen wird, ob auch nur
nach einer groRen Erschiitterung wie im nachbarlichen Lande, oder ob der Staat durch eine
gutliche Ubereinkunft, und ohne daR [126] beide erst sterben um aufzuerstehen, sein
miflRlungenes Eheblindnis mit der Kirche trennen, oder ob er nur dulden wird, da3 eine andre
jungfréulichere erscheine neben der welche einmal an ihn verkauft ist, ich weil’ es nicht: bis
aber etwas von dieser Art geschieht werden von einem harten Geschick alle heiligen Seelen
gebeugt, welche von der Glut der Religion durchdrungen auch in dem gréReren Kreise der
profanen Welt ihr Heiligstes darstellen, und etwas damit ausrichten méchten. Ich will
diejenigen welche aufgenommen sind in den vom Staat begiinstigten Orden nicht verfuihren
fur den innersten Wunsch ihres Herzens grol3e Rechnung auf dasjenige zu machen was sie in
diesem Verhéltnis redend etwa bewirken kdnnten. Sie mégen sich hiten immer oder auch nur
oft Religion und unvermischt sie nie anders als bei feierlichen Veranlassungen zu reden um
nicht untreu zu werden ihrem moralischen Beruf, zu dem sie gesetzt sind. Das aber wird man
ihnen lassen missen, daf? sie durch ein priesterliches Leben den Geist der Religion
verkindigen kdnnen, und dies sei ihr Trost und ihr schonster Lohn. An einer heiligen Person
ist alles bedeutend, an einem anerkannten Priester der Religion hat alles einen kanonischen
Sinn. So modgen sie denn das Wesen derselben darstellen in allen ihren Bewegungen, nichts
mdoge verloren gehen auch in den gemeinen Verhéaltnissen des Lebens von dem Ausdruck
eines frommen Sinnes, die heilige Innigkeit mit der sie Alles behandeln zeige, dal} auch bei
Kleinigkeiten, tber die ein profanes Gemut leichtsinnig hinweggleitet, die Musik erhabener
Gefuhle in ihnen ertone; die majestétische Ruhe, mit der sie GroRes und Kleines gleichsetzen,
beweise, dal? sie Alles auf das Unwandelbare beziehn, und in Allem auf gleiche Weise die
Gottheit erblicken; die lachelnde Heiterkeit, mit der sie an jeder Spur der Verganglichkeit
voriibergehen offenbare Jedem, wie sie Uber der Zeit und tber der Welt leben; die
gewandteste Selbstver leugnung deute an, wieviel sie schon vernichtet haben von den
Schranken der Personlichkeit; und der immer rege und 6ffne Sinn, dem das Seltenste und das
Gemeinste nicht entgeht, zeige, wie unermudet sie das Universum suchen und seine
AuRerungen belauschen. Wenn so ihr ganzes Leben und jede Bewegung ihrer innern und [127]

Schleiermacher - Uber die Religion 61 8/21/2018



auflern Gestalt ein priesterliches Kunstwerk ist, so wird vielleicht durch diese stumme Sprache
manchen der Sinn aufgehn fur das was in ihnen wohnt. Nicht zufrieden aber das Wesen der
Religion auszudriicken missen sie auch ebenso den falschen Schein derselben vernichten
indem sie mit kindlicher Unbefangenheit und in der hohen Einfalt eines volligen
Unbewul3tseins, welches keine Gefahr sieht und keinen Mut zu bedirfen glaubt, tber alles
hinwegtreten, was grobe Vorurteile und feine Superstition mit einer unechten Glorie der
Gottlichkeit umgeben haben, indem sie sich sorglos wie der kindische Herkules von den
Schlangen der heiligen Verleumdung umzischen lassen, die sie ebenso still und ruhig in einem
Augenblick erdriicken kénnen. Zu diesem heiligen Dienste mogen sie sich weihen bis auf
bessere Zeiten, und ich denke Ihr selbst werdet Ehrfurcht haben vor dieser anspruchslosen
Wirde und Gutes weissagen von ihrer Wirkung auf die Menschen. Was soll ich aber denen
sagen, welchen Ihr weil sie einen bestimmten Kreis eitler Wissenschaften nicht auf eine
bestimmte Art durchlaufen haben, das priesterliche Gewand versagt? wohin soll ich sie
weisen mit dem geselligen Triebe ihrer Religion sofern er nicht allein auf die hohere Kirche
sondern auch hinaus gerichtet ist auf die Welt? Da es ihnen fehlt an einem groRRern Schauplatz
wo sie auf eine auszeichnende Art erscheinen kdénnten, so mdgen sie »ich gentigen lassen an
dem priesterlichen Dienst ihrer Hausgotter. Eine Familie kann das gebildetste Element und
das treueste Bild des Universums sein; wenn still und méchtig alles ineinander greift, so
wirken hier alle Kréfte die das Unendliche beseelen; wenn leise und sicher Alles fortschreitet,
so wallet der hohe Weltgeist hier wie dort; wenn die Tone der Liebe alle Bewegungen
begleiten, hat sie die Musik der Spharen unter sich. Dieses Heiligtum mdogen sie bilden,
ordnen und pflegen, klar und deutlich mégen sie es hinstellen in sittlicher Kraft, mit Liebe und
Geist mdgen sie es auslegen, so wird mancher von ihnen und unter ihnen das Universum
anschauen lernen in der kleinen verborgenen Wohnung, sie wird ein Allerheiligstes sein worin
mancher die Weihe der Religion empfangt. Dies Priestertum war das erste in der [128]
heiligen und kindlichen Vorwelt, und es wird das letzte sein wenn kein Anderes mehr nétig ist.

Ja wir warten am Ende unserer kinstlichen Bildung einer Zeit, wo es keiner andern
vorbereitenden Gesell schaft fir die Religion bedirfen wird als der frommen Hauslichkeit.
Jetzt seufzen Millionen von Menschen beider Geschlechter und aller Stdnde unter dem Druck
mechanischer und unwirdiger Arbeiten. Die éltere Generation erliegt unmutig und tberlaft
mit verzeihlicher Trégheit die jlingere in allen Dingen fast dem Zufall, nur darin nicht, daf sie
gleich nachahmen und lernen muB dieselbe Erniedrigung. Das ist die Ursach, warum sie den
freien und 6ffnen Blick nicht gewinnen mit dem allein man das Universum findet. Es gibt
kein groReres Hindernis der Religion als dieses, dall wir unsere eignen Sklaven sein mussen,
denn ein Sklave ist Jeder, der etwas verrichten muf3, was durch tote Krafte sollte bewirkt
werden konnen. Das hoffen wir von der Vollendung der Wissenschaften und Kinste daR sie
uns diese toten Kréfte werden dienstbar machen, daB sie die korperliche Welt, und alles von
der geistigen was sich regieren 1aBt in einen Feenpalast verwandeln werde, wo der Gott der
Erde nur ein Zauberwort auszusprechen nur eine Feder zu driicken braucht, wenn geschehen
soll was er gebeut. Dann erst wird jeder Mensch ein Freigeborener sein, dann ist jedes Leben
praktisch und beschaulich zugleich, Gber keinem hebt sich der Stecken des Treibers und Jeder
hat Ruhe und Mulf3e in sich die Welt zu betrachten. Nur flr die Unglicklichen, denen es daran
fehlte, deren Organen die Kréfte entzogen waren, welche ihre Muskeln in seinem Dienst
unaufhoérlich verwenden mufiten, war es nétig dal3 einzelne Gluckliche auftraten, und sie um
sich her versammelten, um ihr Auge zu sein und ihnen in wenigen fliichtigen Minuten die
Anschauungen eines Lebens mitzuteilen. In der glicklichen Zeit wenn Jeder seinen Sinn frei
uben und brauchen kann, wird beim ersten Erwachen der hoheren Krafte, in der heiligen
Jugend unter der Pflege vaterlicher Weisheit Jeder der Religion teilhaftig, der ihrer fahig ist;
alle einseitige Mitteilung hort dann auf und der belohnte Vater geleitet den kraftigen Sohn
nicht nur in eine frohlichere Welt und in ein leichteres Leben, sondern [129] auch unmittelbar
in die heilige, nun zahlreichere und geschaftigere Versammlung der Anbeter des Ewigen.

Schleiermacher - Uber die Religion 62 8/21/2018



In dem dankbaren Gefhl, dal? wenn einst diese bessere Zeit kommt, wie fern sie auch noch
sein moge, auch die Bemuhungen denen Ihr Eure Tage widmet etwas beigetragen haben
werden sie herbeizuflihren, vergdnnt mir Euch auf die schone Frucht auch Eurer Arbeit noch
einmal aufmerksam zu machen; lat Euch noch einmal hinfiihren zu der erhabenen
Gemeinschaft wahrhaft religidser Gemuter, die zwar jetzt zerstreut und fast unsichtbar ist,
deren Geist aber doch tberall waltet, wo auch nur Wenige im Namen der Gottheit versammelt
sind. Was daran sollte Euch wohl nicht mit Bewunderung und Achtung erfillen. Ihr Freunde
und Verehrer alles Schonen und Guten! — Sie sind untereinander eine Akademie von Priestern.
Die Religion die ihnen das Hochste ist behandelt Jeder unter ihnen als Kunst und Studium,
aus ihrem unendlichen Reichtum erteilt sie dazu einem Jeden ein eignes Los. Mit
allgemeinem Sinn fur Alles, das in ihr heiliges Gebiet gehort, verbindet Jeder, wie es
Kinstlern gebuhrt, das Streben sich in irgendeinem einzelnen Teile zu vollenden; ein edler
Wetteifer herrscht, und das Verlangen etwas darzubringen das einer solchen Versammlung
wirdig sei 1aRt Jedem mit Treue und FleiR einsaugen Alles was in sein abgestecktes Gebiet
gehdrt. In reinem Herzen wird es bewahrt, mit gesammeltem Gemdit wird es geordnet, von
himmlischer Kunst wird es geschmuickt und vollendet, und so erschallt auf jede Art und aus
jeder Quelle Preis und Erkenntnis des Unendlichen indem Jeder die reifsten Friichte seines
Sinnens und Schauens, seines Ergreifens und Fuhlens mit frohlichem Herzen herbei bringt. —
Sie sind untereinander ein Chor von Freunden. Jeder weil} daf3 auch Er ein Teil und ein Werk
des Universums ist, daB auch in ihm sein gdéttliches Wirken und Leben sich offenbart. Als
einen wirdigen Gegenstand der Anschauung sieht er sich also an fir die tbrigen. Was er in
sich wahrnimmt von den Beziehungen des Universums, was sich in ihm eigen gestaltet von
den Elementen der Menschheit, alles wird aufgedeckt mit heiliger Scheu, aber mit
bereitwilliger Offenheit, daR Jeder hineingehe und schaue. Warum sollten sie auch etwas
verbergen [130] untereinander? Alles menschliche ist heilig, denn alles ist géttlich. — Sie sind
untereinander ein Bund von Bridern — oder habt Ihr einen innigeren Ausdruck fur das
géanzliche Verschmelzen ihrer Naturen, nicht in Absicht auf das Sein und Wollen, aber in
Absicht auf den Sinn und das Verstehen? Je mehr sich Jeder dem Universum néhert, je mehr
sich Jeder dem Andern mitteilt, desto vollkommner werden sie Eins, keiner hat ein
BewuBtsein fir sich. Jeder hat zugleich das des Andern, sie sind nicht mehr nur Menschen,
sondern auch Menschheit, und aus sich selbst herausgehend, uber sich selbst triumphierend
sind sie auf dem Wege zu wahren Unsterblichkeit und Ewigkeit.

Habt Ihr etwas Erhabeneres gefunden in einem andern Gebiet des menschlichen Lebens oder
in einer andern Schule der Weisheit, so teilt es mir mit: das Meinige habe ich Euch gegeben.

Flnfte Rede
Uber die Religionen

[131] DaR der Mensch in der Anschauung des Universums begriffen ein Gegenstand der
Achtung und der Ehrfurcht fur Euch Alle sein muf3; dall Keiner, der von jenem Zustande noch
etwas zu verstehen féhig ist, sich bei der Betrachtung desselben dieser Geflihle enthalten kann:
das ist tiber allen Zweifel hinaus. Verachten mogt Ihr Jeden, dessen Gemiit leicht und ganz
von kleinlichen Dingen angefullt wird; aber vergebens werdet Ihr versuchen den gering zu
schatzen, der das grofite in sich saugt und sich davon nahrt; — lieben oder hassen mégt Ihr
Jeden, je nachdem er auf der beschrénkten Bahn der Tatigkeit und der Bildung mit Euch oder
Euch entgegen geht: aber auch das schonste Gefiihl unter denen, die sich auf Gleichheit
grunden, wird nicht in Euch haften kdnnen, in Beziehung auf den, welcher so weit tiber Euch
erhaben ist, als der Beschauer des Universums (ber Jeden steht, der sich nicht mit ihm in
demselben Zustande befindet; — ehren miRt Ihr, so sagen Eure Weisesten, auch wider Willen
den Tugendhaften, der nach den Gesetzen der sittlichen Natur das Endliche unendlichen

Schleiermacher - Uber die Religion 63 8/21/2018



Forderungen gemaR zu bestimmen trachtet: aber wenn es Euch auch mdglich ware in der
Tugend selbst etwas Lacherliches zu Enden an dem Kontrast endlicher Krafte mit dem
unendlichen Beginnen, so wirdet Ihr doch Demjenigen Achtung und Ehrfurcht nicht versagen
konnen, dessen Organe dem Universum gedffnet sind, und der, fern von jedem Streit und
Kontrast, erhaben tiber jedes Streben, von den Einwirkungen desselben durchdrungen und
Eins mit ihm geworden, wenn Ihr ihn in diesem kdstlichen Moment des menschlichen Daseins
betrachtet, den himmlischen Strahl unverfalscht auf Euch zurtckwirft. Ob also die Idee,
welche ich Euch gemacht habe vom Innern der Religion, Euch jene Achtung abgenétigt hat,
die Ihr falschen [132] Vorstellungen zufolge und weil Ihr bei zufalligen Dingen verweiltet, so
oft von Euch versagt worden ist; ob meine Gedanken uber den Zusammenhang dieser Uns
Allen inwohnenden Anlage mit dem, was sonst unserer Natur VVortreffliches und Gottliches
zugeteilt ist. Euch angeregt haben zu einem innigeren Anschaun unsres Seins und Werdens;
ob Ihr aus dem hoheren Standpunkt, den ich Euch gezeigt habe, in jener so sehr verkannten
erhabneren Gemeinschaft der Geister, wo Jeder den Ruhm seiner Willkir, den Alleinbesitz
seiner innersten Eigentlimlichkeit und ihres Geheimnisses Nichts achtend, sich freiwillig
hingibt um sich anschauen zu lassen als ein Werk des ewigen und Alles bildenden Weltgeistes
—ob Ihrin ihr nun das Allerheiligste der Geselligkeit bewundert, das ungleich Héhere als jede
irdische Verbindung, das Heiligere als selbst der zarteste Freundschaftsbund sittlicher
Gemliter; ob also die ganze Religion in ihrer Unendlichkeit in ihrer gottlichen Kraft Euch
hingerissen hat zur Anbetung; dartiber frage ich Euch nicht, denn ich bin der Kraft des
Gegenstandes gewil3 der nur frei gemacht werden durfte, um auf Euch zu wirken. Jetzt aber
habe ich ein neues Geschaft auszurichten, und einen neuen Widerstand zu besiegen. Ich will
Euch gleichsam zu dem Gott, der Fleisch geworden ist hinfiihren; ich will Euch die Religion
zeigen, wie sie sich ihrer Unendlichkeit entduRert hat, und in oft dirftiger Gestalt unter den
Menschen erschienen ist; in den Religionen sollt Ihr die Religion entdecken, in dem was
irdisch und verunreinigt vor Euch steht die einzelnen Ziige derselben himmlischen Schonheit
aufsuchen, deren Gestalt ich nachzubilden versucht habe.

Wenn Ihr einen Blick auf den gegenwartigen Zustand der Dinge werft, wo Kirchen und
Religionen in ihrer Vielheit fast tiberall zusammentreffen, und in ihrer Absonderung
unzertrennlich verbunden zu sein scheinen, wo es soviel Lehrgebaude und
Glaubensbekenntnisse gibt als Kirchen und religiése Gemeinschaften: so kénntet Ihr leicht
verleitet werden zu glauben, daB in meinem Urteil Uber die Vielheit der Kirchen zugleich auch
das Uber die Vielheit der Reli gionen ausgesprochen sei; Ihr wiirdet aber darin meine Meinung
ganzlich miRverstehen. Ich habe die Vielheit der [133] Kirchen verdammt: aber eben indem
ich aus der Natur der Sache gezeigt habe, daB hier alle Umrisse sich verlieren, alle bestimmte
Abteilungen verschwinden und Alles nicht nur dem Geist und der Teilnahme, sondern auch
dem wirklichen Zusammenhange nach Ein ungeteiltes Ganzes sein soll, so habe ich uberall
die Vielheit der Religionen und ihre bestimmteste Verschiedenheit als etwas notwendiges und
unvermeidliches vorausgesetzt. Denn warum sollte die innere, wahre Kirche Eins sein? Damit
Jeder anschauen und sich mitteilen lassen kdnnte die Religion des Andern, die er nicht als
seine eigene anschauen kann, und die also als ganzlich von ihr verschieden gedacht wurde.
Warum sollte auch die &uRere und uneigentlich sogenannte Kirche Eins sein? Damit Jeder die
Religion in der Gestalt aufsuchen konnte, die dem schlummernden Keim der in ihm liegt
homogen ist, und dieser mufte also von einer bestimmten Art sein, weil er nur durch dieselbe
bestimmte Art befruchtet und erweckt werden kann. Und mit diesen Erscheinungen der
Religion konnten nicht etwa nur Ergéanzungsstlicke gemeint sein, die blof} numerisch und der
Grole nach verschieden, wenn man sie zusammenbréchte ein gleichférmiges und dann erst
vollendetes Ganze ausgemacht hétte; denn alsdann wurde Jeder in seiner natirlichen
Fortschreitung von selbst zu demjenigen gelangen, was des anderen ist; die Religion, die er
sich mitteilen l&[3t wirde sich in die seinige verwandeln und mit ihr Eins werden, und die
Kirche, diese zufolge der gegebnen Ansicht jedem religiosen Menschen als unentbehrlich sich

Schleiermacher - Uber die Religion 64 8/21/2018



darstellende Gemeinschaft mit allen Glaubigen, ware nur eine interimistische und sich selbst
durch ihre eigne Wirkung nur um so schneller wieder aufhebende Anstalt, wie ich sie doch
keineswegs habe denken oder darstellen wollen. So habe ich die Mehrheit der Religionen
vorausgesetzt, und ebenso finde ich sie im Wesen der Religion gegriindet.

So viel sieht Jeder leicht, daf? Niemand die Religion ganz haben kann; denn der Mensch ist
endlich und die Religion ist unendlich; aber Euch kann das auch nicht fremd sein, daR sie
nicht etwa nur teilweise so viel eben Jeder zu fassen vermag, unter den Menschen zerstiickelt
sein kann, sondern daf [134] sie sich in Erscheinungen organisieren muf3, welche mehr
voneinander verschieden sind. Erinnert Euch nur an die mehreren Stufen der Religion, auf
welche ich Euch aufmerksam gemacht habe, da3 namlich die Religion dessen, der das
Universum als ein System betrachtet, nicht eine blof3e Fortsetzung sein kann von der Ansicht
dessen, der es nur erst in seinen scheinbar entgegengesetzten Elementen anschaut, und dal
dahin wo dieser steht wiederum derjenige nicht auf seinem Wege gelangen kann, dem das
Universum noch eine chaotische und ungesonderte Vorstellung ist. Ihr mogt diese
Verschiedenheiten nun Arten oder Grade der Religion nennen: so werdet Ihr doch zugeben
mussen, daf? sonst Uberall wo es solche Abteilungen gibt es auch Individua zu geben pflegt.
Jede unendliche Kraft, die sich erst in ihren Darstellungen teilt und sondert, offenbart sich
auch in eigentimlichen und verschiedenen Gestalten. Ganz etwas andres ist es also mit der
Vielheit der Religionen, als mit der der Kirchen. Diese freilich sind in ihrer Mehrheit nur
Fragmente eines einzigen Individuums, welches fur den Verstand vollig als Eins bestimmt
und nur fir die sinnliche Darstellung in seiner Einheit unerreichbar ist, und was diese
einzelnen Fragmente bewog sich fur besondere Individuen anzusehn, war immer nur ein
Mifverstandnis, das auf der Einwirkung eines fremdartigen Prinzips beruhen mufite: die
Religion aber ist ihrem Begriff und ihrem Wesen nach auch fur den Verstand ein Unendliches
und UnermeRliches; sie muf also ein Prinzip sich zu individualisieren in sich haben weil sie
sonst gar nicht dasein und wahrgenommen werden konnte; eine unendliche Menge endlicher
und bestimmter Formen in denen sie sich offenbart miissen wir also postulieren und aufsuchen,
und wo wir Etwas finden, was eine solche zu sein behauptet, wie denn jede abgesonderte
Religion sich dafur ausgibt, missen wir uns darauf ansehen ob es diesem Prinzip gemagR,
konstruiert ist, und missen uns dann den bestimmten Begriff den es darstellen soll klar
machen, unter welchen fremden Umhillungen er auch versteckt, und wie sehr er auch entstellt
sei von den Einwirkungen des Verganglichen zu welchem das Unvergéngliche sich
herabgelassen hat, und von der unheiligen Hand der Menschen. [135] — Wollt Ihr von der
Religion nicht nur im allgemeinen einen Begriff haben, und es ware ja unwirdig, wenn Ihr
Euch mit einer so unvollkommenen Kenntnis begniigen wolltet: wollt Ihr sie auch in ihrer
Wirklichkeit und in ihren Erscheinungen verstehen: wollt Thr diese selbst mit Religion
anschauen als ein ins Unendliche fortgehendes Werk des Weltgeistes: so muft Ihr den eitlen
und vergeblichen Wunsch, dal? es nur Eine geben méchte, aufgeben. Euren Widerwillen
gegen ihre Mehrheit ablegen, und so unbefangen als maoglich zu allen denen hinzutreten, die
sich schon in den wechselnden Gestalten und wéhrend des auch hierin fortschreitenden Laufes
der Menschheit aus dem ewig reichen Schol? des Universums entwickelt haben.

Positive Religionen nennt Ihr diese vorhandenen bestimmten religidsen Erscheinungen und

sie sind unter diesem Namen schon lange das Objekt eines ganz vorzuglichen Hasses gewesen;
dagegen Ihr bei allem Widerwillen gegen die Religion Uberhaupt etwas anderes das man die
natdrliche Religion nennt immer leichter geduldet, und sogar mit Achtung davon gesprochen
habt. Ich stehe nicht an. Euch sogleich einen Blick in das Innere meiner Gesinnungen hiertber
zu vergonnen, indem ich fir mein Teil gegen diesen VVorzug aufs lauteste protestiere, und ihn
in Rlcksicht aller derer welche tiberhaupt Religion zu haben und sie zu lieben vorgeben fur
die grobste Inkonsequenz und die augenscheinlichste Selbstwiderlegung erklére, aus Griinden
denen Ihr gewild Euren Beifall geben werdet, wenn ich sie werde entwickeln kénnen. Euch

Schleiermacher - Uber die Religion 65 8/21/2018



hingegen, welchen die Religion Uberhaupt zuwider war, habe ich es immer sehr natirlich
gefunden diesen Unterschied zu machen. Die sogenannte natlrliche Religion ist gewdhnlich
so abgeschliffen, und hat so philosophische und moralische Manieren, dafR sie wenig von dem
eigentumlichen Charakter der Religion durchschimmern laRt, sie weil3 so artig zu leben, sich
einzuschranken und sich zu fligen, dal? sie Gberall wohl gelitten ist: dagegen jede positive
Religion gar starke Ziige und eine sehr markierte Physiognomie hat, so dal3 sie bei jeder
Bewegung welche sie macht und bei jedem Blick, den man auf sie wirft, ohnfehlbar an das
erinnert, was sie eigentlich ist. Wenn dies der [136] wahre und innre Grund Eurer Abneigung
ist, so wie es der einzige ist, der die Sache selbst trifft, so mift Ihr Euch jetzt von ihr
losmachen; und ich sollte eigentlich nicht mehr mit ihr zu streiten haben. Denn wenn lhr nun,
wie ich hoffe, ein giinstigeres Urteil Gber die Religion Uberhaupt féllt, wenn Ihr einseht, daf3
ihr eine besondere und edle Anlage im Menschen zum Grunde liegt, die folglich auch wo sie
sich zeigt gebildet werden muf3: so kann es Euch doch nicht zuwider sein sie in den
bestimmten Gestalten anzuschauen in denen sie schon wirklich erschienen ist, und Ihr maft
vielmehr diese um so lieber Eurer Betrachtung wirdigen, je mehr das Eigentimliche und
Unterscheidende der Religion in ihnen ausgebildet ist.

Aber diesen Grund nicht eingestehend werdet Ihr vielleicht alle alten VVorwiirfe, die Ihr sonst
der Religion tUberhaupt zu machen gewohnt waret, jetzt auf die einzelnen Religionen werfen,
und behaupten dal’ gerade in dem, was lhr das Positive in der Religion nennt, dasjenige liegen
misse, was diese Vorwirfe immer aufs neue veranla3t und rechtfertigt; Ihr werdet leugnen
daR sie Erscheinungen der wahren Religion sein konnen. Ihr werdet mich aufmerksam darauf
machen, wie sie alle, ohne Unterschied, voll sind, von dem, was meiner eigenen Aussage nach
nicht Religion ist, und daf also ein Prinzip des Verderbens tief in ihrer Konstitution liegen
misse; Ihr werdet mich daran erinnern, wie Jede unter ihnen sich fir die ein zig wahre, und
gerade ihr Eigentumliches fur das Hochste erklart; wie sie sich voneinander gerade durch
dasjenige als durch etwas wesentliches unterscheiden, was Jede soviel als mdglich von sich
hinaus tun sollte; wie sie, ganz gegen die Natur der wahren Religion, beweisen, widerlegen
und streiten, es sei nun mit den Waffen der Kunst und des Verstandes oder mit noch
fremderen und unwardigeren; Ihr werdet hinzufiigen, daB Ihr gerade nun, da Ihr die Religion
achtet und fur etwas wichtiges anerkennet, ein lebhaftes Interesse daran nehmen mufitet, dafl
ihr die groRte Freiheit sich nach allen Seiten aufs mannigfaltigste auszubilden tberall gewahrt
werde, und daB Ihr also nur um so lebhafter die bestimmten Formen der Religion hassen
muRtet, welche Alle, [137] die sich zu ihnen bekennen, an derselben Gestalt festhalten, ihnen
die Freiheit ihrer eignen Natur zu folgen entziehen und sie in unnattrliche Schranken
einzwangen; und in allen diesen Punkten werdet Ihr mir die VVorzuge der natlrlichen Religion
vor der positiven kraftig anpreisen.

Ich bezeuge noch einmal, daf? ich diese Entstellungen nicht leugnen will, und daf? ich gegen
den Widerwillen, welchen Ihr dagegen empfindet, nichts einwende. Ja ich erkenne in ihnen
Allen jene viel beklagte Ausartung und Abweichung in ein fremdes Gebiet, und je gottlicher
die Religion selbst ist, um desto we niger will ich ihr VVerderben ausschmiicken und ihre
wilden Auswiichse bewundernd pflegen. Aber vergelit einmal diese doch auch einseitige
Ansicht und folgt mir zu einer andern. Bedenkt, wieviel von diesem Verderben auf die
Rechnung derer kommt, welche die Religion aus dem Innern des Herzens hervorgezogen
haben in die burgerliche Welt; gesteht daB Vieles tGberall unvermeidlich ist, sobald das
Unendliche eine unvollkommene und beschrankte Hiille annimmt, und in das Gebiet der Zeit
und der allgemeinen Einwirkung endlicher Dinge, um sich von ihr beherrschen zu lassen,
herabsteigt. Wie tief aber auch dieses Verderben in ihnen eingewurzelt sein mag und wie sehr
sie darunter gelitten haben mdgen: so bedenkt doch, daR es die eigentliche religidse Ansicht
aller Dinge ist, auch in dem, was uns gemein und niedrig zu sein scheint, jede Spur des
Gattlichen, Wahren und Ewigen aufzusuchen, und auch die entfernteste noch anzubeten; und

Schleiermacher - Uber die Religion 66 8/21/2018



warum soll gerade dasjenige des Vorteils einer solchen Betrachtung entbehren, was die
gerechtesten Anspriiche darauf hat religios gerichtet zu werden? Jedoch Ihr werdet mehr
finden als entfernte Spuren der Gottlichkeit. Ich lade Euch ein, jeden Glauben zu betrachten,
zu dem sich Menschen bekannt haben, jede Religion die Ihr durch einen bestimmten Namen
und Charakter bezeichnet, und die vielleicht nun l&angst ausgeartet ist in einen Kodex leerer
Gebrduche, in ein System abstrakter Begriffe und Theorien; und wenn Ihr sie an ihrer Quelle
und ihren urspriinglichen Bestandteilen nach untersucht, so werdet Ihr finden, daR alle die
toten Schlacken einst glihende ErgieBungen des inneren Feuers waren, das in Allen Religion
[138] enthalten ist, mehr oder minder von dem wahren Wesen derselben wie ich es Euch
dargestellt habe; daR Jede eine von den besonderen Gestalten war, welche die ewige und
unendliche Religion unter endlichen und beschrankten Wesen notwendig annehmen mufRte.
Damit Ihr aber nicht aufs Ohngeféhr in diesem unendlichen Chaos herumtappt — denn ich muR3
Verzicht darauf tun Euch in demselben regelméfiig und vollstandig umherzufuhren; es ware
das Studium eines Lebens, und nicht das Geschéft eines Gespraches — damit lhr ohne durch
gemeine Begriffe verfuhrt zu werden, nach einem richtigen Mafstabe den wahren Gehalt und
das eigentliche Wesen der einzelnen Religionen abmessen, und nach bestimmten und festen
Ideen das Innere von dem AuBerlichen, das Eigene von dem Erborgten und Fremden, das
Heilige von dem Profanen scheiden mogt: so vergeRt furs erste jede einzelne und das was fiir
ihr charakteristisches Merkmal gehalten wird, und sucht von innen heraus erst zu einer
allgemeinen Idee dariiber zu gelangen was eigentlich das Wesen einer bestimmten Form der
Religion ausmacht, so werdet Ihr finden, dal’ gerade die positiven Religionen diese
bestimmten Gestalten sind, unter denen die unendliche Religion sich im Endlichen darstellt,
und dal die naturliche gar keinen Anspruch darauf machen kann etwas ahnliches zu sein,
indem sie nur eine unbestimmte dirftige und armselige Idee ist, die flr sich nie eigentlich
existieren kann; Ihr werdet finden, dal? in jenen allein eine wahre individuelle Ausbildung der
religiésen Anlage mdoglich ist, und dal3 sie, ihrem Wesen nach, der Freiheit ihrer Bekenner
darin gar keinen Abbruch tun.

Warum habe ich angenommen, dal} die Religion nicht anders als in einer unendlichen Menge
durchaus bestimmter Formen vollstandig gegeben werden kann? Nur aus Griinden welche als
ich vom Wesen der Religion sprach entwickelt worden sind. Weil namlich jede Anschauung
des Unendlichen vollig fur sich besteht, von keiner andern abh&ngig ist und auch keine andere
notwendig zur Folge hat; weil ihrer unendlich viele sind, und in ihnen selbst gar kein Grund
liegt, warum sie so und nicht anders eine auf die [139] andere bezogen werden sollten, und
dennoch jede ganz anders erscheint, wenn sie von einem andern Punkt aus gesehen, oder auf
eine andere bezogen wird, so kann die ganze Religion unmdglich anders existieren als wenn
alle diese verschiedne Ansichten jeder Anschauung die auf solche Art entstehen kdnnen
wirklich gegeben werden; und dies ist nicht anders maoglich als in einer unendlichen Menge
verschiedner Formen, deren jede durch das verschiedene Prinzip der Beziehung in ihr
durchaus bestimmt, und in deren Jeder derselbe Gegenstand ganz anders modifiziert ist, das
hei3t welche samtlich wahre Individuen sind. Wodurch werden nun diese Individuen
bestimmt und wodurch unterscheiden sie sich voneinander? was ist das Gemeinschaftliche in
ihren Bestandteilen, was sie zusammenhélt, oder das Anziehungsprinzip dem sie folgen?
wornach beurteilt man zu welchem Individuo ein gegebnes religitses Datum gehdren mul3?

Eine bestimmte Form der Religion kann dies nicht deswegen sein, weil sie etwa ein
bestimmtes Quantum religitsen Stoffs enthélt. — Dies ist eben das génzliche Mildverstandnis
uber das Wesen der einzelnen Religionen, welches sich hdufig unter ihre Bekenner selbst
verbreitet und den Grund zum Verderben gelegt hat. Sie haben eben gemeint, weil doch so
viele Menschen sich dieselbe Religion zueignen, so muften sie auch dieselben religitsen
Ansichten und Gefuhle, dasselbe Meinen und Glauben haben, und eben dies
Gemeinschaftliche misse das Wesen ihrer Religion sein. Es ist tiberall nicht leicht méglich

Schleiermacher - Uber die Religion 67 8/21/2018



das eigentliche Charakteristische und Individuelle einer Religion mit Sicherheit zu finden,
wenn man es so aus dem Einzelnen abstrahiert; aber hierin, so gemein auch der Begriff ist,
kann es doch am wenigsten liegen, und wenn Ihr etwa auch glaubt daf? die positiven
Religionen deswegen der Freiheit des Einzelnen seine Religion auszubilden nachteilig sind,
weil sie eine bestimmte Summe von religiosen Anschauungen und Gefuihlen fordern und
andere ausschlieRen, so seid Ihr im Irrtum. Einzelne Anschauungen und Gefihle sind wie Ihr
wil3t die Elemente der Religion, und diese nur so quantitativ zu betrachten wie viele ihrer und
namentlich was flr [140] welche vorhanden sind, das kann uns unmdglich auf den Charakter
eines Individuums der Religion fuhren. Wenn sich die Religion deswegen individualisieren
muB, weil von jeder Anschauung verschiedene Ansichten maoglich sind je nachdem sie auf die
ubrigen bezogen wird, so ware uns freilich mit einem solchen ausschliel3lichen
Zusammenfassen mehrerer unter ihnen, wodurch ja keine von jenen moglichen Ansichten
bestimmt wird, gar nichts geholfen, und wenn die positiven Religionen sich nur durch eine
solche AusschlieBung unterschieden, so waren sie freilich nicht die individuellen
Erscheinungen, welche wir suchen. DaR dies aber in der Tat nicht ihr Charakter ist erhellt
daraus weil es unmdglich ist von diesem Gesichtspunkt aus zu einem bestimmten Begriff von
ihnen zu gelangen, und der mul ihnen doch zum Grunde liegen weil sie sonst sehr bald
ineinander flieRen wirden. Zum Wesen der Religion haben wir es gerechnet dal? es keinen
bestimmten inneren Zu sammenhang zwischen den verschiedenen Anschauungen und
Geflihlen vom Universum gibt, dal’ Jedes einzelne fur sich besteht und durch tausend
zufallige Kombinationen auf Jedes andere fiihren kann. Daher ist schon in der Religion jedes
einzelnen Menschen, wie sie sich im Lauf seines Lebens bildet, nichts zufalliger als die
bestimmte Summe seines religidsen Stoffs. Einzelne Ansichten kdnnen sich ihm verdunkeln,
andere kénnen ihm aufgehn und sich zur Klarheit bilden, und seine Religion ist von dieser
Seite immer beweglich und flieRend. Dies Flielende kann also unmdglich das Feststehende
und Wesentliche in der mehreren gemeinschaftlichen Religion sein; denn wie hdchst zufallig
und selten muB es sich nicht ereignen, da mehrere Menschen auch nur eine Zeit lang in
demselben bestimmten Kreise von Anschauungen stehen bleiben und auf demselben Wege
der Geflihle fortgehn. Daher ist auch unter denen die ihre Religion so bestimmen ein
bestandiger Streit Uber das, was zu derselben wesentlich gehdre und was nicht; sie wissen
nicht was sie als charakteristisch und notwendig festsetzen; was sie als frei und zufallig
absondern sollen, sie finden den Punkt nicht aus dem sie das Ganze ubersehen kénnen, und
verstehen die religidse Erscheinung nicht in der sie [141] selbst zu leben, fur die sie zu streiten
wéhnen und zu deren Ausartung sie beitragen indem sie nicht wissen wo sie stehn und was sie
tun. Aber der Instinkt den sie nicht verstehen leitet sie richtiger als ihr Verstand und die Natur
hélt zusammen was ihre falschen Reflexionen und ihr darauf gegriindetes Tun und Treiben
vernichten wiirden. Wer den Charakter einer besondern Religion in einem bestimmten Quanto
von Anschauung und Gefihlen setzt, der muf3 notwendig einen innern und objektiven
Zusammenhang annehmen, der gerade diese untereinander verbindet und alle anderen
ausschliet, und dieser Wahn ist eben das dem Geist der Religion so ganz entgegengesetzte
Prinzip des Systemwesens und des Sektierens, und das Ganze welches sie auf diese Art zu
bilden streben, wére nicht ein solches wie wir es suchen, wodurch die Religion in allen ihren
Teilen eine bestimmte Gestalt gewinnt, sondern es ware ein gewaltsamer Ausschnitt aus dem
Unendlichen, nicht eine Religion, sondern eine Sekte, der irreligioseste Begriff, den man im
Gebiet der Religion kann realisieren wollen, — Aber die Formen welche das Universum
hervorgebracht hat und welche wirklich vorhanden sind, sind auch nicht Ganze von dieser Art.
Alles Sektieren es sei nun spekulativ, um einzelne Anschauungen in einen philosophierenden
Zusammenhang zu bringen, oder asketisch um auf ein System und eine bestimmte Sukzession
von Gefiihlen zu dringen, arbeitet auf eine maglichst vollendete Gleichformigkeit Aller die an
demselben Stiick Religion Anteil haben wollen; und wenn es denen die von dieser Wut
angesteckt sind, und denen es gewil} an Tatigkeit nicht fehlt, noch nie gelungen ist irgendeine
positive Religion bis dahin zu bringen; so werdet Ihr doch gestehen, dal} diese, da sie doch

Schleiermacher - Uber die Religion 68 8/21/2018



auch einmal entstanden sind, und insofern sie trotz jener Angriffe noch existieren, nach einem
andern Prinzip gebildet worden sein und einen andern Charakter haben mussen; ja wenn Ihr
an die Zeit denkt, wo sie entstanden sind, so werdet Ihr dies noch deutlicher einsehen: denn
Ihr werdet Euch erinnern, dal jede positive Religion wéhrend ihrer Bildung und ihrer Bliite,
zu der Zeit also, wo ihre eigentimliche Lebenskraft am jugendlichsten und frischesten [142]
wirkt und also am sichersten erkannt werden kann, sich in einer ganz entgegengesetzten
Richtung bewegt, nicht sich konzentrierend und Vieles aus sich ausschneidend, sondern
wachsend nach auen, immer neue Zweige treibend, und immer mehr religidsen Stoffs sich
aneignend und ihrer besondern Natur geméaf ausbildend. Nach jenem falschen Prinzip also
sind sie nicht gestaltet, es ist nicht Eins mit ihrer Natur, es ist ein von auRen eingeschlichenes
Verderben, und da es ihnen eben so wohl zuwider ist, als dem Geist der Religion tberhaupt:
so kann ihr Verhaltnis gegen dasselbe, welches ein immerwahrender Krieg ist, eher beweisen
als widerlegen dal sie die individuellen Erscheinungen der Religion sind, welche wir suchen.

Ebensowenig sind alle die Verschiedenheiten in der Religion iberhaupt auf welche ich Euch
bisher hie und da aufmerksam gemacht habe, hinreichend eine durchaus und als ein
Individuum bestimmte Form hervorzubringen. Jene drei so oft angefiihrten Arten das
Universum anzuschauen als Chaos, als System und in seiner elementarischen Vielheit, sind
weit davon entfernt ebensoviel einzelne und bestimmte Religionen zu sein. Ihr werdet wissen,
dall wenn man einen Begriff einteilt so viel man will und bis ins Unendliche fort, so kommt
man doch dadurch nie auf Individuen, sondern immer nur auf weniger allgemeine Begriffe,
die unter jenen enthalten sind, auf Arten und Unterabteilungen, die wieder eine Menge sehr
verschiedener Individuen unter sich begreifen kénnen; um aber den Charakter der
Einzelwesen selbst zu finden mul? man aus dem allgemeinen Begriff und seinen Merkmalen
herausgehen. Jene drei Verschiedenheiten in der Religion sind aber in der Tat nichts anders
als eine gewohnliche und lberall wiederkommende Einteilung des Begriffs der Anschauung.
Sie sind also Arten der Religion, aber nicht bestimmte Formen, und das Bedurfnis, weswegen
wir diese suchen wirde auch dadurch, daR Religion auf diese dreifache Weise vorhanden ist,
gar nicht befriediget werden. Einzelne Anschauungen haben wohl in einer Jeden von ihnen
einen eignen Charakter, und deswegen muf3 jede bestimmte Form der Religion sich zu Einer
von diesen Arten [143] halten: aber eine eigne Beziehung und Lage der verschiedenen
Anschauungen gegeneinander wird durch sie keinesweges ausschlieBend bestimmt, und in
diesem Betracht bleibt nach dieser Einteilung Alles noch eben so unendlich und eben so
vieldeutig als vorher. — Mehr Schein mochte es vielleicht haben, daB der Personalismus und
die ihm entgegengesetzte pantheistische Vorstellungsart in der Religion uns zwei solche
individuelle Formen derselben an die Hand gebe; aber Schein ist es doch auch nur. Diese
Vorstellungsarten gehen ja durch alle drei Arten der Religion hindurch, und kénnen schon um
deswillen keine Individuen sein, weil doch unmdglich ein Individuum drei verschiedene
spezielle Charaktere in sich vereinigen kann. Bei genauer Betrachtung miRt Ihr aber auch
sehen, daR durch sie ebenfalls keine bestimmte Beziehung mehrerer religioser Anschauungen
aufeinander gegeben sei. Ja, wenn die Idee von einer persdnlichen Gottheit eine einzelne
religiése Anschauung waére, dann freilich ware der Personalismus in jeder von den drei Arten
der Religion eine vollig bestimmte Form, denn aller religiése Stoff wird in ihm auf diese Idee
bezogen: aber ist denn das? Ist diese Idee eine einzelne Anschauung des Universums, ein
einzelner Eindruck von demselben, den etwas be stimmtes Endliches in mir hervorbringt? So
miRte ja der Pantheismus, der jenem gegenuber gestellt wird, auch eine sein? so mif3te es fur
beide gewisse bestimmte Wahrnehmungen geben, woraus sie geschopft wirden; und wo sind
diese je aufgezeigt worden? so mite es einzelne Anschauungen der Religion geben die
einander entgegengesetzt sind, was nicht sein kann. Auch sind diese beiden Vorstellungsarten
gar nicht verschiedene Anschauungen des Universums im Endlichen, nicht Elemente der
Religion, sondern verschiedene Arten das Universum, indem es im Endlichen angeschaut wird,
zugleich als Individuum zu denken, da denn die eine ihm ein eigentiimliches Bewul3tsein

Schleiermacher - Uber die Religion 69 8/21/2018



beilegt und die andere nicht. Alle einzelnen Elemente der Religion bleiben in Absicht auf ihre
gegenseitige Lage ebenso unbestimmt, und keine von den vielen Ansichten derselben wird
dadurch realisiert daR der eine oder der andere Gedanke sie begleitet; wie Ihr das tberall sehn
konnt wo [144] etwas religids und zugleich rein deistisch dargestellt sein soll, wo Ihr finden
werdet, daB alle Anschauungen und Geflihle, und besonders — welches der Punkt ist, um den
sich in dieser Sphéare Alles zu drehen pflegt — die Anschauungen von den Bewegungen der
Menschheit im Einzelnen und von der Einheit in dem, was tber ihre Willkur hinaus liegt, in
ihrem Verhéltnis gegeneinander vollig im Unbestimmten und Vieldeutigen schweben. Sie
sind also beide ebenfalls nur allgemeinere Formen, deren Gebiet erst mit den individuellen
und bestimmten angefullt werden soll, und wenn Ihr auch dieses Gebiet dadurch einschrankt
dal? Ihr sie mit einer von den drei bestimmten Arten der Anschauung einzeln verbindet, so
sind auch diese aus verschiedenen Einteilungsgrinden des Ganzen zusammengesetzten
Formen doch nur eigne Unterabteilungen; aber keineswegs durchaus bestimmte und
geschlossene Ganze. Also weder der Naturalismus — ich verstehe darunter die Anschauung
des Universums in seiner elementarischen Vielheit ohne die VVorstellung von persénlichem
Bewul3tsein und Willen der einzelnen Elemente — noch der Pantheismus, weder die
Vielgotterei noch der Deismus, sind einzelne und bestimmte Religionen, wie wir sie suchen,
sondern nur Arten, in deren Gebiet gar viele eigentliche Individuen sich schon entwickelt
haben, und noch mehrere sich entwickeln werden. — Merkt es wohl, dal} der Pantheismus und
der Deismus keine bestimmte Formen der Religion sind, um Eurer natirlichen Religion, wenn
sich etwa finden sollte, daf sie nichts ist als dieses, ihren gebiihrenden Platz anweisen zu
kdnnen.

DaR ichs kurz sage: ein Individuum der Religion, wie wir es suchen, kann nicht anders
zustande gebracht werden, als dadurch, daf? irgendeine einzelne Anschauung des Universums
aus freier Willklr — denn anders kann es nicht geschehen weil eine jede gleiche Anspriiche
darauf hatte — zum Zentralpunkt der ganzen Religion gemacht, und Alles darin auf sie
bezogen wird. Dadurch kommt auf einmal ein bestimmter Geist und ein gemeinschaftlicher
Charakter in das Ganze; alles wird fixiert was vorher vieldeutig und unbestimmt war; von den
unendlich vielen verschiednen Ansichten und Beziehungen einzelner Elemente, welche Alle
[145] moglich waren und Alle dargestellt werden sollten, wird durch jede solche Formation
Eine durchaus realisiert; alle einzelnen Elemente erscheinen nun von einer gleichnamigen
Seite, von der, welche jenem Mittelpunkt zugekehrt ist, und alle Geftihle erhalten eben
dadurch einen gemeinschaftlichen Ton und werden lebendiger und eingreifender ineinander.
Nur in der Totalitat aller nach dieser Konstruktion méglichen Formen kann die ganze Religion
wirklich gegeben werden, und sie wird also nur in einer unendlichen Sukzession kommender
und wieder vergehender Gestalten dargestellt, und nur was in einer von diesen Formen liegt
tragt zu ihrer vollendeten Darstellung etwas bei. Jede solche Gestaltung der Religion, wo in
Beziehung auf eine Zentralanschauung Alles gesehen und gefuhlt wird, wo und wie sie sich
auch bilde, und welches immer diese vorgezogene Anschauung sei, ist eine eigene positive
Religion; in Beziehung auf das Ganze eine Haresis — ein Wort das wieder zu Ehren gebracht
werden sollte — weil etwas hochst willkirliches die Ursach ihrer Entstehung ist; in Riicksicht
auf die Gemeinschaft aller Teilhaber und ihr Verhéltnis zu dem, der zuerst ihre Religion
gestiftet hat, weil er zuerst jene Anschauung im Mittelpunkt der Religion sah, eine eigne
Schule und Jiingerschaft. Und wenn nur in und durch solche bestimmte Formen die Religion
dargestellt wird, so hat auch nur der, welcher sich mit der seinigen in einer solchen niederlaft,
eigentlich einen festen Wohnsitz und dal3 ich so sage ein aktives Birgerrecht in der religiosen
Welt, nur Er kann sich riihmen zum Dasein und zum Werden des Ganzen etwas beizutragen;
nur Er ist eine eigne religidse Person mit einem Charakter und festen und bestimmten Zugen.

MuR also doch Jeder, werdet Ihr ziemlich bestiirzt fragen, in dessen Religion eine
Anschauung die herrschende ist, zu einer von den vorhandenen Formen gehdren? Mit nichten;

Schleiermacher - Uber die Religion 70 8/21/2018



aber eine Anschauung muB in seiner Religion die herrschende sein, sonst ist sie so gut als
Nichts. Habe ich denn von zwei oder drei bestimmten Gestalten geredet, und gesagt daf? sie
die einzigen bleiben sollen? Unz&hlige sollen sich ja entwickeln von allen Punkten aus, und
derjenige der sich nicht in eine von den schon vorhandenen schickt, ich mochte [146] sagen,
der nicht imstande gewesen ware, sie selbst zu machen, wenn sie noch nicht existiert hatte,
der wird gewil} auch zu keiner von ihnen gehdéren, sondern eine neue machen. Bleibt er allein
damit und ohne Junger: es schadet nicht. Immer und uberall existieren Keime desjenigen, was
noch zu keinem weiter ausgebreiteten Dasein gelangen kann: aber sie existieren doch, und so
existiert auch seine Religion, und hat ebensogut eine bestimmte Gestalt und Organisation, ist
ebensogut eine eigene positive Religion als ob er die groRte Schule gestiftet hatte. Ihr seht,
daR diese vorhandenen Formen keinen Menschen durch ihr friiheres Dasein hindern, sich eine
Religion seiner eigenen Natur und seinem Sinn gemaR auszubilden. Ob er in einer von ihnen
wohnen, oder eine eigne erbauen werde, das hangt lediglich davon ab welche Anschauung des
Universums ihn zuerst mit rechter Lebhaftigkeit ergreift. Dunkle Ahndungen, welche ohne
das Innere des Gemuts zu durchdringen unerkannt wieder verschwinden, und wohl jeden
Menschen oft und friiher umschweben, mégen vom Hérensagen entstehn, und bleiben ohne
Beziehung, sind auch nichts individuelles; aber wenn Einem der Sinn furs Universum in
einem klaren BewuRtsein und in einer bestimmten Anschauung fur immer aufgeht, so bezieht
er auf diese hernach Alles, um sie her gestaltet sich Alles, durch diesen Moment wird seine
Religion bestimmt, und ich hoffe Ihr werdet nicht sagen daR darauf etwas Nat(rliches oder
Ererbtes EinfluR haben kdnne, und Ihr werdet auch nicht meinen, die Religion eines
Menschen sei deshalb weniger eigentimlich und weniger die seinige, wenn sie in einer
Gegend liegt wo schon Mehrere versammelt sind. Wenn aber auch Tausende vor ihm, mit ihm
und nach ihm ihr religiéses Leben mit derselben Anschauung anfangen, wird es deswegen in
Allen dasselbe sein, und wird sich die Religion in Allen gleich bilden? Erinnert Euch doch,
dal3 in jeder bestimmten Form der Religion nicht etwa nur eine beschrankte Anzahl von
Anschauungen zu derselben Ansicht und Beziehung auf Eine gestattet werden solle, sondern
die ganze unendliche Menge derselben: gewéhrt das nicht einem Jeden Spielraum genug? Ich
wilte nicht, dal3 es schon einer einzigen gelungen wére, ihr ganzes Gebiet in Besitz zu
nehmen [147] und Alles ihrem Geiste gemal zu bestimmen und darzustellen: Wenigen nur ist
es vergodnnt gewesen in der Zeit ihrer Freiheit und ihres besseren Lebens nur das N&achste am
Mittelpunkt recht auszubilden und zu vollenden. Die Ernte ist gro3, und der Arbeiter sind
wenige. Ein unendliches Feld ist er6ffnet in jeder dieser Religionen, worin Tausende sich
zerstreuen mogen; unbebaute Gegenden genug werden sich dem Auge eines Jeden darstellen,
der etwas eigenes zu schaffen und hervorzubringen fahig ist, und heilige Blumen duften und
prangen in allen Gegenden wohin noch keiner gedrungen ist um sie zu betrachten und zu
genielen.

Aber so wenig ist Euer Vorwurf, als ob innerhalb einer positiven Religion der Mensch die
seinige nicht mehr eigentimlich ausbilden kdnnte, gegriindet, daB sie nicht nur, wie Ihr eben
gesehen habt, fur einen Jeden Raum genug lassen: sondern dal} auch gerade insofern der
Mensch in eine positive Religion eintritt und aus demselben Grunde, die seinige noch in
einem andern Sinne ein besonderes Individuum nicht nur sein kann, sondern auch von selbst
werden wird. Betrachtet noch einmal den erhabenen Augenblick in welchem der Mensch
Uberhaupt zuerst in das Gebiet der Religion eintritt. Die erste bestimmte religiose Ansicht, die
in sein Gemit mit einer solchen Kraft eindringt, dal durch einen einzigen Reiz sein Organ
flrs Universum zum Leben gebracht und von nun an auf immer in Tétigkeit gesetzt wird,
bestimmt freilich seine Religion; sie ist und bleibt seine Fundamental-Anschauung in
Beziehung auf welche er Alles ansehen wird, und es ist im Voraus bestimmt, in welcher
Gestalt ihm jedes Element der Religion sobald er es wahrnimmt, erscheinen muB. Das ist die
objektive Seite dieses Moments; seht aber auch auf die subjektive: so wie durch ihn in jener
Rucksicht seine Religion insofern bestimmt wird, daf sie zu einem in Riicksicht des

Schleiermacher - Uber die Religion 71 8/21/2018



unendlichen Ganzen vollig geschloRnen Individuum gehdrt, aber doch nur als ein
unbestimmtes Bruchstlick desselben, denn nur mit mehreren vereint kann es das Ganze
darstellen: so wird durch denselben Moment auch seine Religiositét in Ricksicht der
unendlichen religiésen Anlage der Menschheit als ein ganz eignes und neues Individuum zur
Welt gebracht. Dieser Augenblick ist nd&mlich zugleich [148] ein bestimmter Punkt in seinem
Leben, ein Glied in der ihm ganz eigentimlichen Reihe geistiger Tatigkeiten, eine
Begebenheit, die, wie jede andere, in einem bestimmten Zusammenhange steht mit einem
Vorher, einem Jetzt und Nachher; und da dieses Vorher und Jetzt in Jedem Einzelnen etwas
ganz eigentimliches ist, so wird es das Nachher auch; da sich an diesen Moment und an den
Zustand, in welchem er das Gemut tiberraschte und an seinen Zusammenhang mit dem
friheren dirftigern BewuRtsein das ganze folgende religiose Leben anknipft und sich
gleichsam genetisch daraus entwickelt: so hat es auch in jedem Einzelnen eine eigene
durchaus bestimmte Personlichkeit, so wie sein menschliches Leben selbst. So wie, indem ein
Teil des unendlichen BewuRtseins sich losreil3t und als ein endliches an einen bestimmten
Moment in der Reihe organischer Evolutionen sich ankniipft, ein neuer Mensch entsteht, ein
eignes Wesen, dessen abgesondertes Dasein unabhangig von der Menge und der objektiven
Beschaffenheit seiner Begebenheiten und Handlungen, in der Einheit des fortdauernden und
an jenen ersten Moment sich anschlieBenden BewuRtseins, und in der eigentimlichen
Beziehung jedes Spateren auf ein bestimmtes Friiheres, und in dem EinfluB dieses Friiheren
auf die Bildung des Spéteren besteht: so entsteht auch in jenem Augenblick, in welchem ein
bestimmtes Bewul3tsein des Universums anhebt, ein eignes religidses Leben, eigen, nicht
durch unwiderrufliche Beschrankung auf eine besondere Anzahl und Auswahl von
Anschauungen und Gefihlen, nicht durch die Beschaffenheit des darin vorkommenden
religitsen Stoffs, den er mit Allen gemein hat, welche mit ihm zu derselben Zeit und in
derselben Gegend der Religion geistig geboren sind; sondern durch das, was er mit Keinem
gemein haben kann, durch den immerwahrenden Einflul} des Zustandes, in welchem sein
Gemut zuerst vom Universum begrdif3t und umarmt worden ist, durch die eigne Art wie er die
Betrachtung desselben und die Reflexion dartiber verarbeitet, durch den Charakter und Ton, in
welchen dies die ganze folgende Reihe seiner religiésen Ansichten und Gefiihle hineinstimmt,
und welcher sich nie verliert, wie weit er auch hernach in der Anschauung des Universums
fortschreitet [149] Uber das hinaus, was die erste Kindheit seiner Religion ihm darbot. Wie
jedes intellektuelle endliche Wesen seine geistige Natur und seine Individualitat dadurch
beurkundet daB es Euch auf jene Verméhlung des Unendlichen mit dem Endlichen als auf
seinen Ursprung zurtckfihrt, auf jenes unbegreifliche Faktum tber welches hinaus Ihr die
Reihe des Endlichen nicht weiter verfolgen kénnt, und wobei Eure Phantasie Euch versagt
wenn lhr es aus irgend etwas Friiherem, es sei Willkir oder Natur, erklaren wollt: ebenso
muRt Ihr Jedem ein eigentimliches geistiges Leben zugestehen, der Euch als Dokument seiner
religiésen Individualitat ein ebenso unbegreifliches Faktum aufzeigt wie auf einmal mitten
unter dem Endlichen und Einzelnen das BewuRtsein des Unendlichen und des Ganzen sich
ihm entwickelt hat. Jeden, der so den Geburtstag seines geistigen Lebens angeben und eine
Wundergeschichte erzéhlen kann vom Ursprung seiner Religion, die als eine unmittelbare
Einwirkung der Gottheit und als eine Regung ihres Geistes erscheint, mit Ihr auch dafur
ansehn dal? er etwas eigenes sein und dal3 etwas besonderes mit ihm gesagt sein soll: denn so
etwas geschieht nicht, um eine leere Dublette hervorzubringen im Reich der Religion. Und so
wie jedes auf jene Art entstandene Wesen nur aus sich erklart, und nie ganz verstanden
werden kann, wenn Ihr nicht so weit als méglich auf die ersten AuBerungen der Willkir in
den frihesten Zeiten zurtickgeht: so ist auch die religiose Personlichkeit eines Jeden ein
geschlossenes Ganze und ihr Verstehen beruht darauf dal? Ihr die ersten Offenbarungen
derselben zu erfor schen sucht. Darum glaube ich auch, dal? es Euch nicht Ernst ist mit dieser
ganzen Klage gegen die positiven Religionen; es ist wohl nur ein vorgefaliter Begriff: denn
Ihr seid viel zu sorglos um die Sache als dal3 Ihr dazu berechtigt sein solltet. Ihr habt wohl nie
den Beruf gefiihlt Euch anzuschmiegen an die wenigen religidsen Menschen, die Ihr vielleicht

Schleiermacher - Uber die Religion 72 8/21/2018



sehen konnt — obgleich sie immer anziehend und liebenswert genug sind — um etwa durch das
Mikroskop der Freundschaft oder der ndheren Kenntnis die ihr wenigstens ahnlich sieht
genauer zu untersuchen wie sie fiirs Universum und durch dasselbe organisiert sind. Mir, der
ich sie fleiRig betrachtet [150] habe, der ich sie ebenso mihsam aufsuche und mit eben der
heiligen Sorgfalt beobachte, welche Ihr den Seltenheiten der Natur widmet, mir ist es oft
eingefallen, ob nicht schon das Euch zur Religion fiihren kénnte, wenn Ihr nur Acht darauf
gébet, wie allméachtig die Gottheit den Teil der Seele in welchem sie vorziiglich wohnt, in
welchem sie sich in ihren unmittelbaren Wirkungen offenbart und sich selbst beschaut, auch
als ihr Allerheiligstes ganz eigen erbaut und absondert von allem was sonst im Menschen
gebaut und gebildet wird, und wie sie sich darin durch die unerschopflichste Mannigfaltigkeit
der Formen in ihrem ganzen Reichtum verherrlicht. Ich wenigstens bin immer aufs neue
erstaunt Uber die vielen merkwirdigen Bildungen auf dem so wenig bevolkerten Gebiet der
Religion, wie sie sich voneinander unterscheiden durch die verschiedensten Abstufungen der
Empfanglichkeit fur den Reiz desselben Gegenstandes und durch die gréite Verschiedenheit
dessen was in ihnen gewirkt wird, durch die Mannigfaltigkeit des Tons den die entschiedene
Ubermacht der einen oder der andern Art von Gefiihlen hervorbringt und durch allerlei
Idiosynkrasien der Reizbarkeit und Eigentimlichkeiten der Stimmung, indem bald Jeder seine
eigene Situation hat worin die religiose Ansicht der Dinge ihn vorzuglich beherrscht. Dann
wieder wie der religitse Charakter des Menschen oft etwas ganz eigentiimliches in ihm ist,
wie abgeschieden von Allem was er in seinen Gbrigen Anlagen entdeckt, wie das ruhigste und
nlchternste Gemut hier des starksten der Leidenschaft ahnlichen Affektes fahig ist; wie der
stumpfste Sinn fiir gemeine und irdische Dinge hier innig fuhlt bis zur Wehmut und Kklar sieht
bis zur Entziickung und Weissagung; wie der schiichternste Mut in allen weltlichen
Angelegenheiten von heiligen Dingen und fir sie oft bis zum Martyrertum laut durch die Welt
und das Zeitalter hindurch spricht. Und wie wunderbar oft dieser religiose Charakter selbst
geartet und zusammengesetzt ist, Bildung und Rohheit, Kapazitat und Beschrankung, Zartheit
und Hérte in jedem auf eine eigne Weise untereinander gemischt und ineinander verschlungen.
Wo ich alle diese Gestalten gesehen habe? In dem eigentlichen Gebiet der Religion, in ihren
bestimmten Formen in den positiven Religionen [151] die Ihr fur das Gegenteil verschreit,
unter den Heroen und Martyrern eines bestimmten Glaubens, unter den Schwarmern fiir
bestimmte Geflhle, unter den Verehrern eines bestimmten Lichtes und individueller
Offenbarungen, da will ich sie Euch zeigen zu allen Zeiten und unter allen VVélkern. Auch ist
es nicht anders, nur da kdnnen sie anzutreffen sein. So wie kein Mensch als Individuum zur
Existenz kommen kann ohne zugleich durch denselben Aktus auch in eine Welt, in eine
bestimmte Ordnung der Dinge und unter einzelne Gegensténde versetzt zu werden; so kann
auch ein religioser. Mensch zu seiner Individualitat nicht gelangen, er wohne denn durch
dieselbe Handlung sich auch ein in irgendeine bestimmte Form der Religion. Beides ist die
Wirkung eines und desselben Momentes, und kann also Eins vom Andern nicht getrennt
werden. Wenn eines Menschen urspringliche Anschauung des Universums nicht Kraft genug
hat sich selbst zum Mittelpunkt seiner Religion zu machen um den sich Alles in ihr bewegt, so
wirkt auch ihr Reiz nicht stark genug um den ProzeR eines eignen und rustigen religidsen
Lebens einzuleiten.

Und nun ich Euch diese Rechenschaft abgelegt habe, so sagt mir doch auch wie es in Eurer
gerlihm ten naturlichen Religion um diese personliche Ausbildung und Individualisierung
steht? Zeiget mir doch unter ihren Bekennern auch eine so grof3e Mannigfaltigkeit stark
gezeichneter Charaktere! Denn ich mul} gestehen, ich selbst habe sie unter ihnen niemals
finden kdnnen, und wenn lhr riihmt dal3 sie ihren Anh&ngern mehr Freiheit gewahre sich nach
eignem Sinn religiés zu bilden, so kann ich mir nichts anders darunter denken als — wie denn
das Wort oft so gebraucht wird — die Freiheit auch ungebildet zu bleiben, die Freiheit von
jeder No6tigung nur Gberhaupt irgend etwas bestimmtes zu sein, zu sehen und zu empfinden.
Die Religion spielt doch in ihrem Gemdt eine gar zu dirftige Rolle. Es ist als ob sie gar

Schleiermacher - Uber die Religion 73 8/21/2018



keinen eignen Puls, kein eignes System von GefaRen, keine eigne Zikulation und also auch
keine eigne Temperatur, und keine assimilierende Kraft fir sich hatte, und keinen Charakter;
sie ist Uberall mit ihrer Sittlichkeit und ihrer natiirlichen Empfindsamkeit vermischt; in
Verbindung mit denen, [152] oder vielmehr ihnen demutig nachtretend, bewegt sie sich trage
und sparsam, und wird nur gelegentlich tropfenweise abgeschieden von jenen zum Zeichen
ihres Daseins. Zwar ist mir mancher achtungswerte und kréaftige religiése Charakter
vorgekommen, den die Bekenner der positiven Religionen, nicht ohne sich tiber das
Ph&nomen zu verwundern, fur einen Bekenner der natirlichen ausga ben: aber genau
betrachtet erkannten ihn diese nicht mehr fur ihresgleichen; er war immer schon etwas von der
urspriinglichen Reinheit der Vernunftreligion abgewichen und hatte einiges Willkurliche und
Positive in die seinige aufgenommen, was nur Jene nicht erkannten, weil es von dem ihrigen
zu sehr verschieden war. Warum miftrauen sie gleich Jedem der etwas eigentimliches in
seine Religion bringt? Sie wollen eben auch Alle gleichformig sein — nur entgegengesetzt dem
Extrem auf der andern Seite, den Sektierern meine ich — gleichférmig im Unbestimmten. So
wenig ist an eine besondere personliche Ausbildung zu denken in der nattirlichen Religion,
dal3 ihre echtesten Verehrer nicht einmal mdgen, dal3 die Religion des Menschen eine eigene
Geschichte haben und mit einer Denkwiirdigkeit anfangen soll. Das ist ihnen schon zu viel:
denn MaRigkeit ist ihre Hauptsache in der Religion, und wer so Etwas von sich zu sagen weif3
kommt schon in den iblen Geruch, daR er einen Ansatz habe zum leidigen Fanatismus, Nach
und nach soll der Mensch religios werden, wie er klug und verstandig wird und Alles andere
was er sein soll; durch den Unterricht und die Erziehung soll ihm das Alles kommen; nichts
muR dabei sein was fur tbernatirlich oder auch nur fiir sonderbar kdnnte gehalten werden. Ich
will nicht sagen, dal3 mir das, von wegen des Unterrichts und der Erziehung die Alles sein
sollen, den Verdacht beibringt, als sei die natiirliche Religion ganz vorziiglich von jenem Ubel
einer Vermischung, ja gar einer Verwandlung in Philosophie und Moral befallen; aber das ist
doch klar, dal? sie nicht von irgendeiner lebendigen Anschauung ausgegangen sind, und dal}
auch keine ihr fester Mittelpunkt ist, weil sie gar nichts wissen unter sich, wovon der Mensch
auf eine eigne Weise miite ergriffen werden. Der Glaube an einen persdnlichen Gott, das
wissen sie selbst, ist nicht das Resultat [153] einer bestimmten einzelnen Anschauung des
Universums im Endlichen; darum fragen sie auch Keinen, der ihn hat, wie er dazu gekommen
sei; sondern so wie sie ihn demonstrieren wollen, meinen sie auch, er misse Allen
andemonstriert sein. Sonst einen andern und bestimmteren Mittelpunkt, den sie hatten,
mdchtet Ihr wohl schwerlich aufzeigen kénnen. Das Wenige, was ihre magre und dinne
Religion enthélt steht flr sich in unbestimmter Vieldeutigkeit da: sie haben eine VVorsehung
Uberhaupt, eine Gerechtigkeit Uiberhaupt, eine gottliche Erziehung Gberhaupt; alle diese
Anschauungen sehen sie gegeneinander bald in dieser bald in jener Perspektive und
Verkirzung, und sie gelten ihnen bald Dies bald Jenes; oder wenn ja eine gemeinschaftliche
Beziehung auf einen Punkt darin anzutreffen ist, so liegt dieser Punkt auRerhalb der Religion,
und es ist eine Beziehung auf etwas fremdes, darauf daf? die Sittlichkeit ja nicht ge hindert
werde, und daB der Trieb nach Gliickseligkeit einige Nahrung erhalte — Dinge wornach
wahrhaft religiose Menschen bei der Konstruktion der Elemente ihrer Religion niemals
gefragt haben, Beziehungen wodurch ihr kargliches religioses Eigentum noch mehr zerstreut
und auseinander getrieben wird. Sie hat also fur ihre religiosen Anschauungen keine Einheit
einer bestimmten Ansicht, diese natirliche Religion, sie ist also auch keine bestimmte Form,
keine eigne individuelle Darstellung der Religion, und die, welche nur sie bekennen, haben
keinen bestimmten Wohnsitz in ihrem Reich, sondern sind Fremdlinge, deren Heimat, wenn
sie eine haben, woran ich zweifle, anderswo liegen muR. Sie kommt mir vor wie die Masse,
welche zwischen den Weltsystemen diinn und zerstreut schweben soll, hier von dem einen,
dort von dem andern ein wenig angezogen; aber von keinem stark genug, um in seinen Wirbel
fortgerissen zu werden. Wozu sie da ist, mogen die Gotter wissen; es miifdte denn sein, um zu
zeigen, dal auch das Unbestimmte auf gewisse Weise existieren kann. Eigentlich aber ist es
doch nur ein Warten auf die Existenz, zu der sie nicht anders kommen kdnnten, als wenn eine

Schleiermacher - Uber die Religion 74 8/21/2018



Gewalt stéarker als jede bisherige und auf andere Weise sie ergriffe. Mehr kann ich ihnen nicht
zugestehn, als die dunkeln Ahndungen, welche jener lebendigen Anschauung [154] vorangehn,
die dem Menschen sein religioses Leben auftut. Es gibt gewisse dunkle Regungen und
Vorstellungen, die gar nicht mit der Personlichkeit eines Menschen zusammenhéngen,
sondern gleichsam nur die Zwischenrdume derselben ausfillen, und in Allen gleichférmig
eben dasselbe sind: so ist ihre Religion. Hochstens ist sie Naturreligion in dem Sinne wie man
auch sonst, wenn man von Naturphilosophie und Naturpoesie redet, den AuRerungen des
rohen Instinkts diesen Namen vorsetzt, um sie von der Kunst und Bildung zu unterscheiden.
Aber auf das Bessere warten sie nicht etwa, und achten es hoher im Gefuhl es nicht erreichen
zu konnen: sondern sie widersetzen sich ihm aus allen Kraften. Das Wesen der natlrlichen
Religion besteht ganz eigentlich in der Negation alles Positiven und Charakteristischen in der
Religion, und in der heftigsten Polemik dagegen. Darum ist sie auch das wurdige Produkt des
Zeitalters, dessen Steckenpferd eine erbarmliche Allgemeinheit und eine leere Nichternheit
war, die mehr als irgend etwas in allen Dingen der wahren Bildung entgegenarbeitet.
Zweierlei hassen sie ganz vorziglich: sie wollen nirgends beim Auf3erordentlichen und
Unbegreiflichen anfangen; und was sie auch sein und treiben mégen, so soll nirgends eine
Schule hervorschmecken. Das ist das Verderben, welches Ihr in allen Kiinsten und
Wissenschaften findet, es ist auch in die Religion gedrungen, und sein Produkt ist dies
gehaltleere und formlose Ding. Autochthonen und Autodidakten mdchten sie sein in der
Religion; aber sie haben nur das Rohe und Ungebildete von diesen: das Eigentiimliche
hervorzubringen haben sie weder Kraft noch Willen. Sie strduben sich gegen jede bestimmte
Religion welche da ist, weil sie doch zugleich eine Schule ist; aber wenn es méglich wére, dal}
ihnen selbst etwas begegnete, wodurch eine eigne Religion sich in ihnen gestalten wollte,
wirden sie sich eben so heftig dagegen auflehnen, weil doch eine Schule daraus entstehen
kénnte. Und so ist ihr Strduben gegen das Positive und Willkirliche zugleich ein Strauben
gegen Alles Bestimmte und Wirkliche. Wenn eine bestimmte Religion nicht mit einem
Faktum anfangen soll, kann sie gar nicht anfangen: denn ein Grund muf doch da sein, und es
kann nur ein subjektiver sein, [155] warum irgend etwas hervorgezogen und in die Mitte
gestellt wird; und wenn eine Religion nicht eine bestimmte sein soll, so ist sie gar keine,
sondern nur loser unzusammenhangender Stoff. Erinnert Euch, was die Dichter von einem
Zustande der Seelen vor der Geburt reden: wenn sich eine solche gewaltsam wehren wollte in
die Welt zu kommen, weil sie eben nicht Dieser und Jener sein mdchte, sondern ein Mensch
uberhaupt; diese Polemik gegen das Leben ist die Polemik der nattrlichen Religion gegen die
positiven, und dies ist der permanente Zustand ihrer Be kenner.

Zuruck also, wenn es Euch Ernst ist die Religion in ihren bestimmten Gestalten zu betrachten,
von dieser erleuchteten zu den verachteten positiven Religionen, wo Alles wirklich, kréftig
und bestimmt erscheint; wo jede einzelne Anschauung ihren bestimmten Gehalt und ein
eignes Verhéltnis zu den Ubrigen, jedes Gefuhl seinen eignen Kreis und seine besondere
Beziehung hat; wo Ihr jede Modifikation der Religiositat irgendwo antrefft, und jeden
Gemilitszustand in welchen nur die Religion den Menschen versetzen kann; wo lhr jeden Teil
derselben irgendwo ausgebildet und jede ihrer Wirkungen irgendwo vollendet findet; wo alle
gemeinschaftliche Anstalten und alle einzelne AuRerungen den hohen Wert beweisen, der auf
die Religion gelegt wird bis zum Vergessen alles tibrigen; wo der heilige Eifer, mit welchem
sie betrachtet, mitgeteilt, genossen wird, und die kindliche Sehnsucht mit welcher man neuen
Offenbarungen himmlischer Kréfte entgegensieht Euch dafiir biirgen, daR keines von ihren
Elementen, welches von diesem Punkt aus schon wahrgenommen werden konnte, tibersehen
worden, und keiner von ihren Momenten verschwunden ist ohne ein Denkmal zurtickzulassen.
Betrachtet alle die mannigfaltigen Gestalten, in welcher jede einzelne Art das Universum
anzuschauen schon erschienen ist; laRt Euch nicht zurtickschrecken weder durch geheim
nisvolle Dunkelheit, noch durch wunderbare groteske Zuige, und gebet dem Wahn nicht Raum,
als mochte Alles nur Phantasie und Dichtung sein: grabet nur immer tiefer, wo Euer

Schleiermacher - Uber die Religion 75 8/21/2018



magischer Stab einmal angeschlagen hat. Thr werdet gewi das Himmlische zutage fordern.
Aber, dal Ihr ja auch auf das Menschliche seht, was die Gottliche annehmen mufite; [156] dal3
Ihr ja nicht aus der Acht lal3t, wie sie Uberall die Spuren von der Bildung jedes Zeitalters, von
der Geschichte jeder Menschenart an sich trégt, wie sie oft in Knechtsgestalt einhergehen
muBte, an ihren Umgebungen und an ihrem Schmuck der Durftigkeit ihrer Schiler und ihres
Wohnsitzes zur Schau tragend, damit Ihr gebiihrend absondert und scheidet; dal3 Ihr ja nicht
Ubersehet wie sie oft beschrankt worden ist in ihrem Wachstum, weil man ihr nicht Raum lie3
ihre Krafte zu tben, wie sie oft in der ersten Kindheit kldaglich vergangen ist an schlechter
Behandlung und an Atrophie. Und wenn Ihr das Ganze umfassen wollt, so bleibt ja nicht
allein bei denen Gestalten der Religion stehn, welche jahrhundertelang gegléanzt und grof3e
Volker beherrscht haben, und durch Dichter und Weise vielfach verherrlicht worden sind: was
historisch und religios das merkwirdigste war, ist oft nur unter Wenige geteilt und dem
gemeinen Blick verborgen geblieben.

Wenn Ihr aber auch auf diese Art die rechten Ge genstidnde und diese ganz und vollstandig ins
Auge faldt, wird es immer noch ein schwieriges Geschéft sein den Geist der Religionen zu
entdecken und sie durchaus zu verstehen. Noch einmal warne ich Euch, ihn nicht abstrahieren
zu wollen aus dem, was Allen, die eine bestimmte Religion bekennen, gemeinschaftlich ist:
Ihr verirrt Euch in tausend vergeblichen Nachforschungen auf diesem Wege, und kommt am
Ende immer anstatt des Geistes der Religion auf ein bestimmtes Quantum von Stoff; Ihr maRt
Euch erinnern, daB keine je ganz wirklich geworden ist, und dal3 Ihr sie nicht eher kennt, bis
Ihr, weit entfernt sie in einem beschréankten Raume zu suchen, selbst imstande seid sie zu
erganzen, und zu bestimmen, wie dies und jenes in ihr geworden sein mufte, wenn ihr
Gesichtskreis so weit gereicht hatte; Ihr konnt es Euch nicht fest genug einpragen, dal? Alles
nur darauf ankommt ihre Grundanschauung zu finden, daR Euch alle Kenntnis vom Einzelnen
nichts hilft solange Ihr diese nicht habt, und dal? Ihr sie nicht eher habt bis Ihr alles Einzelne
aus Einem erklaren konnt. Und selbst mit dieser Regel der Untersuchung, die doch nur ein
Prifstein ist, werdet Ihr tausend Verirrungen ausgesetzt sein: Vieles wird Euch
entgegenkommen [157] gleichsam absichtlich um Euch zu verfiihren. Vieles wird sich Euch
in den Weg stellen, um Euer Auge auf eine falsche Seite zu richten. Vor allen Dingen bitte ich
Euch, den Unterschied ja nicht aus den Augen zu lassen zwischen dem, was das Wesen einer
einzelnen Religion ausmacht sofern sie eine bestimmte Form und Darstellung derselben
Uberhaupt ist, und dem, was ihre Einheit als Schule bezeichnet und sie als solche
zusammenhalt. Religidse Menschen sind durchaus historisch: das ist nicht ihr kleinstes Lob;
aber es ist auch die Quelle groRer Mifl3verstandnisse. Der Moment in welchem sie selbst von
der Anschauung erftllt worden sind, welche sich zum Mittelpunkt ihrer Religion gemacht hat,
ist ihnen immer heilig; er erscheint ihnen als eine unmittelbare Einwirkung der Gottheit, und
sie reden nie von dem was ihnen eigentumlich ist in der Religion, und von der Gestalt die sie
in ihnen gewonnen hat, ohne auf ihn hinzuweisen. Ihr kénnt also denken, wie viel heiliger
noch ihnen der Moment sein muf3, in welchem diese unendliche Anschauung tiberhaupt zuerst
in der Welt als Fundament und Mittelpunkt einer eignen Religion aufgestellt worden ist, da an
diesen die ganze Entwicklung dieser Religion in allen Generationen und Individuen sich eben
so historisch ankntipft, und doch dieses Ganze der Religion und die religiose Bildung einer
groRen Masse der Menschheit etwas unendlich groReres ist, als ihr eignes religioses Leben
und das kleine Fragment dieser Religion, welches sie personlich darstellen. Dieses Faktum
verherrlichen sie also auf alle Weise, hdufen darauf allen Schmuck der religiésen Kunst, beten
es an, als die reichste und wohltatigste Wunderwirkung des Hochsten, und reden nie von ihrer
Religion, stellen nie eins von ihren Elementen auf, ohne es in Verbindung mit diesem Faktum
zu setzen und so darzustellen. Wenn also die bestdndige Erwéhnung desselben alle
AuRerungen der Religion begleitet, und ihnen eine eigene Farbe gibt; so ist nichts natiirlicher,
als dieses Faktum mit der Grundanschauung der Religion selbst zu verwechseln; dies hat nur
nicht Alle verfiihrt, und die Ansicht fast aller Religionen verschoben. Vergel3t also nie, dal

Schleiermacher - Uber die Religion 76 8/21/2018



die Grundanschauung einer Religion nichts sein kann, als irgendeine Anschauung des
Unendlichen im Endlichen, [158] irgendein allgemeines Element der Religion; welches in
allen andern aber auch vorkommen darf, und wenn sie vollstandig sein sollten, vorkommen
muRte, nur dal es in ihnen nicht in den Mittelpunkt gestellt ist. — Ich bitte Euch, nicht Alles,
was lhr bei den Heroen der Religion oder in den heiligen Urkunden findet fur Religion zu
halten, und den unterscheidenden Geist darin zu suchen. Nicht Kleinigkeiten meine ich damit,
wie lhr leicht denken kdnnt, noch solche Dinge, die nach jedes Ermessen der Religion ganz
fremd sind, sondern das, was oft mit ihr verwechselt wird. Erinnert Euch wie absichtslos jene
Urkunden verfertigt sind, daB unmoglich darauf gesehen werden konnte alles daraus zu
entfernen was nicht Religion ist, und bedenkt, wie jene Méanner in allerlei Verhéltnissen gelebt
haben in der Welt, und unmadglich bei jedem Wort, was sie sprachen, sagen konnten: das ist
nicht Religion, und wenn sie also Weltklugheit und Moral reden, oder Metaphysik und Poesie,
so meint nicht das musse auch in die Religion hineingezwéngt werden, und darin misse auch
ihr Charakter zu suchen sein. Die Moral soll wenigstens tberall nur Eine sein, und nach ihren
Verschiedenheiten, welche also immer etwas sind, das hinweggetan werden soll, kénnen sich
die Religionen nicht unterscheiden, die nicht Gberall Eine sein sollen. — Mehr als Alles aber
bitte ich Euch, lal3t Euch nicht verfiihren von den beiden feindseligen Prinzipien, die tberall,
und fast von den ersten Zeiten an, den Geist jeder Religion haben zu entstellen und zu
verstecken gesucht. Uberall hat es sehr bald Solche gegeben, die ihn in einzelnen Lehrsétzen
haben umgrenzen, und das, was noch nicht ihm gemaR zur Religion gebildet war, von ihr
ausschlieRen wollen, und Solche, die, es sei nun aus HaR gegen die Polemik, oder um die
Religion den Irreligiésen angenehmer zu machen, oder aus Unverstand und Unkenntnis der
Sache und aus Mangel an Sinn, alles Eigentimliche als toten Buchstaben verschreien, um aufs
Unbestimmte loszugehn. VVor Beiden hitet Euch: bei steifen Systematikern, bei seichten
Indifferentisten werdet Ihr den Geist einer Religion nicht finden; sondern bei denen, die in ihr
leben als in ihrem Element, und sich immer weiter in ihr bewegen, ohne den Wahn zu néhren,
dal3 sie sie ganz umfassen konnten.

[159] Ob es Euch mit diesen VorsichtsmaRregeln gelingen wird, den Geist der Religionen zu
entdecken? Ich weil3 es nicht: aber ich furchte dal auch Religion nur durch sich selbst
verstanden werden kann, und dal} Euch ihre besondere Bauart und ihr charakteristischer
Unterschied nicht eher klar werden wird, bis Ihr selbst irgendeiner angehdrt. Wie es Euch
glicken mag die rohen und ungebildeten Religionen entfernter VVélker zu entziffern, oder die
vielerlei religidsen Individuen auszusondern, welche in der schénen Mythologie der Griechen
und Rémer eingewickelt liegen, das 1aBt mich sehr gleichgultig, mégen ihre Gotter Euch
geleiten; aber wenn Ihr Euch dem Allerheiligsten néhert, wo das Universum in seiner
hdchsten Einheit angeschaut wird, wenn Ihr die verschiedenen Gestalten der systematischen
Religionen betrachten wollt, nicht die auslandischen und fremden, sondern die welche unter
uns noch mehr oder minder vorhanden sind: so kann es mir nicht gleichgultig sein, ob Ihr den
rechten Punkt findet, von dem lhr sie ansehen muft.

Zwar sollte ich nur von Einer reden: denn der Judaismus ist schon lange eine tote Religion,
und diejenigen, welche jetzt noch seine Farbe tragen, sitzen ei gentlich klagend bei der
unverweslichen Mumie, und weinen Uber sein Hinscheiden und seine traurige Verlassenschaft.
Auch rede ich nicht deswegen von ihm, weil er etwa der Vorlaufer des Christentums ware: ich
hasse in der Religion diese Art von historischen Beziehungen, ihre Notwendigkeit ist eine
weit hohere und ewige, und jedes Anfangen in ihr ist urspriinglich: aber er hat einen so
schonen kindlichen Charakter, und dieser ist so ganzlich verschiittet, und das Ganze ein so
merkwaurdiges Beispiel von der Korruption und vom génzlichen Verschwinden der Religion
aus einer grofRen Masse, in der sie sich ehedem befand. Nehmt einmal alles Politische, und so
Gott will, Moralische hinweg, wodurch er gemeiniglich charakterisiert wird; vergel3t das
ganze Experiment den Staat anzukniipfen an die Religion, daf3 ich nicht sage an die Kirche;

Schleiermacher - Uber die Religion 77 8/21/2018



vergeRt dal das Judentum gewissermalen zugleich ein Orden war, gegriindet auf eine alte
Familiengeschichte, aufrecht erhalten durch die Priester; seht bloR auf das eigentlich Religiose
darin, wozu dies Alles nicht gehort, und sagt mir welches ist [160] die Gberall
hindurchschimmernde Idee des Universums? Keine andere, als die von einer allgemeinen
unmittelbaren Vergeltung, von einer eigenen Reaktion des Unendlichen gegen Jedes einzelne
Endliche, das aus der Willkir hervorgeht, durch ein anderes Endliches, das nicht als aus der
Willkur hervorgehend angesehen wird. So wird alles betrachtet, Entstehen und Vergehen,
Gliick und Ungliick, selbst nur innerhalb der menschlichen Seele wechselt immer eine
AuBerung der Freiheit und Willkir und eine unmittelbare Einwirkung der Gottheit; alle
andere Eigenschaften Gottes, welche auch angeschaut werden, duRern sich nach dieser Regel,
und werden immer in der Beziehung auf diese gesehen; belohnend, strafend, zlichtigend das
Einzelne im Einzelnen, so wird die Gottheit durchaus vorgestellt. Als die Jiinger einmal
Christum fragten: Wer hat gestindigt, diese oder ihre Vater, und er ihnen antwortete: meint Ihr,
dal? diese mehr geslindigt haben als Andere. — Das war der religitse Geist des Judentums in
seiner schneidendsten Gestalt, und das war seine Polemik dagegen. Daher der sich uberall
durchschlingende Parallelismus, der keine zufallige Form ist, und das Ansehen des
Dialogischen, welches in Allem was religios ist, angetroffen wird. Die ganze Geschichte, so
wie sie ein fortdauernder Wechsel zwischen diesem Reiz und dieser Gegenwirkung ist, wird
sie vorgestellt als ein Gespréach zwischen Gott und den Menschen in Wort und Tat, und alles
was vereinigt ist, ist es nur durch die Gleichheit in dieser Behandlung. Daher die Heiligkeit
der Tradition in welcher der Zusammenhang dieses grof3en Gesprachs enthalten war, und die
Unmadoglichkeit zur Religion zu gelangen als nur durch die Einweihung in diesem Zu
sammenhang, und noch in spaten Zeiten der Streit unter den Sekten ob sie im Besitz dieses
fortgehenden Gespréchs wéren. Eben von dieser Ansicht riihrt es her, daB in der jldischen
Religion die Gabe der Weissagung so vollkommen ausgebildet ist als in keiner andern; denn
im Weissagen sind doch die Christen nur Kinder gegen sie. Diese ganze ldee namlich ist
hochst kindlich, nur auf einen kleinen Schauplatz ohne Verwickelungen berechnet, wo bei
einem einfachen Ganzen die natirlichen Folgen der Handlungen nicht gestort oder gehindert
[161] werden: je weiter aber die Bekenner dieser Religion vorruckten auf den Schauplatz der
Welt, unter die Verbindung mit mehreren VVélkern, desto schwieriger wurde die Darstellung
dieser Idee, und die Phantasie mufte dem Allméchtigen das Wort, welches er erst sprechen
wollte, vorwegnehmen, und sich den zweiten Teil desselben Moments, aus weiter Ferne vors
Auge holen und Zeit und Raum dazwischen vernichten. Das ist eine Weissagung, und das
Streben darnach muf3te notwendig so lange noch immer eine Haupterscheinung sein, als es
maoglich war jene Idee und mit ihr die Religion festzuhalten. Der Glaube an den Messias war
ihre letzte mit grof3er Anstrengung erzeugte Frucht: ein neuer Herrscher sollte kommen um
das Zion wo die Stimme des Herrn verstummet war in seiner Herrlichkeit wieder herzustellen,
und durch die Unterwerfung der Vélker unter das alte Gesetz sollte jener einfache Gang
wieder allgemein werden in den Begebenheiten der Welt, der durch ihre unfriedliche
Gemeinschaft, durch das Gegeneinandergerichtetsein ihrer Krafte und durch die
Verschiedenheit ihrer Sitten unterbrochen war. Er hat sich lange erhalten, wie oft eine
einzelne Frucht, nachdem alle Lebenskraft aus dem Stamm gewichen ist, bis in die rauheste
Jahreszeit an einem welken Stiel hangen bleibt und an ihm vertrocknet. Der eingeschrankte
Gesichtspunkt gewahrte dieser Religion, als Religion, eine kurze Dauer. Sie starb, als ihre
heiligen Bucher geschlossen wurden, da wurde das Gespréach des Jehova mit seinem Volk als
beendigt angesehen, die politische Verbindung, welche an sie gekniipft war, schleppte noch
langer ein sieches Dasein, und ihr AuReres hat sich noch weit spéater erhalten, die
unangenehme Erscheinung einer mechanischen Bewegung nachdem Leben und Geist langst
gewichen ist.

Herrlicher, erhabener, der erwachsenen Menschheit wiirdiger, tiefer eindringend in den Geist
der systematischen Religion, weiter sich verbreitend ber das ganze Universum ist die

Schleiermacher - Uber die Religion 78 8/21/2018



ursprungliche Anschauung des Christentums. Sie ist keine andere, als die des allgemeinen
Entgegenstrebens alles Endlichen gegen die Einheit des Ganzen, und der Art wie die Gottheit
dieses Entgegenstreben behandelt, wie sie die Feind schaft gegen sich vermittelt, und der
groler werdenden [162] Entfernung Grenzen setzt durch einzelne Punkte tber das Ganze
ausgestreut, welche zugleich Endliches und Unendliches, zugleich Menschliches und
Gattliches sind. Das Verderben und die Erlésung, die Feinschaft und die Vermittlung, das
sind die beiden unzertrennlich miteinander verbundenen Seiten dieser Anschauung, und durch
sie wird die Gestalt alles religiésen Stoffs im Christentum und seine ganze Form bestimmt.
Die physische Welt ist abgewichen von ihrer VVollkommenheit und unverganglichen
Schonheit mit immer verstarkten Schritten; aber alles Ubel, selbst das, daB das Endliche
vergehen muld ehe es den Kreis seines Daseins vollstandig durchlaufen hat ist eine Folge des
Willens, des selbstsiichtigen Strebens der individuellen Natur, die sich berall losreif3t aus
dem Zusammenhange mit dem Ganzen um etwas zu sein fur sich; auch der Tod ist gekommen
um der Stinde willen. Die moralische Welt ist vom Schlechten zum Schlimmeren
fortschreitend, unféhig etwas hervorzubringen worin der Geist des Universums wirklich lebte,
verfinstert der Verstand und abgewichen von der Wahrheit, verderbt das Herz und ermangelnd
jedes Ruhmes vor Gott, verloscht das Ebenbild des Unendlichen in jedem Teile der endlichen
Natur. In Beziehung hierauf wird auch die gottliche Vorsehung in allen ihren AuRerungen
angeschaut, nicht auf die unmittelbaren Folgen fiir die Empfindung gerichtet in ihrem Tun,
nicht das Glick oder Leiden im Auge habend welches sie hervorbringt, nicht mehr einzelne
Handlungen hindernd oder fordernd, sondern nur bedacht dem Verderben zu steuern in grof3en
Massen, zu zerstoren ohne Gnade was nicht mehr zurtickzuftihren ist, und neue Schépfungen
mit neuen Kréften aus sich selbst zu schwéngern; so tut sie Zeichen und Wunder die den Lauf
der Dinge unterbrechen und erschittern, so schickt sie Gesandte in denen mehr oder weniger
von ihrem eignen Geiste wohnt, um géttliche Krafte auszugielRen unter die Menschen. Ebenso
wird auch die religiose Welt vorgestellt. Auch indem es das Universum anschauen will strebt
das Endliche ihm entgegen, sucht immer ohne zu finden und verliert was es gefunden hat,
immer einseitig, immer schwankend, immer beim Einzelnen und Zufélligen stehn bleibend,
und immer noch mehr wollend [163] als anschauen verliert es das Ziel seiner Blicke.
Vergeblich ist jede Offenbarung. Alles wird verschlungen von irdischem Sinn, alles
fortgerissen von dem inwohnenden irreligitsen Prinzip, und immer neue Veranstaltungen
trifft die Gottheit, immer herrlichere Offenbarungen gehn durch ihre Kraft allein aus dem
Scholie der alten hervor, immer erhabnere Mittler stellt sie auf zwischen sich und den
Menschen, immer inniger vereinigt sie in jedem spateren Gesandten die Gottheit mit der
Menschheit, damit durch sie und von ihnen die Menschen lernen mégen das ewige Wesen
erkennen, und nie wird dennoch gehoben die alte Klage, daR der Mensch nicht vernimmt, was
vom Geiste Gottes ist. Dieses, dal das Christentum in seiner eigentlichsten Grundanschauung
am meisten und liebsten das Universum in der Religion und ihrer Geschichte anschaut, dal? es
die Religion selbst als Stoff fiir die Religion verarbeitet, und so gleichsam eine héhere Potenz
derselben ist, das macht das unterscheidendste seines Charakters, das bestimmt seine ganze
Form. Eben weil es ein irreligitses Prinzip als Gberall verbreitet voraussetzt, weil dies einen
wesentlichen Teil der Anschauung ausmacht auf welche Alles Ubrige bezogen wird, ist es
durch und durch polemisch. — Polemisch in seiner Mitteilung nach auRen, denn um sein
innerstes Wesen klar zu machen, muf3 es jedes Verderben, es liege in den Sitten oder in der
Denkungsart, vor allen Dingen aber das irreligidse Prinzip selbst (iberall aufdecken. Ohne
Schonung entlarvt es daher jede falsche Moral, jede schlechte Religion, jede ungliickliche
Vermischung von beiden wodurch ihre beiderseitige BIoRe bedeckt werden soll, in die
innersten Geheimnisse des verderbten Herzens dringt es ein und erleuchtet mit der heiligen
Fackel eigner Erfahrung jedes Ubel das im Finstern schleicht. So zerstérte es — und dies war
fast seine erste Bewe gung — die letzte Erwartung seiner nachsten Bruder und Zeitgenossen,
und nannte es irreligids und gottlos eine andere Wiederherstellung zu wiinschen oder zu
erwarten als die zur besseren Religion, zur hoheren Ansicht der Dinge, und zum ewigen

Schleiermacher - Uber die Religion 79 8/21/2018



Leben in Gott. Kiihn fiihrt es die Heiden hinweg Uber die Trennung die sie gemacht hatten
zwischen dem Leben und der Welt der Gatter und der Menschen. Wer nicht in [164] dem
Ewigen lebt, webt und ist, dem ist er vollig unbekannt, wer dies nattrliche Gefiihl, wer diese
innere Anschauung verloren hat unter der Menge sinnlicher Eindriicke und Begierden, in
dessen beschrankten Sinn ist noch keine Religion gekommen. So rissen sie tberall auf die
ubertlinchten Graber und brachten die Totengebeine ans Licht, und waren sie Philosophen
gewesen, die ersten Helden des Christentums, sie hatten ebenso polemisiert gegen das
Verderben der Philosophie. Nirgends gewif3 verkannten sie die Grundziige des gottlichen
Ebenbildes, in allen Entstellungen und Entartungen sahen sie gewil} den himmlischen Keim
der Religion; aber als Christen war ihnen die Hauptsache die Entfernung vom Universum, die
einen Mittler bedarf, und so oft sie Christentum sprachen gingen sie nur darauf. — Polemisch
ist aber auch das Christentum, und das eben so scharf und schneidend, innerhalb seiner eignen
Grenzen, und in seiner innersten Gemeinschaft der Heiligen. Nirgends ist die Reli gion so
vollkommen idealisiert, als im Christentum und durch die urspriungliche Voraussetzung
desselben; und eben damit zugleich ist immerwéhrendes Polemisieren gegen Alles Wirkliche
in der Religion als eine Aufgabe hingestellt, der nie vollig Genuige geleistet werden kann.
Eben weil (iberall das irreligiose Prinzip ist und wirkt, und weil alles Wirkliche zugleich als
unheilig erscheint, ist eine unendliche Heiligkeit das Ziel des Christentums. Nie zufrieden mit
dem Erlangten sucht es auch in seinen reinsten Anschauungen, auch in seinen heiligsten
Geflhlen noch die Spuren des Irreligiésen, und der dem Universum entgegengesetzten und
von ihm abgewandten Tendenz alles Endlichen. Im Ton der hochsten Inspiration kritisiert
einer der altesten heiligen Schriftsteller den religiosen Zustand der Gemeinen, in einféltiger
Offenheit reden die hohen Apostel von sich selbst, und so soll Jeder in den heiligen Kreis
treten nicht nur begeistert und lehrend, sondern auch in Demut das Seinige der allgemeinen
Prifung darbringend, und nichts soll geschont werden auch das Liebste und Teuerste nicht,
nichts soll je trége beiseite gelegt werden, auch das nicht was am allgemeinsten anerkannt ist.
Dasselbe, was exoterisch heilig gepriesen und als das Wesen der Religion aufgestellt ist vor
der Welt, ist immer noch [165] esoterisch einem strengen und wiederholten Gericht
unterworfen, damit immer mehr unreines abgeschie den werde, und der Glanz der
himmlischen Farben immer ungetriibter erscheine an allen Anschauungen des Unendlichen.
Wie Ihr in der Natur seht, dal eine zusammengesetzte Masse, wenn sie ihre chemischen
Krafte gegen etwas aulRer ihr gerichtet gehabt hat, sobald dies Giberwunden, oder das
Gleichgewicht hergestellt ist, in sich selbst in Garung gerat, und dies und jenes aus sich
abscheidet: so ist es mit einzelnen Elementen und mit ganzen Massen des Christentums; es
wendet zuletzt seine polemische Kraft gegen sich selbst, immer besorgt durch den Kampf mit
der auBern Irreligion etwas fremdes eingesogen, oder gar ein Prinzip des Verderbens noch in
sich zu haben, scheut es auch die heftigsten innerlichen Bewegungen nicht um es auszustof3en.
Dies ist die in seinem Wesen gegriindete Geschichte des Christentums. Ich bin nicht
gekommen Friede zu bringen sondern das Schwert, sagt der Stifter desselben, und seine sanfte
Seele kann unmoglich gemeint haben, dal er ggkommen sei, jene blutigen Bewegungen zu
veranlassen, die dem Geist der Religion so vollig zuwider sind: oder jene elenden Wortstreite
die sich auf den toten Stoff beziehn, den die lebendige Religion nicht aufnimmt: nur diese
heiligen Kriege, die aus dem Wesen seiner Lehre notwendig entstehen, hat er vorausgesehn,
und indem er sie voraussah, befohlen. — Aber nicht nur die Beschaffenheit der einzelnen
Elemente des Christentums ist dieser bestdndigen Sichtung unterworfen; auch auf ihr
ununterbrochenes Dasein und Leben im Gemiit geht die Unerséttlichkeit nach Religion. In
jedem Moment, wo das religiése Prinzip nicht wahrgenommen werden kann im Gemdit, wird
das Irreligiose als herrschend gedacht: denn nur durch das Entgegengesetzte kann das was ist
aufgehoben und auf Nichts gebracht werden. Jede Unterbrechung der Religion ist Irreligion;
das Gemdit kann sich nicht einen Augenblick entbloRt fiihlen von Anschauungen und
Gefiihlen des Universums ohne sich zugleich der Feindschaft und der Entfernung von ihm
bewuRt zu werden. So hat das Christentum zuerst und wesentlich die Forderung gemacht, dal

Schleiermacher - Uber die Religion 80 8/21/2018



die Religiositat ein Kontinuum sein soll im Menschen, und verschméht [166] noch mit den
starksten AuRerungen derselben zufrieden zu sein, sobald sie nur gewissen Teilen des Lebens
angehoren und sie beherrschen soll. Nie soll sie ruhen, und nichts soll ihr so schlechthin
entgegengesetzt sein, da es nicht mit ihr bestehen kénne; von allem Endlichen sollen wir aufs
Unendliche sehen, allen Empfindungen des Gemiits, woher sie auch entstanden seien, allen
Handlungen auf welche Gegensténde sie sich auch beziehen mdgen, sollen wir imstande sein
religidse Geflihle und Ansichten beizugesellen. Das ist das eigentliche hochste Ziel der
Virtuositat im Christentum.

Wie nun die urspriingliche Anschauung desselben, aus welcher alle diese Ansichten sich
ableiten, den Charakter seiner Gefuihle bestimmen, das werdet lhr leicht finden. Wie nennt Ihr
das Gefuhl einer unbefriedigten Sehnsucht die auf einen grolRen Gegenstand gerichtet ist, und
deren Unendlichkeit Ihr Euch bewul3t seid? Was ergreift Euch, wo Ihr das Heilige mit dem
Profanen, das Erhabene mit dem Geringen und Nichtigen aufs innigste gemischt findet? und
wie nennt lhr die Stimmung, die Euch bisweilen nétiget diese Mischung tberall
vorauszusetzen, und tiberall nach ihr zu forschen? Nicht bisweilen ergreift sie den Christen,
sondern sie ist der herrschende Ton aller seiner religiosen Gefiihle; diese heilige Wehmut —
denn das ist der einzige Name, den die Sprache mir darbietet — jede Freude und jeder Schmerz,
jede Liebe und jede Furcht begleitet sie; ja in seinem Stolz wie in seiner Demut ist sie der
Grundton, auf den sich Alles bezieht. Wenn Ihr Euch darauf versteht aus einzelnen Ziigen das
Innere eines Gemiits nachzubilden, und Euch durch das Fremdartige nicht stren zu lassen,
das ihnen Gott weil3 woher beigemischt ist: so werdet Ihr in dem Stifter des Christentums
durchaus diese Empfindung herrschend finden; wenn Euch ein Schriftsteller der nur wenige
Blatter in einer einfachen Sprache hinterlassen hat, nicht zu gering ist um Eure
Aufmerksamkeit auf ihn zu wenden: so wird Euch aus jedem Worte was uns von seinem
Busenfreund ubrig ist dieser Ton ansprechen; und wenn ja ein Christ Euch in das Heiligste
seines Gemutes hineinblicken lieR3: gewil} es ist dieses gewesen. [167] So ist das Christentum.
Seine Entstellungen und seine mannigfaltiges Verderben will ich nicht beschdnigen, da die
Verderblichkeit alles Heiligen sobald es menschlich wird ein Teil seiner urspriinglichen
Weltanschauung ist. Auch ich will Euch nicht weiter in das Einzelne desselben hineinfiihren;
seine Verhandlungen liegen vor Euch, und den Faden glaube ich Euch gegeben zu haben, der
Euch durch alle Anomalien hindurchfiihren, und unbesorgt um den Ausgang Euch die
genaueste Ubersicht moglich machen wird. Haltet ihn nur fest, und seht vom ersten Anbeginn
an auf Nichts, als auf die Klarheit, die Mannigfaltigkeit und den Reichtum womit jene erste
Grundidee sich entwickelt hat. Wenn ich das beilige Bild dessen betrachte in den
verstimmelten Schilderungen seines Lebens, der der erhabene Urheber des Herrlichsten ist,
was es bis jetzt gibt in der Religion; so bewundere ich nicht die Reinigkeit seiner Sittenlehre
die doch nur ausgesprochen hat, was alle Menschen, die zum Bewultsein ihrer geistigen
Natur gekommen sind, mit ihm gemein haben, und dem weder das Aussprechen noch das
Zuerst einen grofReren Wert geben kann; ich bewundere nicht die Eigentlimlichkeit seines
Charakters, die innige Vermahlung hoher Kraft mit riihrender Sanftmut; — jedes erhaben
einfache Gemut in einer besonderen Situation muf? einen grof3en Charakter in bestimmten
Zugen darstellen; das Alles sind nur menschliche Dinge: aber das wahrhaft Gottliche ist die
herrliche Klarheit, zu welcher die grof3e Idee, welche darzustellen er gekommen war, die Idee
dal? Alles Endliche héherer Vermittlungen bedarf um mit der Gottheit zusammenzuhangen,
sich in seiner Seele ausbildete. Vergebliche Verwegenheit ist es den Schleier hinwegnehmen
zu wollen, der ihre Entstehung in ihm verhdllt, und verhullen soll, weil aller Anfang in der
Religion geheimnisvoll ist. Der vorwitzige Frevel, der es gewagt hat, konnte nur das Gottliche
entstellen, als wére Er ausgegangen von der alten Idee seines VVolkes, deren Vernichtung Er
nur aussprechen wollte, und in der Tat in einer zu glorreichen Form ausgesprochen hat, indem
Er behauptete der zu sein, dessen sie warteten. Lal’t uns die lebendige Anschauung des
Universums, die seine ganze Seele erfillte, nur so betrachten, wie wir sie in ihm finden zur

Schleiermacher - Uber die Religion 81 8/21/2018



Vollkommenheit [168] ausgebildet. Wenn alles Endliche der Vermittlung eines Hoheren
bedarf um sich nicht immer weiter vom Universum zu entfernen und ins Leere und Nichtige
hinausgestreut zu werden, um seine Verbindung mit dem Universum zu unterhalten und zum
BewuBtsein derselben zu kommen: so kann ja das Vermittelnde, das doch selbst nicht wiede-
rum der Vermittlung bend tigt sein darf, unmdoglich bloRR endlich sein; es mul} Beiden angehd-
ren, es muR der gottlichen Natur teilhaftig sein, ebenso und in eben dem Sinne, in welchem es
der Endlichen teilhaftig ist. Was sah er aber um sich als Endliches und der Vermittlung be-
durftiges, und wo war etwas Vermittelndes als Er? Niemand kennt den Vater als der Sohn,
und wem Er es offenbaren will. Dieses Bewul3tsein von der Einzigkeit seiner Religiositét, von
der Urspringlichkeit seiner Ansicht, und von der Kraft derselben sich mitzuteilen und Reli-
gion aufzuregen, war zugleich das Bewul3tsein seines Mittleramtes und seiner Gottheit. Als er,
ich will nicht sagen der rohen Gewalt seiner Feinde ohne Hoffnung langer leben zu kénnen,
gegentiibergestellt ward — das ist unaussprechlich gering; aber Er verlassen, im Begriff auf
immer zu verstummen, ohne irgendeine Anstalt zur Gemeinschaft unter den Seinigen wirklich
errichtet zu sehn, gegenuber der feierlichen Pracht der alten verderbten Religion, die stark und
méchtig erschien, umgeben mit allem was Ehrfurcht einfl6te und Unterwerfung heischen
kann, mit Allem, was Er selbst zu ehren von Kindheit an war gelehrt worden, Er allein von
nichts als diesem Geflihl unterstutzt, und Er ohne zu warten jenes Ja aussprach, das grofte
Wort was je ein Sterblicher gesagt hat: so war dies die herrlichste Apotheose, und keine
Gottheit kann gewisser sein als die, welche so sich selbst setzt. — Mit diesem Glauben an sich
selbst, wer mag sich wundern, dal3 er gewi8 war nicht nur Mittler zu sein fiir Viele, sondern
auch eine grofRe Schule zu hinterlassen, die ihre gleiche Religion von der seinigen ableiten
wiirde; so gewil3, dal er Symbole stiftete fir sie, ehe sie noch existierte, in der Uberzeugung,
dal3 dies hinreichen wirde sie zur Existenz zu bringen, und daf} er noch friiher von der Ver-
ewigung seiner personlichen Denkwirdigkeiten [169] unter ihr mit einem prophetischen
Enthusiasmus redete. Aber nie hat er behauptet das einzige Objekt der Anwendung seiner Idee,
der einzige Mittler zu sein, und nie hat er seine Schule verwechselt mit einer Religion — er
mochte es dulden, da man seine Mittlerwiirde dahingestellt sein lieR3, wenn nur der Geist, das
Prinzip woraus sich seine Religion in ihm und Andern entwickelte nicht gel&stert ward — und
auch von seinen Jiingern war diese Verwechselung fern. Schiler Johannis, der doch die
Grundanschauung Christi nur sehr unvollkommen teilte, sahen sie ohne weiteres als Christen
an, und nahmen sie unter die aktiven Mitglieder der Gemeine auf. Und noch jetzt sollte es so
sein: wer dieselbe Anschauung in seiner Religion zum Grunde legt, ist ein Christ ohne Ruck-
sicht auf die Schule, er mag seine Religion historisch aus sich selbst oder von irgendeinem
Andern ableiten. Nie hat er die Anschauungen und Geflihle die er selbst mittei len konnte, fur
den ganzen Umfang der Religion ausgegeben die von seiner Grundanschauung ausgehn sollte;
er hat immer auf die Wahrheit gewiesen, die nach ihm kommen wiirde. So auch seine Schiler;
sie haben dem heiligen Geist nie Grenzen gesetzt, seine unbeschrankte Freiheit, und die
durchgéngige Einheit seiner Offenbarungen ist tberall von ihnen anerkannt worden; und wenn
spaterhin, als die erste Zeit seiner Bllte voriiber war und er auszuruhen schien von seinen
Werken, diese Werke, soviel davon in den heiligen Schriften enthalten war, fur einen
geschlossnen Kodex der Religion unbefugterweise erklart wurden, geschah das nur von denen,
welche den Schlummer des Geistes fiir seinen Tod hielten, fiir welche die Religion selbst
gestorben war, und Alle, die ihr Leben noch in sich fuhlten oder in Andern wahrnahmen,
haben sich immer gegen dieses unchristliche Beginnen erklart. Die heiligen Schriften sind
Bibel geworden aus eigener Kraft, aber sie verbieten keinem andern Buche auch Bibel zu sein
oder zu werden, und was mit gleicher Kraft geschrieben ware, wiirden sie sich gern beige-
sellen lassen. — Dieser unbeschrankten Freiheit, dieser wesentlichen Unendlichkeit zufolge hat
sich denn die Hauptidee des Christentums von gottlichen vermittelnden Kréften auf mancher-
lei Art ausgebildet, und alle Anschauungen und [170] Geflihle von Einwohnungen der gottli-
chen Natur in der endlichen sind innerhalb desselben zur VVollkommenheit gebracht worden.
So ist sehr bald die heilige Schrift in der auch die gottliche Natur auf eine eigne Art wohnte,

Schleiermacher - Uber die Religion 82 8/21/2018



flr einen logischen Mittler gehalten worden, um die Erkenntnis der Gottheit zu vermitteln fir
die endliche und verderbte Natur des Verstandes, und der heilige Geist — in einer spateren
Bedeutung des Wortes — fur einen ethischen um sich ihr praktisch anzundhern; und eine
zahlreiche Partei der Christen erklart noch jetzt bereitwillig Jeden fiir ein vermittelndes und
gottliches Wesen, der erweisen kann durch ein gottliches Leben oder irgendeinen andern
Eindruck der Géttlichkeit auch nur fiir einen kleinen Kreis der Beziehungspunkt aufs
Unendliche gewesen zu sein. Andern ist Christus Eins und Alles geblieben, und Andere haben
sich selbst oder dies und jenes fir sich zu Mittlern erklart. Wie oft in dem Allen in der Form
und Materie gefehlt sein mag: das Prinzip ist echt christlich solange es frei ist. So haben
andere Anschauungen und Gefuhle sich dargestellt in ihrer Beziehung auf den Mittelpunkt des
Christentums von denen in Christo und in den heiligen Blichern nichts steht, und mehrere
werden sich in der Folge darstellen, weil groRe Gegenden in der Religion noch nicht
bearbeitet sind furs Christentum, und weil es noch eine lange Geschichte haben wird trotz
Allem was man sagt von seinem baldigen oder schon erfolgten Untergange.

Wie sollte es auch untergehen? Der lebendige Geist desselben schlummert oft und lange, und
zieht sich in einem Zustande der Erstarrung in die tote Hille des Buchstabens zurtick: aber er
erwacht immer wieder, so oft die wechselnde Witterung in der geistigen Welt seiner
Auflebung glinstig ist und seine Safte in Bewegung setzt; und das wird sie noch oft sein. Die
Grundanschauung jeder positiven Religion an sich ist ewig, weil sie ein erganzender Teil des
unendlichen Ganzen ist, in dem Alles ewig sein mul3: aber sie selbst und ihre ganze Bildung
ist vergéanglich; denn jene Grundanschauung gerade im Zentrum der Religion zu sehen dazu
gehort nicht nur eine bestimmte Richtung des Gemuts; sondern auch eine bestimmte Lage der
Menschheit, in welcher ja bis jetzt allein das Universum eigentlich angeschaut werden kann.
[171] Hat diese ihren Kreis durchlaufen, ist die Menschheit so weit fortgeriickt in ihrer
fortschreitenden Bahn, dal? sie nicht mehr wiederkehren kann: so ist auch jene Anschauung,
ihrer Wirde als Grundanschauung entsetzt, und die Religion kann in dieser Gestalt nicht mehr
existieren. Mit allen kindischen Religionen aus jener Zeit wo es der Menschheit am
BewuBtsein ihrer wesentlichen Kréafte fehlte, ist dies langst schon der Fall: es ist Zeit sie zu
sammeln als Denkmaéler der VVorwelt und niederzulegen im Magazin der Geschichte; ihr
Leben ist voruber und kommt nimmer zurlck. Das Christentum tber sie alle erhaben, und
historischer und demiitiger in seiner Herrlichkeit hat diese Verganglichkeit seiner Natur
ausdrucklich anerkannt: es wird eine Zeit kommen, spricht es, wo von keinem Mittler mehr
die Rede sein wird, sondern der Vater Alles in Allem. Aber wann soll diese Zeit kommen? Ich
fiirchte, sie liegt auer aller Zeit. Die Verderblichkeit alles GroRen und Géttlichen in den
menschlichen und unendlichen Dingen ist die eine Halfte von der urspriinglichen Anschauung
des Christentums; sollte wirklich eine Zeit kommen wo diese — ich will nicht sagen gar nicht
mehr wahrgenommen wiirde, sondern nur — sich nicht mehr aufdrénge? wo die Menschheit so
gleichférmig und ruhig fortschritte, dal} kaum zu merken ware, wie sie bisweilen durch einen
voriibergehenden widrigen Wind etwas zuriickgetrieben wird auf den grolRen Ozean den sie
durchfahrt, daB nur der Knstler, der ihren Lauf an den Gestirnen berechnet es wissen kénne,
und es den Ubrigen nie eine groBe und merkwiirdige Anschauung wiirde? Ich wollte es, und
gern stande ich auf den Ruinen der Religion, die ich verehre. DaR gewisse glanzende und
gottliche Punkte der urspriingliche Sitz jeder Verbesserung dieses Verderbnisses sind, und
jeder neuen und naheren Vereinigung des Endlichen mit der Gottheit, dies ist die andere
Hélfte: und sollte je eine Zeit kommen, wo diese ans Universum anziehende Kraft so gleich
verteilt wére unter die groRRe Masse der Menschheit, daR sie aufhorte fiir sie vermittelnd zu
sein? Ich wollte es, und gern hulfe ich jede GroRe ebnen, die sich also erhebt: aber diese
Gleichheit ist wohl weniger moglich als irgend sonst eine. Zeiten des Verderbens stehen allem
Irdischen bevor, sei es auch goéttlichen Ursprungs, [172] neue Gottesgesendete werden notig
um mit erhéhter Kraft das Zuriickgewichene an sich zu ziehn und das Verderbte zu reinigen

Schleiermacher - Uber die Religion 83 8/21/2018



mit himmlischem Feuer, und jede solche Epoche der Menschheit wird die Palingenesie des
Christentumes, und erweckt seinen Geist in einer neuen und schoneren Gestalt.

Wenn es nun aber immer Christen geben wird, soll deswegen das Christentum auch in seiner
allgemeinen Verbreitung unendlich und als die einzige Gestalt der Religion in der Menschheit
allein herrschend sein? Es verschmaht diesen Despotismus, es ehrt jedes seiner eignen
Elemente genug um es gern auch als den Mittelpunkt eines eignen Ganzen anzuschauen; es
will nicht nur in sich Mannigfaltigkeit bis ins Unendliche erzeugen, sondern sie auch auRer
sich anschauen. Nie vergessend, daf} es den besten Beweis seiner Ewigkeit in seiner eignen
Verderblichkeit, in seiner eignen traurigen Geschichte hat, und immer wartend einer Erlésung
aus dem Elende von dem es eben gedriickt wird, sieht es gern aullerhalb dieses Verderbens
andere und jungere Gestalten der Religion hervorgehen, dicht neben sich, aus allen Punkten,
auch von jenen Gegenden her, die ihm als die duBersten und zweifelhaften Grenzen der
Religion Uberhaupt erscheinen. Die Religion der Religionen kann nicht Stoff genug sammeln
fiir die eigenste Seite ihrer innersten Anschauung, und so wie nichts irreligioser ist als
Einformigkeit zu fordern in der Menschheit Gberhaupt, so ist nichts unchristlicher als
Einférmigkeit zu suchen in der Religion.

Auf alle Weise werde das Universum angeschaut und angebetet. Unzéhlige Gestalten der
Religion sind moglich; und wenn es notwendig ist, dal’ Jede zu irgendeiner Zeit wirklich
werde, so ware wenigstens zu winschen, dal} viele zu jeder Zeit kdnnten geahndet werden.
Die grofien Momente missen selten sein, wo Alles zusammentrifft um Einer unter ihnen ein
weit verbreitetes und dauerndes Leben zu sichern, wo dieselbe Ansicht sich in Vielen zugleich
und unwiderstehlich entwickle, und sie von demselben Eindruck des Géttlichen durchdrungen
werden. Doch was ist nicht zu erwarten von einer Zeit, welche so offenbar die Grenze ist
zwischen zwei verschiedenen Ordnungen der Dinge! Wenn [173] nur erst die gewaltige Krisis
voruber ist kann sie auch einen solchen Moment herbeibringen, und eine ahndende Seele auf
den schaffenden Genius gerichtet, konnte jetzt schon den Punkt angeben, der kunftigen
Geschlechtern der Mittelpunkt werden muB fur die Anschauung des Universums. Wie dem
aber auch sei, und wie lange ein solcher Augenblick noch verziehe; neue Bildungen der
Religion missen hervorgehen, und bald, sollten sie auch lange nur in einzelnen und fliichtigen
Erscheinungen wahrgenommen werden. Aus dem Nichts geht immer eine neue Schépfung
hervor, und Nichts ist die Religion fast in Allen der jetzigen Zeit, wenn ihr geistiges Leben
ihnen in Kraft und Fille aufgeht. In Vielen wird sie sich entwickeln aus Einer von unzéhligen
Veranlassungen, und in neuem Boden zu einer neuen Gestalt sich bilden. Nur dal} die Zeit der
Zuriickhaltung voruber sei und der Scheu. Die Religion haft die Einsamkeit, und in ihrer
Jugend am meisten, die flir Alles die Stunde der Liebe ist, vergeht sie in zehrender Sehnsucht.
Wenn sie sich in Euch entwickelt, wenn Ihr die ersten Spuren ihres Lebens inne werdet, so
tretet gleich ein in die Eine und unteilbare Gemeinschaft der Heiligen, die alle Religionen
aufnimmt, und in der allein Jede gedeihn kann. Ihr meint, weil diese zerstreut ist und fern,
muRtet Ihr denn auch unheiligen Ohren reden? Ihr fragt, welche Sprache geheim genug sei,
die Rede, die Schrift, die Tat, die stille Mimik des Geistes? Jede, antworte ich, und Ihr seht,
ich habe die lauteste nicht gescheut. In jeder bleibt das Heilige geheim, und vor den Profanen
verborgen. Lalit sie an der Schale nagen, wie sie mogen; aber weigert Uns nicht den Gott
anzubeten, der in Euch sein wird.

Die in rechteckigen Klammern eingeftigten Seitenzahlen beziehen sich auf folgende Ausgabe:

Friedrich Schleiermacher, Uber die Religion. Reden an die Gebildeten unter ihren Verachtern
(PhB 255), Hamburg: Felix Meiner, 1958.

Schleiermacher - Uber die Religion 84 8/21/2018



